

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

### Nutzungsrichtlinien

Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- + *Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken* Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + *Keine automatisierten Abfragen* Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

## Über Google Buchsuche

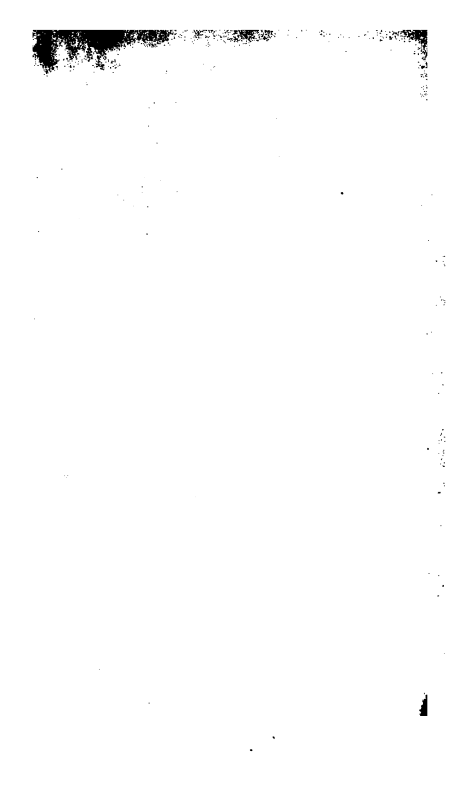
Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.

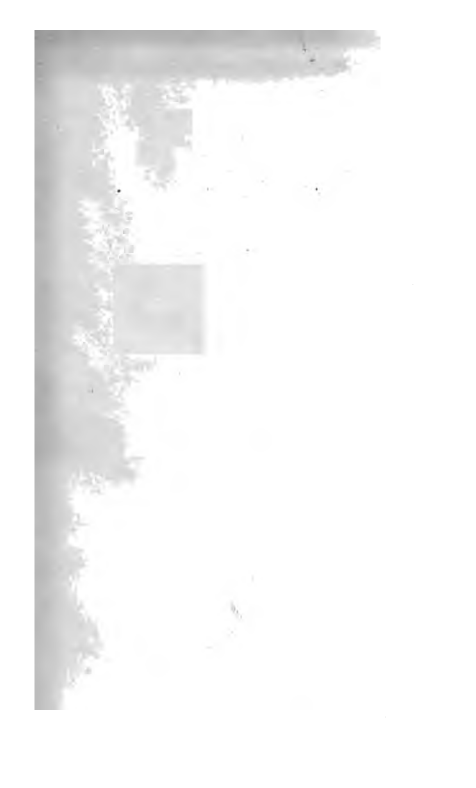












# PHILOLOGUS.

## ZEITSCHRIFT

FÜR

## DAS KLASSISCHE ALTERTHUM.

**HERAUSGEGEBEN** 

VON

F. W. SCHNEIDEWIN.

Siebenter Jahrgang.

## GÖTTINGEN,

VERLAG DER DIETERICHSCHEN BUCHHANDLUNG.

MDCCCLII.

# PHH.OLOGUS

## THRIBITA



ALWSHIGHTED A. V.

Andrew Antonomy

Care marenicascues elementado

- U13/97/6W

## INHALT DES SIEBENTEN JAHRGANGES.

|                                                                        | seit <b>e</b>   |
|------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Ueber die composition der zweiten rhapsodie der Ilias, mit bezug       |                 |
| auf Köchly's disputatio de Iliadis B, 1-483. Von W. Bäum-<br>lein      | 225             |
| Ueber Ilias Z und O. Von H. A. Koch                                    | 593             |
| Ueber den gebrauch der praeposition 1-1 bei Homer. Von B. Gi-          |                 |
| seke                                                                   | 77              |
| Classen                                                                | 181             |
| Classen                                                                | 319             |
| Zu den griechischen elegikern. Von W. Teuffel                          | 55 <b>8</b>     |
| Hinnopactes Von R W Schneidewin                                        | 55 <b>&amp;</b> |
| Hipponactea. Von F. W. Schneidewin                                     | 739             |
| Babrii fab. 120. Von G. Roeper                                         | 745             |
| Babrii fab. 120. Von G. Roeper                                         | 738             |
| De Danae Simonidis. Von C. Volckmar Zur kritik Pindars von E. Wölfflin | 743             |
| Zur kritik Pindars von E. Wölfflin                                     | 209             |
| Pindaros. Von F. W. S                                                  | 732             |
| Pindaros. Von F. W. S                                                  |                 |
| Eumeniden. Von Fr. Wieseler                                            | 110             |
| Eumeniden. Von Fr. Wieseler                                            |                 |
| Bamberger Aeschylus. Von F. W. S                                       | 147             |
| Aeschylus. Von F. W. S                                                 | 400             |
| Zu Sophokles und Euripides. Von Fr. Wieseler                           | 746             |
| Sophoclis Electr. v. 532. 797. 770. Von F. W. S 60. 146.               | 160             |
| Sophoclis Antig. v. 605 ff. Von demselben                              | 637             |
| Coniecturae in Euripidis Ionem. Von C. Badham 161.                     | 277             |
| Das argument zum Rhesos. Von A. Kirchhoff                              | 559             |
| Epicharmea praetermissa. Von B. ten Brink                              | 190             |
| EU MINICIPARINGS WUINCH. VOM 11. LEUNIEL                               | 020             |
| Entgegnung von Theod. Kock                                             | 763             |
| Coniectanea critica (in Aristophanem). Von Th. Hansing                 | 195             |
| Aristophanis Avv. 1340. Von F. W. S                                    | 737             |
| Zur krilik der griechischen bukoliker. Von H. L. Ahrens                | 401             |
| Analalan an arta Unitar Data Dan W. C. C.                              |                 |
| Analekten zu griechischen historikern. Von C. Campe                    | 255             |
| Democriti de se ipso testimonia. Von B. ten Brink                      | 354             |
| und Diete. Ven Arnold His der symposien des Aenophon                   | 600             |
| und Plato. Von Arnold Hug                                              | ひろび             |
| Zu Arietoteles de enime. Von G. Röner.                                 | 700<br>204      |
| Zu Aristoteles de anima. Von G. Röper                                  | 024             |
| Zu Pluterch von den flüssen. Von demealhen                             | 005             |
| Zu Plutarch von den flüssen. Von demselben                             | 751             |
| ojunotao ofiticae au Affiani inventum ue venatione. You dem-           | سينزر           |
| selben                                                                 | 448             |

|                                                                                                         |       |       |          | • •         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------|----------|-------------|
| Emendationsversuche zu Hippolyti philosophumena.                                                        | Von   | G.    | Rö-      | seile       |
| per                                                                                                     |       | 511   | . 606    | . 767       |
| per .<br>Verbesserungsvorschläge zu Apoll. Dyskolos. Von L.                                             | Laı   | ge    |          | 564         |
| Zur lehre von den conjunctionen. Von demselben                                                          |       |       |          | 566         |
| Zu Suidas s. v. Τρύφων. Von demselben                                                                   |       |       |          | 211         |
| Zu Suidas s. v. Τεύφων. Von demselben<br>Dionys der Thraker. Von M. Schmidt                             |       |       |          | 360         |
| •                                                                                                       |       |       |          |             |
| Quaestiones Lucretianae. Von Herm. Lotze                                                                |       |       |          | 696         |
| Zn Lucretius, Von Hugo Purmann                                                                          |       |       |          | 733         |
| Pacuvius. Von Alfr. Fleckeisen                                                                          |       |       |          | 383         |
| Zum Virgilius. Von Th. Ladewig                                                                          | : :   |       |          | 477         |
| Pacuvius. Von Alfr. Fleckeisen Zum Virgilius. Von Th. Ladewig                                           | Hors  | 7     | Von      |             |
| S. Ohharins                                                                                             |       |       | 100      | 484         |
| S. Obbarius                                                                                             | • •   | •     |          | 109         |
| itolati oppi ii, 2, 100. von di itopoli                                                                 |       | •     |          | 103         |
| Beiträge zur kritik von Cicero's Lucullus. Von K. Fr                                                    | . u   |       |          | 466         |
| Ciarro ad Attia 1 42 4 at Tra Arria 40 Van D                                                            |       | 6 F W | _ 1_     |             |
| Cicero ad Attic. I, 13, 1 et Tac. Agric. 10. Von B. Ueber eine handschrift von Plinius N. H. zu Luxembu | ten . | DT 11 | OK.      | 588         |
| Vener eine nandschrift von Pilnius IV. II. zu Luxembu                                                   | rg.   | A O   | ս Մ.     |             |
| Waitz                                                                                                   | :, •  | ٠.    |          | 569         |
| Zar handschriftenkunde und kritik des altern Plinius.                                                   | Von   | G. I  | He-      |             |
| Plinii N. H. emendatur. Von Fr. Osann                                                                   |       | •     |          | 572         |
| Plinii N. H. emendatur. Von Fr. Osann                                                                   |       |       |          | 392         |
| Notae ad Senecae phil. opera. Von H. C. Michaelis                                                       |       |       |          | 214         |
| Taciti Annall. 4, 49. Von Fr. Ritter Das gebet der Hersilia bei Gellius N. A. XIII, 22. Vo              |       |       |          | <b>583</b>  |
| Das gebet der Hersilia bei Gellius N. A. XIII, 22. Vo                                                   | n G.  | Rö    | per      | 591         |
| Zu den Scriptores hist. Augustae. Von E. E. Huden                                                       | ann   |       | : .      | 585         |
| •                                                                                                       |       |       |          |             |
| De vocibus quibusdam controversis. Von I. Fl. Lobe                                                      | ck    |       |          | 203         |
| De gr. nomine πόρχος. Von B. ten Brink                                                                  |       |       |          | 353         |
| Onomatologisches. Von J. Becker                                                                         |       |       |          | 754         |
| Onomatologisches. Von J. Becker                                                                         | n C   | F     | W.       |             |
| Müller                                                                                                  |       |       |          | 297         |
|                                                                                                         | , .   | •     | • •      | 20.         |
| Inschrift von Krissa. Von A. Kirchhoff                                                                  |       |       |          | 191         |
| Inschrift von Krisss. Von A. Kirchhoff                                                                  |       | •     | • •      | 198         |
| Die vorstellungen der alten von dem ursprunge und                                                       | den   | مالة  | <br>stan | 130         |
| schicksalen des menschlichen geschlechts. Von L. P                                                      | rall  | aitc. | occu     | 1           |
| Cases and der gresieche ees. Von R. Miller                                                              | . 611 | 61    | • •      | 239         |
| Gyges und der gygšische see. Von E. Müller<br>Ueber den mythus vom Pelops. Von R. H. Klausen            | •     | •     | • •      |             |
| We liet Ashie? Ven Pd Corbord                                                                           | •     | •     | • •      | 495         |
| Wo liegt Achaia? Von Ed. Gerhard                                                                        | • •   | •     |          | 752         |
| /<br>Gt_1'                                                                                              |       | -     |          |             |
| Studien zur gesch. des zweiten punischen krieges. Vo                                                    | n C.  | Рe    | ler      | 167         |
| Die familie der Pompejer in Gallien. Von J. Becker                                                      | •     | •     |          | 389         |
|                                                                                                         | _     | _     |          |             |
| Binige reste des thierepos bei schriftstellern des spätern                                              |       |       |          |             |
| Von C. Prantl                                                                                           |       | •_    |          | 61          |
| Waring Instinues Von M. Nohmidt                                                                         | 0 E A | mc.   | 100      | <b>P</b> 10 |



Die vorstellungen der alten, besonders der Griechen, von dem ursprunge und den ältesten schicksalen des menschlichen geschlechts.

Die untersuchung über den autochthonenglauben der alten und überhaupt ihre anthropogonischen ideen ist neuerdings durch ein Pindarisches fragment so wesentlich gefördert worden, dass ich dieses fragment im folgenden als thema benutzen werde, um diese ideen an demselben in ihrem allgemeineren zusammenbange zu entwickeln und in alle ihre nebenbeziehungen zu verfolgen, weniger um neues zu sagen, als um eine übersicht und revision dieses ganzen abschnittes der religiösen vorstellungen des alterthums zu versuchen.

Wir verdanken das fragment der so oft besprochenen, jetzt von Miller herausgegebenen schrift des Origenes oder vielmehr des bischofs Hippolytos αίρεσεων έλεγγος (s. Philol. VI. p. 155). Schon im j. 1846 war Schneidewin im stande das merkwürdige bruchstück zu publiciren, wie er mit hinzufügung eines seharfsinnigen und gelehrten commentars gethan hat im ersten jahrgange des Philologus s. 421 - 442. Bald darauf hat sich G. Hermann um seine emendirung und metrische herstellung verdient gemacht, in einem briefe an Schneidewin, welcher in demselben jahrgange des Philologus s. 584 zu lesen ist. Endlich hat Bergk sich mit einigen lehrreichen und anregenden bemerkungen darüber ausgelassen in der zeitschr. f. a. 1847. n. 1. Ich werde mich im folgenden, da es mir lediglich auf den inhalt ankommt, darauf beschränken, das gedicht in der von G. Hermann beliebten form anzuführen und wenige bemerkungen hinzuzufügen. lautet nach Hermanns herstellung:

Πρώτα δε γαι' ανδωκεν ανθρωπον τότ' ενεγκαμένα καλόν γέρας,

άμέρου και θευφιλούς μάτης έθέλοισα γενέσθαι γενεάς. χαλεπόν δ' έστὶν εύρεῖν,

άντ. είτε Βοιωτοίσιν Άλαλκομενεύς λίμνας ύπεο Καφισσίδος πρώτος άνθρώπων άνέσχεν, είτε καὶ Κουρήτες Ιδαίοι έσαν, θείον γένος,

Philologus. VII. Jahrg. 1.

とび 177

84 09

66 88 69

72

92

14 **53** 

91

35

)3

53 54

)7

1(

18

1

9

15

2

7

9

1

٠.

ή Φρύγιοι Κορύβαντες, ους τότε πρώτους ίδε δενδροφυείς αμβλαστάνοντας Άλιος, είτ' άρα καὶ προσελαναῖον Πελασγον Άρκαδία, η 'Ραρίας οἰκήτορ' 'Ελευσίς Δίαυλον ή καλλίπαιδα Αάμνος άρρητων ετέκνωσε Κάβειρον δργίων, είτε Πελλάνα Φλεγραϊον Άλκυονη, έπφδ. πρωτόγονον Λίβυες δ' αὐτ' Ἰάρβαντα κρατερον πρεσβύτατον θρασυγυίων Γιγάντων φασίν αθγμηρών πεδίων άναδύντα γλυκείας απάρξασθαι βαλάνου Διός. Αίγύmro de nai vor Neilor, iliv enilianiνων ύγρα σαρκουμέναν θερκότατι, σώματα ζῶντ' ἀνδιδοῖ.

wobei ich durchaus nicht in abrede sein will, dass in einigen punkten die herstellungen Bergks den vorzug verdienen mögen.

Also ganz in der mythologisch gehäuften manier Pindars, daher es keinen zweisel leidet, dass wir mit ihm zu thun haben,

obgleich sein name nicht genannt wird.

Der grundgedanke ist, dass die gehurt des ersten menschen von der erde ausgegangen sei, dass aber der localen und landschaftlichen ansprüche an die geburt des ersten menschen so viele sind, dass es misslich sei, einer einzelnen sage den vorzug zu geben. Er führt dieses durch eine reihe von beispielen aus, die in seltsamer mischung durch einander geworfen sind, griechische und ausländische sagen; wobei es noch dazu bedenken leidet, ob dieser abschnitt des verlornen gedichtes vollständig erhalten ist, da mehrere der wichtigsten traditionen, namentlich die attische, übergangen worden, und nach Bergk auch die aufgabe der metrischen herstellung durch die annahme einer lücke erleichtert wird. Bei den meisten beispielen aber ist eine hieratische beziehung in so auffallender weise vorherrschend, da diese autochthonen fast alle priesterlichen geschlechts und grossentheils stifter von mysterien sind, dass die annahme, das gedicht sei ein hymnus und für einen gleichartigen gottesdienst bestimmt gewesen, sich von selbst aufdrängt. Bergk vermuthet den hymnus auf  $Z \varepsilon v_s$ Aμμων, was his auf weiteres dahin gestellt bleihen muss. In mythologischer hinsicht ist dieses von besondrer wichtigkeit, dass manche sagen dadurch ein höberes alter bekommen, als man ihuen bisher zumessen konnte, andere in grösserer vollständigkeit, einzelne mit interessanten aufschlüssen bekannt werden. So die böotische sage vom Alalkomeneus, dem stifter des alten Athenadienstes von Alalkomene, bei dessen erwähnung an erster stelle. wenn die attischen autochthonen anders absichtlich verschwiegen, nicht zufällig ausgefallen sind 1), man sogar an eine einsprache

1) Es könnte aber eben so gut sein, dass Pindar vorher von den attischen autochthonen gesprochen hatte und dadurch nach seiner weise auf diesen mythologischen excurs geführt wurde. Dann würde der gegen die prätendirte priorität des attischen Athenadienstes denken könnte, obwohl Pindar an einer andern stelle (Harpoer. v. αὐτοχθονες) diesem die ehre gegeben zu haben scheint. Ferner die merkwürdige nachricht von dem baumartigen ursprunge der phrygischen Korybanten, das epithet προσεληναῖος vom Pelasgos, da das alter dieses epithets bisher nicht so sieher war, die erwähnung dieses eleusinischen Diaulos oder Dysaulos, welcher gleichfalls einer jüngeren tradition anzugehören schien, die erwähnung der Kabiren, des giganten Alkyoneus mitten unter den menschlichen autochthonen, die nachricht von dem libyschen larbas, dem stifter des ammonischen Zeusdienstes 2). Wieder ein beweis, wie vorsichtig man mit den bestimmungen über das alter der sagen nach den vorhandnen zeugnissen der schriftsteller sein muss.

Eine zweite hauptstelle über den anthropogonischen glauben der alten ist die bei Censorin de die natali c. 4, der in diesem kapitel die verschiedenen meinungen de origine humana kurz bespricht, und zwar zuerst die der philosophen, von denen einige, welche die ewigkeit der welt behaupteten und mit ihr auch die menschen von je her existiren liessen, eben deshalb gegen die autochthonenideen polemisirten 3); dahingegen andre welt und menschen in der zeit entstehen liessen, die menschen meist so, dass aus den festen und flüssigen elementen des erdbodens erst vorbereitende bildungen entstehen, und daraus dann der vollendete mensch gestaltet oder geboren wird, wie namentlich bei Anaximander, Empedokles, Parmenides, Demokrit, Epieur u. a. Endlich fügt er auch über den populären volksglauben einiges hinzu, aber ohne dass etwas eigenthümliches zur sprache käme 4), nur dass er zuletzt auch des etruskischen Tages gedenkt, des

hymnus oder das gedicht, zu welchem dieses fragment gehört, eine specielle beziehung auf Attika gehabt haben.

2) Denn die herstellung von Schneidewin scheint mir in diesem punkte der von Bergk vorzuziehen, welcher Γαράμαντα liest. Bei Virgil Aen. IV, 198 heisst larbas Ammone satus, womit sein "austauchen aus den dürren sandsuren" immerhin vereinbar ist. Die Garamanten wohnten doch zu weit vom Ammonium (pach Strabo wohl 15 tagereisen), als dass man ihren eponymos hier einführen dürste.

3) Unter andern Ocellus Lucanus c. 3. S. 1 und 5.

4) Qui autem homines aliquos primigenios divinitus naturave factos crederent multi fuerunt, sed aliter atque aliter in hac existimatione versati. Nam ut mittam, quod fabulares poetarum historiae ferunt, homines primos aut Promethei molli luto esse formatos aut Deucalionis Pyrhaeque duris lapidibus esse natos, quidam ex ipsis sapientiae professoribus nescio an magis monstruosas, certe non minus incredibiles rationum suarum proferunt rationes. — — Denique etiam vulgo creditum est, ut plerique genealogae auctores sunt, quarundam gentium quae ex adventicia stirpe non sint, principes terrigenas esse, ut in Attica et Arcadia Thessaliaque, eosque autochthonas vocitarunt. In Italia Nymphas indigenasque Faunos nemora quaedam tenuisse non difficile radis antiquorum credulitas recepit. Nune vero eo licentiae poetica processit li-

bekannten prophetischen wunderkindes, welches der sage nach bei Tarquinii aus dem felde ausgeackert wurde und mit der natur des kindes das greisenalter der bildung und erkenntniss verband.

Also das gesammte alterthum, volkssagen, dichter und philosophen, die letzteren sofern sie überhaupt einen anfang der dinge zugeben, waren sich darin einig, dass des menschen ursprung kein andrer sei als der der übrigen geschöpfe. Nur dass danehen in der Prometheussage eine andre ansicht gegeben ist, welche sich der biblischen annähert und eine besondre erwägung erfordert.

Ferner, neben dem allgemeineren ansdruck der überzeugung, dass der mensch ein sohn der erde sei, ein jedes volk eine geburt des landes, welches es sich seit unvordenklicher zeit bewohnt zu haben bewusst war, neben dieser allgemeineren ansicht gibt es eine menge verschiedenartiger volks und landessagen, in welchen jene grundidee je nach den besondern naturbedingungen des landes, gewissen eigenthümlichkeiten seiner bevölkerung, besondern systemen seines religiösen glaubens auf eigenthümliche weise ausgeprägt und in particulären traditionen fixirt ist.

Endlich, es sind mit diesem autochthonenglauben besondre ansprüche national-politischer art mit beziehung auf alter und cultur des landes und seiner bevölkerung verbunden. Eben so hängen damit verschiedene cultur-historische ansichten zusammen, ob die menschheit vom vollkommneren zustande zum unvollkommneren durch eigne schuld oder den neid der götter verfallen, oder ob sie von rohen und ganz unentwickelten zuständen durch die huld der götter und eigne cultur fortgeschritten sei.

1.

Was die eigentliche anthropogonie, die frage nach dem ursprunge des menschlichen geschlechtes betrifft, so begegnen uns bei den Griechen, wie bei andern völkern die drei verschiedenen

bido, ut vix auditu ferenda confingant, post hominum memoriam progeneratis iam gentibus et urbibus conditis homines e terra diversis modis editos, ut in Attica fertur regione Erichthonius ex Vulcani semine humo exortus, et in Colchide vel Boeotia consitis anguis dentibus armati Spartae, e quibus mutua caede inter se necatis pauci superasse traduntur, qui in conditu Thebarum Cadmo fuerint adiumento, nec non in agro Tarquiniensi puer dicitur divinus exaratus nomine Tages, qui disciplinam cecinerit extispicii, quam lucumones tum Etruriae potentes exscripserunt. Vgl. Harpocration v. αὐτόχθονες, οἱ ᾿Αθηναΐοι. Δημοσθένης ἐν τῷ παραπρεσβείας ,,μόνοι γὰρ τῶν πάντων αὐτόχθονες ὑμεῖς ἐστέ". ᾿Απολλό-δωρος ἐν τοῖς περὶ θεῶν κληθῆναί φησιν αὐτούς αὐτοχθονας, ἐπεὶ τῆν χθόνα, τουτέστι τῆν γῆν, ἀργῆν οὐσων πρῶτοι εἰργάσωντο · οἱ δὶ διὰ τὸ μῆν εἶναι ἐπῆλυδας, ὁ δὲ Πίνδαρος καὶ ὁ τῆν Δαναΐδα πεποιηκώς φασιν Ἐριχθόνιον τὸν Ἡφαίστου ἐκ γῆς φανῆναι. αὐτόχθονες δὲ καὶ Αρκάδες ἦσων, ως Ἑλλάνικός φησι, καὶ Αἰγινῆται καὶ Θηβαῖοι.

systeme, dass die naturkraft diesen ursprung von selbst bewirkt, dass göttliche zeugung, deren frucht das geschlecht der heroen ist, hinzugetreten sei, endlich dass die hand eines göttlichen demiurgen den körper des ersten menschen gebildet habe, wobei seine seele aus einer besondern quelle abgeleitet zu werden pflegt.

Ich glaube dass auch diese ansicht bei den Griechen älter war als man gewöhnlich annimmt; nur dass sie in dem principe ihrer anschauung doch zu sehr aus dem kreise der gewöhnlichen . naturreligion heraustritt, als dass sie neben dem aus diesen fliessenden anthropogonischen glauben zu bedeutenderer wirkung hätte gelangen können. Obwohl auch dieser, der autochthonenglaube und die heroogonie, insofern wesentlich verschieden sind, als die autochthonen insgemein für eine niedrigere stufe der menschheit gelten, die heroen für eine art von höherer race, da sie von göttlichem geblüte abstammen. Aber in dem einen grundsatze, der für die menschliche natur bei weitem der wichtigste ist, sind sie doch vollkommen einig, nämlich dass menschen und götter auf das nächste und innigste verwandt und in wahrheit eines und desselben geschlechtes sind. Was die bibel dadurch ausdrückt, dass sie den menschen nach dem bilde gottes geschaffen werden und seine seele einen athemzug gottes sein lässt, dieselbe überzeugung hat das heidnische alterthum dadurch angedeutet, dass es die helden seiner vorzeit recht eigentlich göttliches geschlechtes sein lässt, seine erdgebornen menschen aber wenigstens aus einer und derselben wurzel mit seinen göttern entsprungen glaubte. So Hesiod O. D. 108 in dem verse:

ώς δμόθεν γεγάασι θεοί θνητοί τ' ἄνθρωποι, wo jenes δμόθεν die identität des ursprunges besonders prägnant ausdrückt 5); und Pindar in den schönen versen Nem. VI, 1

ຮົກ ຂໍ້າຽວພັກ ຮົກ ປະເທັກ ງຂ່າວຮຸ

έχ μιᾶς δὲ πτέομεν ματρὸς ἀμφότεροι,

wo von der all-mutter erde die rede ist, die allen ihren geschöpfen und vorzugsweise den menschen und göttern das beseelende

πνευμα mitgegeben habe.

Denn die erde ist für die götter nur der erste kosmogonische anfang, für die menschen aber ihre mutter für und für, die bedingung ihrer ganzen existenz. Sic hominum illa, ut caelum Dei, wie Plinius N. H. II, 63 sagt, quae nos nascentes excipit, natos alit semelque editos sustinet semper, novissime complexa gremio, iam a reliqua natura abdicatos, tum maxume ut mater operiens, nullo magis sacra merito quam quo nos quoque sacros facit: dieses letztere mit besondrer beziehung auf den cultus der manen und heroen. Sie ist auch der allgemeine ursprung und das allgemeine grab aller creatürlichen dinge und eben deshalb

<sup>5)</sup> Od. 5, 476 σοιούς δ' ἄρ' ύπήλυθε θάμνους, εξ όμοθεν πεφυώτας, ό μεν φυλίης ό δ' ελαίης.

der sichtbare typus der alles schaffenden und alles wieder absorbirenden natur 6), die allgemeine substanz ganz besonders der menschheit, deren geschlechter, wie Heraklit sagt, aus der erde wie von künstlerischer hand immer von neuem geschaffen und umgeschaffen worden 7); zugleich die erste mutter und das erste weib schlechthin, da, wie Plato sich gelegentlich ausdrückt, nicht die erde von dem sterblichen weibe schwangerschaft und geburt gelernt hat, sondern diese von ihr 8); endlich der segens- und spendereiche boden, an dessen pflege alle menschliche cultur in ländern und städten gebunden ist. Der glaube an einen ursprung des menschlichen geschlechtes aus und von der erde musste dem Griechen also unendlich leichter und vertrauter sein, als er es uns ist, denen nicht die erde, sondern der himmel heimath und ursprung der seele ist, die wir von dem leibe immer zum grössten nachtheile dieses letzteren zu unterscheiden pflegen.

Indessen ist es nicht sowohl der autochthonenglaube in dieser seiner allgemeinen gestalt, als der locale ausdruck davon, welcher in anthropogonischer hinsicht ein höheres interesse gewährt. Jener scheint auch wirklich erst in der besondern anwendung auf die nationalen ursprünglichkeitsansprüche einen so allgemeinen und abstracten ausdruck erlangt zu haben; dahingegen die localen überlieferungen von dem ursprunge des ersten menschen nicht allein reich an örtlichen beziehungen sind, sondern diesen naturglauben selbst zugleich in eben so alterthümlichen als phantasiereichen anschauungen zu überliefern pflegen.

Und zwar scheinen mir in Griechenland zwei vorstellungsweisen seit alter zeit die vorherrschenden gewesen zu sein, von denen ich die eine auf die bevölkerung der thalebnen und küsten-

<sup>6)</sup> Lucret. 5, 260 Omniparens eadem rerum commune sepulcrum. Shakespeare Rom. and Iul. wo der mönch sagt: the earth, that's nature's mother, is her tomb. What is her burying grave, that is her womb. Vgl. Plaut. Pseudol. 1, 35 quasi solstitialis herba paulisper fui: repente exortus sum, repentino occidi, und dazu Rost Opusc. Plautina p. 221 sqq.

<sup>7)</sup> Bei Plutarch de consolatione ad Apollonium p. 106 D, in einer von Bernays rhein. mus. VII, 1. s. 100 behandelten stelle: καὶ ἡ φησιν Ἡράκλειτος, ταὐτό τ' ἔνι ζῶν καὶ τιθνηκὸς καὶ τὸ ἐγρηνορὸς καὶ τὸ καθεῦ- ἀν καὶ νέον καὶ γηραιὸν τάδε γὰρ μεταπεσόντα ἐκετνὰ ἐστι κἀκενα πάλιν μεταπεσόντα ταῦτα. ὡς γὰρ ἐκ τοῦ αἰτοῦ πηλοῦ δύναταὶ τις πλάττων ζῶι αυγχείν καὶ πάλιν πλάττων καὶ συγχείν καὶ τοῦτο ἐν παρ ἐν ποιεῖν ἀδιαλείπτως, οῦτω καὶ ἡ φύσις ἐκ τῆς αὐτῆς ὕλης πάλαι μὲν τοὺς προγόνους ἡμῶν ἀνέσχεν, εἶτα συγχέις αὐτοὺς ἐγέννησε τοὺς πατίψας, εἶτα ἡμᾶς, εἶτ ἄλλοις ἀνακικλήσει, wo ich mit Sauppe für das gewöhnliche συνχείς αὐτοὺς das offenbar nothwendige und die stelle wesentlich verbessernde συγχέας αὐτοὺς gesetzt habe. Ob übrigens der ganze gedanke in dieser form von Heraklit stammt, möchte ich doch sehr dahin gestellt sein lassen.

<sup>8)</sup> Plato Menex. p. 238 μᾶλλον δε ύπες γης η γυναικός προσήκει δέχεσθαι τοιαυτα τεκμήρια οὐ γιὰς γη γυναϊκα μεμίμηται κνήσει και γεννήσει, άλλα γυνή γην.

länder, die andre auf die der berglandschaften und waldgebirge zurückführen möchte. Dort ist es das vom befruchtenden gewässer des flusses oder des landsees überschwemmte erdreich, dem die bevölkerung ihren ursprung verdankt, hier das von der ätherischen kraft des Zeus erregte waldgebirge in seiner majestätischen ausstattung ragender klippen und ahndungsvoller urwaldungen, in denen diese autochthonen das licht der welt erblicken und ihr wesen einer ersten naturmenschheit treiben.

Jene anschauung hatte sich mit ganz besondrer lebendigkeit im ägyptischen Nilthale ausgebildet und festgesetzt, ein hauptargument seiner einwohner für den oft erhobenen und von den übrigen völkern des mittelmeeres gewöhnlich zugegebenen anspruch, dass sie das älteste und am frühsten gebildete volk der erde gewesen. Wollte man doch, was nun auch Pindar wie etwas glaubwürdiges berichtet, in Aegypten noch in historischer zeit die zeugende kraft des Nilschlammes an keimenden geschöpfen beobachtet haben 9). Bei den Griechen nun war nach Homerischer vorstellung der Okeanos θεῶν γένεσις und der anfang aller dinge, der mensch selbst γαῖα καὶ ὕδως, in den knochen von erdiger, im blute, dem träger der ψυγή, von wässriger substanz. Was wunder, wenn wir auch in Griechenland an mehr als einer stelle einem ganz ähnlichen glauben begegnen, wie er bei jenen ägyptischen und babylonischen fabeln und bei der thaletischen naturphilosophie zu grunde liegt. So ist der böotischattische Ogyges gewiss nichts anderes als Okeanos in dieser besondern landschaftssage 10), und die Ogygische fluth nicht sowohl die s. g. sündfluth, als die kosmogonische tradition von dem befruchtenden anfange aller dinge. Auch liefert uns das Pindarische bruchstück aus derselben böotischen landschaft das beispiel einer ortssage, welche sich diesem glauben ganz anschliesst, die geburt des Alalkomeneus ὑπὲρ λίμνης Κηφισίδος, da er sonst einfach αὐτόχθων genannt wird: womit diese stelle des Iornandes, ein rest scandinavischer traditionen, verglichen werden kann, de reb. Get. 3: Aliae vero ibi (in Scanzia) sunt gentes tres Crefennae, quae frumentorum non quaeritant victum, sed carnibus

9) Ovid. Met. 1, 422.

Sic ubi deseruit madidos septemfluus agros
Nilus et antiquo sua flumina reddidit alveo,
Aetherioque recens exarsit sidere limus,
Plurima cultores versis animalia glebis
Inveniunt et in his quaedam modo coepta, sub ipsum
Nascendi spatium, quaedam imperfecta suisque
Trunca vident numeris, et eodem in corpore saepe
Altera pars vivit, rudis est pars altera tellus.

Vgl. Aeschyl. suppl. 834 sqq., Diod. S. 1, 10; Völcker die mythol. des lapet. geschl. s. 329.

10) Buttmann mythol. 1. s. 205; Unger Theb. Parad. p. 261 sqq.; Klausen Aeneas u. d. Penaten s. 1143.

ferarum atque ovis avium vivunt: ubi tanta paludibus foetura ponitur, ut et argumentum praestent generi et satietatem ac copiam genti. Dieselbe bewandtniss wird es aber auch mit dem hellenischen und durch die hellenischen stammessagen besonders weit verbreiteten Deukalion (von δεύω) und mit der deukalionischen fluth baben, welcher erst die späteren mythographen und chronologen die rolle einer zweiten fluth und eines zweiten anfanges der geschichte zugewiesen haben; wie ich denn nicht anstehe, die ihm beigeordneten figuren der Pyrrha, der Pandora, der Protogeneia, lauter beinamen die zugleich auf die erde und auf das erste weib passen, für epische und genealogisirende metamorphosen des grundgedankens zu halten, dass der mütterliche erdboden, von den regengüssen des Zeus befruchtet, die menschheit geboren habe. Denn der naturprocess beruht in dieser fabel schon immer ganz wesentlich auf der mitwirkung des Zeus, in welcher beziehung auch die namen der böotischen Hyanten und der lokrischen Hyäer als ausdruck für den glauben an eine ähnliche abkunft verglichen werden können. Ganz besonders aber gehört der argivische Phoroneus hieher 11), der eigentliche Adam der logographie und o πρώτος schlechthin, dessen stammbaum namentlich die pelasgischen völker und geschlechter sowohl in der peloponnesischen halbinsel als in Hellas zu umfassen pflegte. Er ist weniger autochthon im attischen sinne des worts als eine art von chthonischem urwesen, der fruchtbare und zeugerische (ferax, foecundus) schlechthin, wie in der hebräischen sage das erste weib ihren namen daher bekommen hat, dass sie "die mutter aller lebendigen" ist. Eigentlich wohl nur eine besondre species des Χθόνιος oder Κλύμενος, wie die schöpferische macht der erdtiefe, wenn sie als männliche potenz gedacht wird, sonst in den localsagen genannt zu werden pflegte; wenigstens wurden nicht blos menschen, sondern auch solche dämonische wesen wie die Nymphen. Satyrn und Kureten von seinem geschlechte abgeleitet (Hesiod bei Strabo X. p. 471.). Als erster mensch des argivischen flussthales aber galt er für einen sohn des Inachos d. h. der von diesem befruchteten thalebne, s. Pausan. II, 15, 5: λέγεται δὲ καὶ όδε λόγος, Φορωνέα έν τη γη ταύτη γενέσθαι πρώτον, Ίναχον δε ούχ ἄνδρα, άλλα τον ποταμόν πατέρα είναι Φορωνεί. Endlich die vielen sagen und genealogieen, in denen die flüsse als schöpferische dämonen auftreten, ganz besonders der Acheloos, welcher sogar bisweilen mit dem Okeanos identisch gesetzt wird 12), ferner Asongs, welcher für den urheber der äginetischen genealogieen und des stammbaumes der Aeakiden galt 13), und der Spercheigs, dem Achill seine locken opfert, dessen eigne abstam-

<sup>11)</sup> Φορωνεύς von φέρω wie Τροφώνιος von τρέφω.

<sup>12)</sup> Unger Parad. Theb. p. 182; 212.
13) O. Müller Aeginet. p. 10 sq. Daher die Aowais des Hellanikos, s. m. abh. de Hellanico Lesbio p. 19 sq.

mung vom Peleus und der Thetis diesen glauben an eine abstammung des menschlichen geschlechtes von erde und wasser ohnehin deutlich genug ausdrückt. Genug dieser glaube scheint in älterer zeit ein sehr weit verbreiteter gewesen zu sein.

Daneben kommen aber viele gewiss eben so alte sagen vor, denen man deutlich das leben im gebirge anmerkt: der einfachste und würdigste ausdruck davon in den bekannten versen des Asios bei Pausanias VIII, 1, 2 von der geburt des Pelasgos in Arkadien:

άντίθεον δε Πελασγόν εν ύψικόμοισιν δρεσσιν γαΐα μέλωιν ἀνέδωκεν, ἵνα θνητών γένος είη.

Also im tiefen geheimnisse des urwaldes, hoch auf einsamem gebirge, ist das wunder vor sich gegangen, wovon die existenz eines menschlichen geschlechtes die folge war. Es ist dieselbe naturumgebung wie in so manchen andern geheimnissvollen acten der götterwelt; besonders der alte pelasgische Zeus ist auf solchen waldigen höhen recht eigentlich zu hause. In Arkadien war es besonders der alte cyltus des lykäischen Zeus auf einem der höchsten berge der halbinsel, zu welchem das ganze land sich bekannte, und da Pelasgos für den vater des Lykaon gilt, den die landessage den stifter jenes cultus nannte, so wird auch die geburt des Pelasgos wohl auf derselben stätte stattgefunden haben. Dahingegen eine gleichartige gegend des Kyllenegebirges durch die sage von der  $M\alpha i\alpha$ , der arkadischen bergmutter, und durch die von der geburt des nationalgottes Hermes geheiligt war.

Neben dem waldgebirge (ἐν ὑψικόμοισιν ὄρεσσιν) wird dann auch das eben so geheimnissvolle gestein des gebirges als ursprung des menschlichen geschlechtes genannt, dasselbe dem die quellen entsprudeln und dem Poseidons dreizack das erste ross entlockt hat. So bekanntlich ganz besonders in der hellenischen Deukalionssage, bei welcher wohl festzuhalten, dass sie ursprünglich gleichfalls eine gebirgssage war, so weit sie sich auch in der folge durch die wanderungen der hellenischen stämme und geschlechter, für deren gemeinsame stammväter Prometheus und Deukalion galten, über die thäler und landschaften verbreitet hatte. Ihren ursprünglichen sitz aber hatte sie am Parnassosgebirge, dessen gipfel, auf welchem Deukalion mit seiner arche gelandet sein soll, Λυχώρειον hiess und Λυχωρεία für eine älteste gründung des Deukalion und eines gleichfalls von ihm dem Zeus gestifteten altars galt 14), aus denselben gründen und mit denselben religiösen beziehungen, wie dieselben namen und stiftungen auf jenem lykäischen berge Arkadiens vorkommen. Auch das orakel, welches Deukalion erhält, τὰ τῆς γῆς ὀστᾶ, die gebeine der mutter d. h. das gestein des gebirges hinter sich zu werfen, aus welchem alsdann die neue saat der menschen emporschiesst, ist ein orakel des Zeus, und mau muss dabei überdies

<sup>14)</sup> Ullrichs reisen und forschungen in Griechenland 1. s. 122.

bedenken, dass auch dieses wunder auf einem von jenen erhobenen gebirgsgipfeln erfolgt ist, auf denen sich nach griechischem glauben erde und himmel in fruchtbarer umarmung zu umfangen pflegten. Ohne zweifel ist auch die etymologische ableitung des wortes  $\lambda \alpha oi$  von  $\lambda \tilde{\alpha} c$  im zusammenhange dieser fabel eine alte  $^{15}$ ), eben so die moralische schlussbetrachtung, dass das menschliche geschlecht also deshalb ein so hartes sei  $^{16}$ ). Dessenungeachtet glaube ich, dass die ganze fabel in dieser gestalt schon die umbildung einer älteren form und mehr kosmogonischer anschauung ist, wie ich sie oben augedeutet habe; wie es denn auch nicht an dem genealogischen reste einer stammessage fehlt, nach welcher Pandora d. h. die erde ganz einfach vom Zeus d. h. dem befruchtenden himmelsgotte den stammesvater gebiert  $^{17}$ ).

Merkwürdig aber ist die übereinstimmung dieser sagen mit denen des heidnischen Deutschland <sup>18</sup>), ein sicherer beweiß nicht sowohl davon, dass die bevölkerung beider länder verwandt war, als davon dass das princip der naturreligion unter gleichen naturbedingungen auch zu gleichartigen mythologischen und symbolischen gestaltungen führt. Sowohl dem allgemeineren ausdrucke der vorstellung begegnen wir, wie sie in alten kosmogonischen und genealogischen gesängen vorgetragen wurde, dass der stammesgott Tuiskon von der erde geboren sei und dass er und sein sohn, der mann schlechthin, der ursprung und die begründung der ganzen nation waren (Tacit. Germ. 2). Und daneben der jenen pelasgischen und hellenischen ganz nahe verwandten stammessage der Sueven, für deren ältesten und edelsten zweig die Semnonen

#### 15) Pindar. Ol. IX, 41:

φέροις δε Πρωτογενείας ἄστε γλωσοαν, "ν' αλολοβρόντα Διός αΐος Πύρρα Δευκαλίων τε Παρνασού καταβάντε δόμον έθεντο πρωτον, ἄτερ δ' εἶνῶς ὁμόδαμον κτησάσθαν λίθενον γόνον, λαελ δ' ονόμασθεν.

Vor ihm hatte Hesiod in den eöen die fabel behandelt und zwar nach den verschiedenen stammessagen in verschiedenen versionen; ausserdem Epicharm in einem drama, welches Πύψψα ἡ Προμαθεύς hiess, s. schol. Pindar Ol. IX, 9, Welcker kleine schr. 1. s. 295, des grossen haufens der mythographen älterer und jüngerer litteratur nicht zu gedenken.

16) So Ovid Metam. 1, 400 sqq., welcher die entstehung dieser steinmenschen in geistvoller phantasie ausführt und zuletzt die schlussanwen-

dung macht:

Inde genus durum sumus experiensque laborum, Et documenta damus, qua simus origine nati.

Vgl. Virgil Georg. 1, 60 u. a.
17) Wackernagel in M. Haupts zeitschr. f. deutsches alterthum VI
s. 15-20.

18) Hesiod. b. Laur. Lyd. d. mens. 4.
Κούψη δ' ἐν μεγάψοισιν ἀγαιοῦ Δευκαλίωνος
Πανδώψη Δεὶ πατφί, θεῶν σημάντοφι πάντων,
Μιχθεῖο' ἐν φιλότητι τέκε Γψαϊκον μενιχάφμην.

galten. In ihrem gebiete lag der heilige hain, in welchem sich zu einer bestimmten zeit gesandschaften des ganzen Suevenvolkes zu religiösen gebräuchen versammelten, welche, wie Tacitus Germ. 39 sagt, den allgemeinen sinn hatten, tanquam inde initia gentis, ibi regnator omnium deus, cetera subiecta atque parentia. Ohne zweifel eine ähnliche anhöhe in deutschen landen wie jener gipfel des lykäischen Zeus in Arkadien, weit hinausragend über die ganze umgegend, der sitz des obersten stammesgottes und die geburtsstätte des stammesheros. — Und auch zu der Deukalionsmythe findet sich eine analogie, nehmlich in einer stammessage der Sachsen, obwohl uns diese nicht in so alter gestalt erhalten ist; doch haben die chroniken und eine volksthümliche überlieferung etwas gleichartiges aufbewahrt. So singt der froschmäuseler:

Da Aschanes mit seinen Sachsen Aus dem Harzfelsen ist gewachsen, War mitten in dem grünen wald Ein springend brünnlein süss und kalt, Das an dem Falkenstein herfloss, Sich in einen grossen see ergoss, Und da am warmen sonnenschein Wässert' viel bäum' und blümelein.

Die deutschen mythologen sowohl als geistvolle naturbeobachter des deutschen volkslebens <sup>19</sup>) haben sich die ehrwürdige überlieferung, welche in diesem so bestimmt localisirten naturgemälde verborgen liegt, nicht entgehen lassen.

Eine besondre beachtung verdienen ferner solche anthropogonische sagen, in denen die dichtende phantasie sich ausschliesslich an die bäume zu halten und den menschen von diesen wie eine frucht gezeitigt oder aus ihren stämmen geboren werden lässt, eine für uns allerdings vollends befremdliche, aber für den sinnlichen gedanken der naturreligion doch wohl geeignete vorstellung, da das entstehen aus dem schoosse der erde nicht anders als in der form des wachsens gedacht werden kann, und das keimen und sprossen der vegetation der einfachste und am leichtesten zu beobachtende typus alles organischen werdens ist. Ja diese vorstellung ist eine besonders weit verbreitete gewesen, zumal in Asien. Man begegnet ihr selbst in den Vedas <sup>20</sup>), nach deuen sowohl der feuergott Agnis, der begründer der menschli-

<sup>19)</sup> Vgl. Wackernagel a. a. o. und den vortrag von W. Häring, unsee wälder und ihr einfluss auf den volkscharacter, im deutschen mus. von Prutz und Wolfsohn 1851. heft 8. — Merkwürdig ist die nachweisung bei Wackernagel, dass sich auch in der bibel spuren von dem volksglauben an einen ursprung der menschen aus gebirgsfelsen erhalten haben, vgl. 5 Mos. 32, 18; Jesaia 51, 1. u. a.

<sup>20)</sup> Vgl. die anzeige des Rig-Veda von Max Müller in der Augsb. allgm. ztg. 1850 beil. zu n. 222.

chen cultur, als die menschheit selbst dem walde entsprossen ist, geheimnissvoll und in doppelgeschlechtlicher bildung eingeschlossen im stamme des baumes. Weiter begegnet man derselben vorstellung in den syrischen und kleinasiatischen mythen vom Adonis und Attis, besonders in der mythologischen sphäre der phrygischen Rhea, deren ganze religion ja eine vergötterung des fruchtbaren, schöpferischen, quellen - heerden - und baumreichen waldgebirges, der μήτης ιδαία (von ίδη waldgebirge) und ὀρεία So heisst es bei Pindar von den Korvbanten: ους πρώτος ήλιος έφιδε δενδροφνεῖς ἀναβλαστόντας, welche stelle sich durch Nonnus Dionys. XIV, 25 erklärt:

γηγενέες Κορύβαντες όμήλυδες, ών ποτε 'Ρείη έκ γθονός αὐτοτέλεστον άνεβλάστησε γενέθλην,

wo also Rhea, die gebirgsmutter, diese ersten geschöpfe pflanzenartig emportreibt, dieselben welche sie sich später zu priestern erkor, zu den geweiheten inhabern und aposteln ihrer mysterien und ihrer sautfrucht 21). Gleichartiges erzählte man sich ferner von dem ursprunge des Attis aus einem mandelbaume, obgleich die Pessinuntische fabel, nach welcher Pausanias zu berichten versichert, leider schon zu einem so complicirten gewebe von allerlei hieratischen beziehungen geworden ist, dass sich der einfache sinn nicht mehr erkennen lässt<sup>22</sup>). Ebeuso von dem ursprunge des Adonis aus dem baume der myrte, wie Apollodor III, 14, 4 nach Panyasis erzählt, mit einer wendung, welche jenen indischen vorstellungen ganz nahe kommt: δεκαμηνιαίφ δέ ύστερον χρόνφ του δενδρου δαγέντος γεννηθήναι τον λεγόμενον Aδωνιν.

Und so möchte auch die sage vom ursprunge des Aeneas in ihrer eigenthümlichen landesgestalt, da sie sonst ganz in kleinasiatischer symbolik wurzelt, einen ähnlichen zusammenhang gehabt haben; obwohl sie auch in ihrer jetzigen stark hellenisirten gestalt, wie sie in dem Homerischen hymnus auf Aphrodite vorliegt, bedeutungsvolle anklänge an die alte gebirgs und waldvergötterung bewahrt hat. Die idäische Aphrodite, welche dieser hymnus schildert, entspricht wenigstens ganz der phrygischen bergmutter. Anchises treibt seine heerden durch die wälder und weiden des quellenreichen Idagebirges, eine jener kleinasiatischen hirtenfiguren, wie Paris, Hylas, Attis und Adonis. Da erscheint ihm die göttin der liebe, begleitet von allen thieren, die in diesen bergen und wäldern zu hausen pflegten, die leicht personisi-

21) Lucret. II, 611 Hanc variae gentes antiquo more sacrorum Idaeam vocitant matrem Phrygiasque catervas Dant comites, quia primum ex ollis sinibus edunt Per terrarum orbes fruges coepisse creari.

22) Vgl. Schneidewin über die bruchstücke eines alten hymnus an Attis, Philologus III s. 247 und 258.

cirte allegorie des fruchtbaren waldgebirges. Es ist die zeit des frühlings, der allgemeinen naturbegattung, dieselbe zeit wo auch der ίερος γάμος des Zeus und der Hera in diesem gebirge und auf andern bergen geseiert wurde, die zeit des ursprunges aller dinge, also auch der menschen, wie Virgil singt <sup>25</sup>). So gesellt sich Aphrodite dem anmuthigen hirten, der zugleich landesheros ist, gebiert von ihm den Aeneas und übergiebt diesen der pflege der nymphen des gebirges. Sie werden die ammen des kindes, wie die Nysäischen das Dionysoskind grossziehen, die Dryaden und Hamadryaden, von denen der hymnus mit besondrer ehrfurcht erzählt, dass sie mit den fichten und eichen des gebirges zugleich emporwachsen und in und mit ihnen leben. blühen und sterben, als τεμένη άθανάτων von den sterblichen geheiligt, die buhlinnen der Silene und des heerdentreibenden Hermes. Offenbar auch so eine heilige und ahndungsvolle waldregion, wie sie uns in jenen sagen von der geburt des Pelasgos und in jenen gebräuchen der deutschen Semnonen entgegengetreten ist, und zugleich die reizendste ausführung derselben grundanschauung, nur mit einem stärkeren anfluge jenes kleinasiatischen baumcultus. Es ist, wie mich dünkt, in allen diesen sagen etwas eigenthümlich mährchenhaftes und träumerisches, wie das leben im walde selbst, wenn der frühling darin sein zauberisches wesen treibt, mit den sprudelnden quellen, den keimenden sprossen, dem flüstern und säuseln der blätter und der lüfte, den sprenkelnden lichtern des sonnenscheins. Kinkel hat in seinem mährchen "ein traum im Spessart" dieses wunderleben des waldes mit hochpoetischer romantik ausgedrückt.

Den eigentlichen Griechen scheint dieser baumcultus in solcher anthropogonischen anwendung fremdartig und seltsam geblieben zu sein, obgleich sich einige spuren doch auch bei ihnen finden. So wenn bei Hesiod theog. 185 aus dem blutstropfen des verwundeten himmels von der erde die Erinyen, die Giganten und die Melischen nymphen ( $M \varepsilon \lambda i \alpha \iota$  oder  $M \varepsilon \lambda \iota i \alpha \delta \varepsilon \varepsilon$ ) geboren wernen, und bei demselben dichter O. D. 145 das dritte geschlecht, ein riesiges und ungeheures,  $\dot{\varepsilon} x \mu \varepsilon \lambda \iota \tilde{\kappa} v^{24}$ ), aus eschen geschaffen wird: obwohl bei beiden fabeln ein besondrer nachdruck darauf

23) Virgil Georg. II, 336:
Non alios prima crescentis origine mundi
Inluxisse dies aliumve habuisse tenorem
Crediderim: ver illud erat, ver magnus agebat
Orbis et hibernis parcebant flatibus Euri,
Quum primae lucem pecudes hausere virumque
Ferrea progenics duris caput extulit arvis
Immissaeque ferae silvis et sidera coelo.

24) Nach argivischer sage war Phoroneus ein sohn des flusses Inachos und der Okne, einer  $M_{\ell}\lambda ia$ , Apollod. II, 1, 1. Und in gleicher bedeutung ward  $M_{\ell}\lambda ia$ , die baumnymphe, in der thebanischen urgeschichte genannt, s. Paus. IX, 26, 1.

liegt, dass das holz dieser bäume von besondrer härte und seine bestimmung eben deshalb die kriegerische, verwüstende und blutige war, der stosslanze zum schaft zu dienen; wodurch sich auch die verbindung jener nymphen mit den Giganten, den immer bewassneten (δολίχ' έγχεα χερσίν έχοντες) und mit den Erinyen erklärt. Aber auch in der scandinavischen mythologie sind die menschen solches ursprunges, da Askr der name des ersten mannes ist. Auch könnte der name des weit verbreiteten stammes der Dryoper, der häufige gebrauch des namens Phegeus in alten fabeln als eine andeutung davon dienen, dass ein ähnlicher glaube im alten Griechenland verbreitet war und erst später verdunkelt Weiter kann die seltsame erklärung des namens der Ozolischen Lokrer bei Pausanias X, 38, 1 angeführt werden, und vollends diese sage beim scholiasten zu Theokrits Idyll. III, 43 έπτεμνοντί ποτε τῷ πατρὶ Φυλάκφ δενδρον, ἀφ' ού καὶ ἡ γώρα Φυλάκη έκαλειτο, ὁ Ἰφικλος παις ών παρείστηκεν. Ohne zweifel war dabei der glaube an die wald- und baumnymphen im spiele, welche nicht blos mit den dämonen des waldes und des gebirges, sondern auch mit den menschen zu buhlen lieben und ihnen kinder gebären. So erzählte die sage vom Arkas, dass er mit einer dryade vermählt gewesen (Pausan. VIII, 4), und auch Phigalia, nach welcher stadt und landschaft den namen bekommen. galt für eine dryade (Paus. VIII, 39, 2). Weit gewöhnlicher scheint indessen der glaube an einen baumartigen ursprung in Italien geblieben zu sein, wie es namentlich bei Virgil Aen. VIII, 313 in der schilderung der urzeit heisst:

Haec nemora indigenae Fauni Nymphaeque tenebant, Gensque virum truncis et duro robore nata,

Quis neque mos neque cultus erat.

wozu Niebuhr in den vorlesungen über röm. geschichte I s. 112 mit recht bemerkt, dass diese tradition ganz wörtlich zu nehmen sei. Eben so Juvenal Sat. VI, 11

Quippe aliter tunc orbe novo coeloque recenti Vivebant homines, qui rupto robore nati Compositive luto nullos habuere parentes,

bei welchen stellen übrigens offenbar die alte epische formel  $\delta\varrho\bar{\nu}s$   $\kappa\alpha i \, n\epsilon\tau\varrho\alpha$  zu grunde liegt, deren anwendung auf diese frage ich bisher vermieden habe, weil ihre bedeutung streitig ist, von welcher ich aber weiter unten nachzuweisen suchen werde, dass die erklärung aus denselben anthropogonischen vorstellungen, wie ich sie bisher verfolgt habe, doch wohl die richtige ist.

In diesem zusammenhange nur noch von der attischen, der thebanischen und der äginetischen autochthonensage, welche manches eigenthümliche hat.

Die attische sage nannte den ersten begründer der landescultur und des davon unzertrennlichen Athenadienstes bekanntlich Erechtheus oder Erichthonios, von denen wieder Kekrops nur insofern verschieden ist, als es mit der zeit herkömmlich geworden war, diesem in den genealogieen und geschichten des landes und der stadt die besondre rolle des ersten königs anzuweisen. Kekrops heisst διφνής, was einige durch zweigeschlechtig erklärten, andre richtiger durch den doppelwuchs seines leibes <sup>25</sup>), indem diese attischen autochthonen und eponymheroen auch auf bildwerken mit schlangenleibern vernehes sind, gleich den Giganten <sup>26</sup>). Vom Erechtheus kennt schon die Ilias 2, 546 die sage seines ursprungs:

อง mor A0 ทุงทุ

θρέψε, Διὸς θυγάτηρ, τέχε δὲ ζείδωρος ἄρουρα, wo speciell an das attische nedior zu denken ist, das fruchtbare culturland, dem der älteste attische staat entsprossen ist. Denn auch dieses ist eine eigenthümlichkeit der attischen autochthonen und recht im sinne des landes, das sie vertreten, dass gleich die sage ihres ursprunges mit den erinnerungen an ackerban und landescultur verbunden ist, wie die von den eleusinischen autochthonen und von den phliasischen, wo Apas, Aogis und Apai-Ovoéa für die ersten einwohner des landes gelten, dessen eigener mythische name 'Agarria dieselbe bedeutung hat 27). Den näheren zusammenhang aber dieser attischen autochthonensage erfährt man bekanntlich aus der mythe vom Erichthonios, wie Apollodor u. a. sie nach dem früheren vorgange des dichters der Danais und Pindars erzählen 28) und verschiedene vasenbilder sie veranschaulichen 29). Hephästos zeugt ihn mit der Athena, die hier offenbar identisch mit dem fruchtbaren boden des landes, der γη 'Arθic ist, so schamhaft die spätere sage auch die jungfräulichkeit der landesgöttin zu bewahren suchte. Das kind wird in drachengestalt geboren, wächst heran in der pflege der thauund flurnymphen Aglauros, Herse und Pandrosos, welche töchter des Kekrops heissen, und wird als herangewachsener held und herrscher der gründer des Athenacultus und insbesondere des panathenäischen festes. Also nicht das wasser oder der äther des Zeus befruchtet hier den erdboden, sondern das feuer, der

<sup>25)</sup> Wie δίμορφος, vgl. Apollodor 1, 2, 3 Χείζων διφιής Κένταυχος.
26) R. Rochette lettre à Mr. de Klenze sur une statue de héros attique récemment découverte à Athènes p. 1837. Vgl. das kunstblatt a. 1839. n. 3.

<sup>27)</sup> Ebenso ist 'Eperqua gleich 'Aporqua. Selbst die weit verbreiteten namen "Apyoc und 'Apytou sagen dasselbe.

<sup>28)</sup> Vgl. Ö. Müller in dem artikel Pallas Athene in der Hall. a. encyclop. und in den kl. deutsch. schriften bd. 2. s. 138. In Athen galt das alte heiligthum der Γη κουροτρόφος in der nähe der burg für eine stiftung des Erichthonios als χύρις τῶν τροφείων. s. Suid. v. κουροτρ.

<sup>29)</sup> Neuerdings zusammengestellt in der Elite des Mon. Céramographiques t. 1. pl. LXXXIV sqq., wo der auf LXXXV A. schlangenmensch mit dem scepter doch offenbar Kekrops διφνής, als erster tönig ist.

bildende und schaffende gott, welcher sonst neben Prometheus und Athena als künstlerischer demiurg aufzutreten pflegt, aber hier noch ganz als naturkraft gedacht wird, als die wärmende kraft, welche die frucht der erde ausbrütet und ihr zur ausgebildeten gestalt verhilft 30), wobei jene nymphen 31) und ihre pflege des kindes dasselbe ausdrücken, was sonst Deukalion oder die regengüsse des Zeus. Es mag dabei zur vorbereitung der Prometheussage bemerkt werden, dass diese sage von der geburt des Erichthonios in der that nur die kosmogonische version derselben idee ist, welche in der gewöhnlichen Prometheussage eine überwiegend didaktische und theistische gestalt angenommen hat. Auch ist das feuer sowohl des Hephästos als das des Prometheus keineswegs das gemeine und irdische (welches vielmehr nur die praktische anwendung davon auf menschliche bedürfnisse ist), sondern eine ausstrahlung des himmlischen naturfeuers, wie es sich im blitze des Zeus oder in der strablenhülle des Helios offenbart, daher beide, sowohl Prometheus als Hephästos nicht blos technische feuergötter, sondern auch naturpotenzen sind 32). Die drachenbildung aber der attischen autochthonen findet ihre analogie in der weit verbreiteten symbolik, das chthonische und autochthonische schlangen- und drachenartig zu denken, nur dass diese drachen gewöhnlich den rohen zustand des ursprunges, des unmittelbaren naturerzeugnisses ausdrücken, dessen unbändige wildniss erst durch die olympischen götter und die von ihnen geleiteten heroen beseitigt werden muss; dahingegen jene attischen schlangenmenschen eine art von gutartiger und wohlthätiger dämonen sind, wie die italischen genii locorum. Selbst die kychreische schlange von Salamis 33), das symbol des dortigen ur-

30) Ovid. Met. 1, 430 in der angeführten beschreibung der zeugenden kraft des Nilschlamms:

Quippe ubi temperiem sumsere humorque calorque, Concipiunt et ab his oriuntur cuncta duobus. Cumque sit ignis aquae pugnax, vapor humidus omnes Res creat et discors concordia foetibus apta est.

31) Sie sind recht eigentlich öunreut, s. Dem. u. Perseph. s. 324.

32) Daher die nahe beziehung des Hephästos zum Dionysos, im cultus und auf vasenbildern. Was den Prometheus betrifft, so lasse ich es dahin gestellt, ob er nicht in der genealogie, welche ihn zum vater des Deukalion macht, dieselbe bedeutung hat wie Hephästos als vater des Erichthonios. Die zeugerische thätigkeit der sonne, an welcher auf bildwerken und nach dichtern das seuer beider götter entzündet wird, offenbart sich auch in dem cultus der attischen tritopatoren, welche sür die ersten erzeugten und sür dämonen der zeugung galten und vom Helios und der Selene oder der Ge abgeleitet wurden, s. Philochor. ed. Siebelis p. 11; Welcker Tril. s. 152; Lobeck Aglaoph. p. 760 sqq. Vgl. den mythos von den drei menschengeschlechtern bei Plato Sympos. p. 190. B. ὅτι τὸ μὲν ἄψψεν ἡν τοῦ ἡλίου τὴν ἀρχήν ἔκγονον, τὸ δὲ δῆλυ τῆς γῆς, τὸ δὲ ἀμφοτέρων μετίχον τῆς σελήνης.

33) Vgl. Schneidewin in der zeitschr. f. a. 1843. s. 215; Meineke

Anal. Alex. p. 53.

zustandes, welche in einer ähnlichen beziehung zur eleusinischen Demeter stand wie die Erichthoniosschlange zur Athena, galt für

ursprünglich bösartig und zerstörend.

Die thebanischen Σπαρτοί sind den attischen autochthonen insofern verwandt, als auch ihre herkunft auf den chthonischen drachen zurückgeht. Aber sie sind ganz verschieden von ihnen, sofern sich die sage bei ihnen ganz besonders die characteristik der urmenschheit als einer gigantenartigen, trotzigen und streitfertigen, in blinder wuth sich selbst aufreibenden angelegen sein lässt 54). Schon die namen der übriggebliebenen drücken das aus: Ἐχίων, Οὐδαῖος, Χθόνιος, Ἱπερήνωρ, Πέδιος (Apollodor III, 4, 1), und die kadmeischen drachenzähne sind seitdem für jede aussaat von sich selbst zerstörenden keimen und kräften sprichwörtlich geworden. Dieser brudermord der Kadmeer steht eben so mahnend an der vorschwelle der thebanischen geschichte, wie der brudermord Kains an der biblischen, nur dass in der thebanischen sage die versöhnung und die beruhigung des aufgeregten unbeils so viel leichter und einfacher gewonnen wird dadurch, dass Kadmos mit den resten jener drachensaat, welche die stammväter der kadmeischen geschlechter wurden <sup>55</sup>), seinen staat gründet, als gatte der Harmonie, in deren abstammung vom Ares und der Aphrodite sich die grundidee der sage, dass die wohlbegründete ordnung ein product streitender kräfte zu sein pflege, in einfacherer weise wiederholt. Auch ist Kadmos ein pfleger cerealischer ordnungen, denn der cultus der Thesmophoros war in Theben ein sehr alter und heiliger und Kadmos selbst galt für den ersten priester dieser gottheit; daher selbst die ausdrücke, in welchen die dichter von dieser saat des Kadmos reden, einen gewissen anflug von thesmophorischer mystik haben 56), und der in solchen dingen sehr religiöse und absichtliche Aeschylus in den Eumeniden v. 388 den ausdruck Σπαρτοί sogar in ächt cerealischer übertragung von den menschen überhaupt, den "vom weibe gebornen" gebraucht. Auch war es eine lieblingsvorstellung der Demeterreligion, die älteste menschheit als roh und unbeholfen darzustellen.

35) Vgl. Pausan. IX, 5, 1. Daher hatte Epaminondas, der von den Sparten abstammte, auf seinem denkmale ein schild mit dem drachen,

Pausan. VIII, 11, 5.

?5 28 PS

uſ d.

Ï٢

d.

ţl. p. īς

<sup>34)</sup> Derselbe grundzug eines wilden und wüsten wesens, die sich sibst zerstörende στάσις, kehrt auch bei dem silbernen und ehernen teschlechte wieder. Auch die eleusinische βιλλητός und die zahlreichen hospolice und sonstige gebräuche der art gehören wahrscheinlich dahin, wie ich unten näher andeuten werde.

<sup>36)</sup> Eurip. Herc. fur. 4. Ενθ' ὁ γηγενής Σπαρτών στάχυς ἐβλαστεν, τgl. Phoeniss. 640; Pherekydes b. Schol. Apollon. III, 1178 ὁ Κάδμος επίψει αὐτούς εἰς τὴν ἄρουραν. Den process des allmäligen hervorwachetes aus der erde beschreibt wieder Ovid. Met. III, 105 sqq. in the control of the contr eben so geistvoll lebendigen als für das theaterwesen der alten belehrenden weise.

Endlich die sage von dem ursprunge der Myrmidonen auf Aegine, bei welcher es nur zu deutlich ist, dass sie erst aus dem namen dieses überdies eigentlich in Thessalien ansässigen stammes entstanden ist. Doch findet sie sich schon bei Hesiod (Schol. Pindar Nem. III, 21) und zwar in einer ziemlich alterthümlichen gestalt. Nach ächt epischer weise ist könig Aeakos kein erdgehorner 37), sondern ein sohn des Zeus. Aber er ist ein könig ohne volk, wie Deukalion und Pyrrha nach der grossen fluth ohne volk waren und Kadmos das seinige gleichfalls erst durch ein naturwunder erhält. Vater Zeus schafft dem Aeakos sein volk aus den ameisen der insel:

δασοι έσαν μύρμηκες έπηράτου ένδοθι νήσου, τους ανδρας πρίησε βαθυζώνους τε γυναϊκας, οι δή τοι πρώταν ζευξαν νέας άμφιελίσσας, πρώτου δ ιστία θέσσαν, νεώς πτερά ποντοπόροιο,

womit es denn offenbar mehr auf eine characteristik der Aegineten, wie sie damals in der blüthe ihres gewerbreichen und volkreichen inselstaates waren, als auf eine beweisführung ihres autochthonischen ursprunges abgesehen war; obwohl auch die Aegineten, so gut wie ihre gefährlichen nachbarn in Athen, alles ernstes autochthonen zu sein behaupteten <sup>58</sup>). Jene alten Aegineten aber mochten sich das bild des emsigen, in lauter geschäftigkeit wimmelnden und doch so sinnig geordneten ameisenstaates woht gefallen lassen, und wie diese eben erst umgeschaffenen μυρμηκάνθομποι (unter welchem titel Pherekrates eine komödie gedichtet hatte, die doch wohl auf die Aegineten gemünzt war) alsbald auf die schiffe eilen und dort so rüstig mit rudern und segeln umzugehen wissen, das musste dem kühnen see- und inselvelke erst recht gefallen.

Eine ao mannichfaltige und reiche bilderwelt hat sich auch hier aus dem unermüdlich schöpferischen triebe der griechischen naturanschauung und mythendichtung entwickelt; so abstract und widerstrebend die zu grunde liegende vorstellung der autochthonie im grunde ist. Doch ist diese, wie gesagt, mehr die abgekürzte formel als die organische wurzel jener anthropogonischen anschauungen, welche der späteren aufklärung freilich ganz verloren gegangen war, wenn sie sich über diese zahlreichen autochthonen, mit welchen die stammregister und genealogieen der Griechen anzuheben pflegten, lustig machte. So sagte Karneades (nach Cicero bei Lactanz Inst. V, 16), die Arkadier und Athenienser bildeten sich ein wie die feldmäuse aus der erde gekrochen zu sein, und Lucian Philops. 3, die Athenienser liessen ihren Erichthonios und überhaupt die ersten menschen aus der erde hervorwachsen wie küchenkraut, ωσπερ τὰ λάγανα.

<sup>37)</sup> Obwohl sein name deutlich auf αία zurückgeht, wie der des Peleus auf πηλός.
38) Harpocr, und Suidas v. αὐτόχθονες.

Dennoch scheinen sich jene fabeln bis Hesiod, bei dem die meisten vorkommen, nur in den localen stammes - und cultus. überlieferungen fortgepflanzt zu haben, ohne eine nähere einwirkung auf das heroische epos, als dass sie beiläufig erwähnt werden. Der grund davon liegt ohne zweifel vorzüglich in der natur des epos, welches die dynamische naturansicht, wie sie aller älteren anthropogonie zu grunde liegt, mit gleicher consequenz verschmäht, wie es sich überhaupt von kosmogonischen und theogonischen mythen und allegorien fern zu halten pflegt und auch den kreis der Demeter- und Dionysossage, wo die allegorieen des naturlebens sich dem epischen realismus am wenigsten fügen wollten, so selten berührt. Das epos hat überhaupt mit dem menschen, wie er von natur und durch die natur ist, nichts zu thun, sondern nur mit der idealen welt der hereen, mit göttersöhnen, gottgeweihten königen, helden und geronten, einer art von specifischer menschenrage, die es sich selbst geschaffen hat, mit solcher consequenz, dass es das allgemeine chrenwort dioi, obgleich es eigentlich einen ursprung vom Zeus aussagt, bis auf die untersten glieder dieser race ausdehnt 39). Auch das volk existirt nur in der bedeutung des grossen haufens, der eben nur numerus ist, fruges consumere nati, die quantitative ausfüllung des hintergrundes, auf dem sich die leuchtenden gestalten der heroen bewegen. Selbst die autochthonen sind in allen älteren sagen nicht blos die repräsentanten ihres volkes, die abgekürzten collectivformen ihrer ganzen gattung, welche bei ihnen von selbst mitzudenken ist 40), sondern auch deren hervorragendste glieder, ihre könige und gesetzgeber. Wo aber die sage zwischen dem gottgebornen urkönige und seinem volke unterscheidet, wie in der vom Kadmos, vom Acakos, vom Deukalion, da lässt sie dieses ausdrücklich nur um jenes willen entstehen, damit er nicht allein sei und damit er seine durch göttliche abstammung angebornen vorzüge ausüben könne.

Und in diesem sinne ist dann auch der einzige allgemeinere nachklang des autochthonenglaubens, welcher sich im epos nachweisen lässt, aufzufassen. Es ist nur ein sehr beiläufig anklingender, nur in der form eines verächtlichen gegensatzes zu dem geschlechte der heroen ausgesprochen und überdies schwer zu verstehen. Doch scheint mir die wahre meinung der wenigen stellen diese zu sein, dass die autochthonen eben nur für nichts-

<sup>39)</sup> Vgl. Dio Chrysost. Orat. 1. p. 9. Emper.; Nitzsch z. Odyss. 3, 265.

<sup>40)</sup> Daber en eine ganz müssige bemerkung des guten Pausaniss ist, wenn er bei der erzählung vom ursprunge des Pelasgos zu erinnern für gut findet: εἰκὸς δὲ ἔχει τοῦ λόγου καὶ ἄλλους ὑμοῦ τῷ Πελασγὰ, μηδὲ αὐτὰν Πελασγὰν γενέοθαι μόγον ποίων γὰς ὢν καὶ ἡρχεν ὁ Πελασγὰς ἀνθρώπων;

nutzige geschöpfe gehalten wurden, diese aus den unmittelbaren bänden der natur hervorgegangenen und wie hinter dem zaune gefundenen, satyrartig in felsen und waldungen lebenden urmenschen, und dass die sagen, welche von solchen dingen erzählten, bei diesem ritterlichen und adligen geschlechte der heroen und ihrer aöden für weiter nichts als für abgeschmackte ammengeschich.

Ich meine die alte epische formel δρῦς καὶ πέτρα, welche sowohl bei Homer als bei Hesiod in sprichwörtlichem sinne gebraucht wird, ohne dass der grund und ursprung ihrer bedeutung leicht zu finden wäre. Indessen ist diese letztere in so weit klar, als Homer sie offenbar einmal in dem sinne von alten und allbekannten geschichten 41), ein andermal von einer herkunft ganz gemeinen schlages, im gegensatze zum adligen yérog anwendet 42). Hesiod endlich gebraucht die redensart so, dass er sich dadurch als einen gewöhnlichen bänkelsänger characterisirt, dessen kräfte zu so erhabnem stoffe, wie die Musen ihm zumuthen, nicht ausreichen würden 43). Die alten erklärer nun denken bei diesen stellen gewöhnlich an die fabelhafte abkunft der ersten menschen von bäumen und felsen +4), und in der that passt diese erklärung in der hauptsache so gut zu denselben, wird überdies durch den gebrauch, den andre schriftsteller, namentlich Plato 45) von der

41) Il. 22, 126 im monologe Hectors, als er unter den mauern Trojas auf Achill wartet: οὐ μέν πως νῦν ἔστιν ἀπὸ δρυὸς οὐδ' ἀπὸ πέτρης τῷ ὀαριζέμεναι, wo τὰ ἀπὸ δρυὸς ἢδ' ἀπὸ πέτρης i. q. τὰ ἀρχαΐα, τὰ τυγόντα sind.

42) Od. 19, 162 in dem gespräche der Penelope mit dem entstellten Odysseus: αλλά και ως μοι είπε τεον γένος οππόθεν έσσι· ου γάρ από δρυός έσσι παλαιφάτου οὐδ' ἀπό πέτρης, wo das epithet παλαίφατος nichts weiter sagen will als die alte, in vielen generationen besprochene eiche, denn solche bäume waren zu allen zeiten, vollends für den naturglauben der alten, ein gegenstand religiöser verehrung und des wunderglaubens. Grade an die dodonäische eiche zu denken ist kein grund, zumal da παλαίφατα θέοφατα Od. 9, 507, 13, 172 nicht alte orakel sind, sondern alte, oft und lange besprochene schicksals – und götterbeschlüsse, s. Nitzsch zu Odyss. 9, 507. Der sinn der stelle ist also og standern schießen schie γάο σύγε ο τυχών εξ, άλλ' εθγενής τις, um es in jüngerer sprache aus-

43) Hesiod. theog. 35 αλλά τίη μοι ταυτα περί δρυν ή περί πέτρην; wo zu verbinden ist μοι τῷ περί δρῦν ἢ περί πέτρην d. h. wieder τῷ

44) Z. b. die scholien der handschrift A zur Ilias l. c., wo der sinn jener verse so umschrieben wird: οὖκ ἔστιν ἀγχατα μυθολογεῖν τῷ ᾿Αχιλλει νηπίων δίκην, ώς των πρώτων ανθρώπων έκ δρυων και πετρών γεγεννήσθαι λεγομένων, nur dass nicht der glaube an solche geschichten, sondern diese geschichten selbst und ihr object für albern gelten sollen.

45) Apolog p. 34. D. και γας τοιτο αυτό τοῦ Όμηςου ουδ τρω από δρυος ουδ από πίτρης πίσυκα, άλλ εξ ανθρώπων, ώστε και ολειτοί μοι είσι και υίετς d. h. denn auch ich bin, wie es bei Homer heisst, keineswegs so ein wilder wald - und naturmensch; sondern ein mensch wie andre menschen, der seine verwaudte und seine freunde hat. Andre anwen-

formel machen, so wohl bestätigt, dass ich keinen grund sehe, warum man davon abgehen müsste. Indessen haben Göttling und G. Hermann in ihrer erklärung der Hesiodischen stelle 46) eine andre deutung vorgezogen, indem sie das sprichwort vom ge-brauche der beiden orakel zu Dodona und zu Delphi ableiten, von denen jenes durch δρῦς, dieses durch πέτρα bezeichnet werde. Allein einmal ist πέτρα ohne weiteren zusatz doch eine sehr unzureichende andeutung des delphischen orakels, an welches ein Grieche wohl schwerlich gleich dabei gedacht haben würde 47), und zweitens stand das ansehn dieser beiden orakel, der heilig-. sten in ganz Griechenland, doch zu hoch, als dass ihre sprüche τὰ ἀργαῖα, τὰ τυγόττα hätten genannt werden können. Dahingegen jene alten und weitverbreiteten sagen von dem ursprunge der ersten menschen im urwalde oder zwischen dem gestein des gebirges recht wohl zu solchem gebrauche der formel passt, besonders wenn wir den gegensatz bedenken, in welchem sich die Homerische menschheit, das vornehme geschlecht der heroen zu diesen improvisirten naturmenschen fühlen musste. Obwohl bei derselben im sinne des epos wohl nicht blos die geburt, sondern noch mehr das naturwüchsige der uncultur, das gänzlich rohe und ungeschlachte dieser autochthonen "wilden männer" ins auge gefasst werden muss, wie sich dasselbe denn auch sonst in der characteristik einer solchen vorzeit gefiel, wie in der dichtung von den Giganten, Kyklopen, Kentauren und andern wesen oder völkern der fabelhaften urzeit. So sind die Kentauren, von denen Philostrat gelegentlich dieselbe formel ἀπὸ δρυῶν καὶ πετρῶν gebraucht 48), solch ein thessalisches, halb historisches halb my-

dungen jenes sprichworts s. bei Göttling. Vgl. auch David in Categ. Porphyr. p. 20 ed. Brandis, wo es in schimpflicher bedeutung gebraucht wird: οί Στωϊκοί, ανθρες γηγενείς και σπαρτοί, από δρυός και πέτρης κατά

- 46) Göttling zu Hesiod theog. 35; G. Hermann Opusc. VI. p. 155.
- 47) Denn in den von Göttling angeführten stellen fehlt nie die bestimmtere locale binweisung. Was aber namentlich die von Göttling mit besonderm gewicht für seine erklärung angeführte stelle betrifft, Plato Phaedr. p. 275 of de r, of pile, er ro Too Loc roo Ladaraion iega denos λόγους έφασαν μαντικούς πρώτους γενέοθαι. τοῖς μέν οὖν τότε άτε οὐκ οὐσι σοφοίς ωσπερ ύμετς οί νέοι, απέχρη δρυός και πέτρας ακούειν ύπ' ενηθείας, ελ μόνος αληθή λέγοιεν, so scheint auch sie mir nichts zu beweisen. Die dodonaische eiche bietet nur die veranlassung zum gebrauche der formel, welche im übrigen ganz ihren sinn der gemeinen, aller cultur basren natur behauptet, die wie in den andern stellen durch die eben so kurze als malerische scenerie von fels und baum bezeichnet wird.
- 48) Imagg. 2, 3 συ μέν ώου την των Κενταύρων αγέλην δρυών έκπεgratrat nut nervar. Nach der gewöhnlichen genealogie sind sie söhne des Ixion, des ersten sünders, und des wolkengebildes, welches Zeus ihm statt der Here preisgab. Wohl eine andeutung des dichten wolkennebels, wie er sich düstres brauend und unheilschwanger auf waldgebirgen zu lagern pflegt; obgleich es näher liegt an den ursprung der

thisches urvolk, dessen wildheit der griechischen sage und kunst dann ein für allemal vorbildlich für gleiche unbändigkeit und unsitte geworden ist. Wie sie zwischen felsen und wäldern heimisch sind, so pflegen sie auch mit felsen und baumstämmen zu kämpfen, wie auch die Giganten und andre ungeheuer der wilden naturkraft 49); während bei Homer die Kyklopen als ein andres volk dieses zustandes vor der civilisation geschildert werden, einzeln in den klüften und schluchten des gebirges lebend, ohne ackerbau und ohne bürgerliche verbindung, im einfältigen vertrauen auf die natur und in besinnungsloser benutzung dessen was sie von selbst bietet 50). So könnte bei Homer, wenn er jene formel gebraucht, auch zunächst nur ein gleichartiges characterbild gemeint sein, ohne diesen eigenthümlichen anthropogonischen glauben, wie ihn die spätere autochthonensage kannte; denn selbst die stelle, wo von wirklicher abkunft die rede ist, kann nach griechischem dichtergebrauch auch sehr wohl die freiere bedeutung einer genealogisirenden characteristik haben 51). Und wirklich hat namentlich die spätere griechische und römische poesie sich des bildes in diesem sinne fast allgemein bedient, zur umschreibung eines wilden und harten sinnes und einer unbändigen natur 52). Aber es leuchtet ein dass der glaube an einen wirklichen ursprung aus steinen und menschen aus solchen bildern entweder sehr leicht entstehen konnten, oder dass diese bilder nur die verkehrte und missverstandene auffassung eines solchen, schon damals im volke vorhandenen naturglaubens sind. Jedenfalls hat Göttling unrecht, wenn er den glauben an einen

pferde aus dem feuchten zu denken. Vgl. Pindar Pyth. 2 mit den noten Böckhs und über die Kentauren im allgemeinen Welcker kl. schriften bd. 3. s. 10 ff.

51) Vgl. besonders das gedicht des Simonides περί γυναικών bei Sto-

<sup>49)</sup> Apollodor II, 4 παρήσαν οί Κένταυροι πέτραις ωπλιαμένοι και ελάταις, und so erscheinen sie auf der vase François, s. Mon. Inst. IV, 56. Vgl. Apollodor 1, 6 von den Giganten: ηκόντιζον δε είς οὐρανὸν πέτρας και δοῦς ημμένας, und bald darauf vom Typhon: τοιοῦτος ῶν και τηλικοῦτος δοῦς ημμένας βάλλων και πετρας ἐπ' αὐτὸν τὸν οὐρανόν, wie diese stelle von Hercher verbessert ist. Auch diese characteristik ist aber alterthümlich und bildet den natürlichen gegensatz zum ritterlichen kampfe der heroen, s. Odyss. 10, 120. Ja sie ist auch in den symbolischen gebräuchen der λιθοβολίαι, wodurch die στάσεις der wilden vorzeit ausgedrückt zu werden pflegten, begründet, s. unten.

<sup>50)</sup> Nitzsch zu Odyss. IX, 112 ff. und p. xxvi sq.

baus Floril. LXXIII, 61 und in der ausg. von Welcker.
52) Statius Theb. IV, 340 Vos autem hinc ire sinetis Arcades? o saxis nimirum et robore nati. Ovid. Heroid. VII, 37 Te lapis et montes innataque rupibus altis Robora, te saevae progenuere ferae, und andre stellen der art bei Unger Theb. Parad. 1. p. 446. Vgl. auch Virgil. Ecl. VIII, 43 Nunc spio quid sit Amor: duris in cotibus illum Aut Tmaros aut Rhodope aut extremi Garamantes Nec generis nostri puerum neo sanguinis edunt.

ursprung der menschen aus bäumen ganz in abrede stellt <sup>53</sup>), wie ich oben nachgewiesen zu haben glaube. Auch gestehe ich für mein theil, dass ich grade wegen dieser alterthümlichen und offenbar auf volksthümlicher überlieferung beruhenden formel geneigt bin, im ältesten Griechenland, namentlich in den innern gebirgslandschaften, einen ganz ähnlichen glauben anzunehmen, wie wir ihn in Indien, Kleinasien und Italien (rupto robore nati) getroffen haben. Obwohl die spätere dichtung sich davon allerdings entfernt zu haben und sich auf die allgemeine andeutung der entstehung im dichtbewaldeten gebirge (ἐν ὑψικόμοισιν ὅρεσσιν) beschränkt zu haben scheint.

Wie dem nun sei, jene neue menschheit, welche das epos sich erschaffen, unterscheidet sich von der autochthonischen wesentlich dadurch, dass sie auf dem wege der göttlichen zeugung entsteht, nicht durch die blosse naturkraft der erde, wie der gewöhnliche mensch, der ἀνὰρ ἐχ δήμου, wie Homer die menschen "wie sie jetzt sind" im gegensatze zu den heroen zu nennen pflegt 54). Es ist der historische adel der nation und zugleich der mythologische reflex und die epische begründung des politischen adels, wie er bei den Griechen lange zeit bestand und in zahlreichen edlen geschlechtern blühte, von den königlichen bis zu den gewöhnlichen ritterlichen; gleichsam eine neue edlere pflanzung auf dem wilden stamme der erdgebornen, δικαιότερον καὶ ἄρειον ἀνδρῶν ἡρώων θεῖον γένος, wie Hesiod sagt (0. D. 158), daher ein gegenstand der religiösen verehrung (i μίθεοι) für die nachfolgenden geschlechter. Ein glaube übrigens, der sich bei den verschiedensten nationen und in den verschiedensten religionen findet und selbst in dem späteren alterthum und in unserm christenthum so bedeutungsvolle mythen und dogmen erzeugt hat. Ja selbst das judenthum, in so eifersüchtiger scheidung und trennung von allem sterblichen und irdischen es sonst seine gottesidee zu bewahren pflegt, hat doch eine deutliche und sehr merkwürdige spur desselben glaubens bewahrt, in der Genesis c. 6. "Da sich aber die menschen begannen zu mehren auf erden und zeugeten ihnen töchter, da sahen die söhne gottes nach den töchtern der menschen wie sie schön waren und nahmen allerwärts zu weibern welche sie erwähleten. -- Zu den zeiten waren riesen auf erden und auch hernach, da die söhne gottes die töchter der menschen beschliefen und ihnen kinder zeugeten. Dieses

<sup>53)</sup> De lapidibus Deucalionis audivi, de arboribus non item.

<sup>54)</sup> lias 2, 188 ff. δετινα μεν βασιλήα και έξοχον ανδρα κιγείη, τον δ' κέγανοις επέτοσεν έρητείσασκε παραστάς —, δυ δ' αξ δήμου τ' άνδρα έδοι βούωντά τ' έφειροι τιν σκήπτρω ελάσασκεν etc. llias 12, 447 τον δ' οξ κε δυ' ανέρε δήμου άριστω ψηϊδίως έπ' αμαξαν απ' οιδεος δχλίσσειαν, οδοι νῦν βροτοί ελσιν. Vgl. Aristot: Probl. XIX, 45 οξ δε ήγεμόνες των άρχαίων μόνοι ήναν ήρωες, οξ δε λαοξ άνθρωποι, und meinen artikel Heros in der Stuttg. realencyclopädie.

sind die helden so von alters her berühmt sind" 55). Eine stelle welche auch den griechischen heroenglauben im wesentlichen genau ausdrückt. Denn auch nach diesem war es eine art von herablassung der götter zu den menschen, welche die helden der nation gezeugt hat, und in ältester zeit gleichfalls eine nur durch sinnliche motive bestimmte, wie denn namentlich die frauenschöne bei den Griechen gleichfalls als der unerlässige bestimmungsgrund genannt wird, und nicht etwa blos bei dem sinnlich frohen und auch bei dem gedanken an die götter noch ganz unbefangen im schönen und heitern schwelgenden Homer, sondern selbst bei dem reflectirenden Hesiod, s. Scut. Herc. 4, wo es von der Alkmene heisst:

η δα γυναιχών φύλον έχαίνυτο θηλυτεράων είδει τε μεγέθει τε, νόον γε μέν ούτις έριζε τάων, ας θνηταί θνητοίς τέχον εύνηθείσαι.

Und eben so sind die vorzüge der heroen, welche sie der göttlichen abstammung verdanken, vorzüglich körperlicher und sinnlicher art, riesiger wachsthum, übermenschliche stärke, windesschnelle gewandtheit und vor allem schönheit. Dahingegen es der überschwengliche reichthum der griechischen götter- und heroensage zugleich mit sich brachte, dass in diese genealogisirenden ableitungen der einzelnen hervorragenden individuen und geschlechter zugleich eine feine characteristik und höhere begrün dung des einem jeden eigenthümlichen vorzuges auch an geistiger begabung gelegt werden konnte, in dem sich z. b. die herrschenden geschlechter der könige, wie die Herakliden in Sparta und Macedonien, die Aeaciden in Epirus der abstammung vom Zeus rühmten, die geschlechter der seekonige und seehelden der abstammung vom Poseidon, die der sänger und ärzte vom Apoll oder Asklepios, die herolde vom Hermes u. s. w. Ja die spätere dichtung, welche nicht mehr von dem epischen geiste, sondern nur von der epischen tradition geleitet wurde und selbst schon ganz in der reflexion steckte, sagt es ausdrücklich und lässt die götter absichtlich diese zeugungen vornehmen, damit der sterblichen und vielbedrängten menschenwelt durch ihre sprösslinge geholfen werde, wie z. b. Zeus nach dem gedichte vom schilde des Herakles diesen heros, den höchsten und herrlichsten von allen, absichtlich zeugt und sich demgemäss zur Alkmene herablässt,

ὄφρα θεοίσιν ἀνδράσι τ' ἀλφηστῆσιν ἀρῆς ἀλκτῆρα φυτεύσαι. Grade so wie Zeus sich bei Pindar erst durch die bitten der andern götter bestimmen liess, die Musen zu erzeugen, damit diese

<sup>55)</sup> Ueber die eigenthümliche ausbildung dieser sage in der späteren jüdischen tradition, wie sie im buche Henoch vorliegt, vgl. Welcker äschyl. trilogie s. 79.

die grossen dinge welche von ihm geschehen, und die ganze harmonie seiner weltordnung durch poesie und sangeskunst verewigten <sup>56</sup>). Oder wie in den Kyprien der ganze trojanische krieg nur deshalb vom Zeus zugelassen wurde, damit die von den sterblichen überfüllte erde durch das schwerdt des krieges erleichtert werde <sup>57</sup>). Auch ist diese periode der reflectirenden und durch positive beziehungen des lebens mehr als durch den alten geist der epischen Musen bestimmten dichtung die zeit, in welcher sich dem eigentlichen epos, dem heroischen, welches die thaten der alten heroen besingt und ganz in diese eine hauptsache aufgeht, die afterbildung des genealogisirenden epos angeschlossen hat, welches die reflectirende begründung zu all den grossthaten der heroischen vorzeit enthält, nämlich weil diese mit den göttern so nabe verwandt gewesen, aber zugleich die adelskette so zu sagen aufstellt, an welcher die verbindung der heroischen vorzeit mit der menschlichen jetztzeit fortläuft: die stammbäume der edlen geschlechter Griechenlands und der griechischen colonieen, unter denen z. b. noch Hecatäus aus Milet bei Herodot II, 143 sein geschlecht im sechszehnten gliede bis zu einem gotte hinaufleiten konnte, γενεηλογήσαντί τε έωυτον καὶ αναδήσαντι την πατριήν ές έχχαιδέχατον θεόν. Von welchen dichtungen und ableitungen noch dieses hervorgehoben werden mag, dass in ihnen der natur der sache nach vorzüglich von den edlen frauen der vorzeit die rede war, welche die zeugenden götter ihrer huld gewürdigt hatten. Ja es hatte sich in dieser beziehung sogar ein festes mythologisches system, ohne zweifel schon bei den alten logographen ausgebildet, nach welchem z. b. Niobe, die tochter des argivischen Phoroneus, für die erste sterbliche galt, zu welcher Zeus sich herabgelassen, Alkmene für die letzte 58). Es sind die edlen frauen, deren schooss von den göttern einer aussaat so herrlicher geschlechter gewürdigt worden, wie sie damals noch durch ganz Griechenland herrschten, daher ihr preis auch ein gewöhnliches thema des gesanges der aöden und rhapsoden bildete, wie davon in der homerischen Nekyie 59) und in den fragmenten der Hesiodischen eöen, welche vorzugsweise diesem thema gewidmet waren, noch merkwürdige überbleibsel erhalten

<sup>56)</sup> Aristides XLV περί ψητορικής, t. II. p. 142. ed. Ddf.

<sup>57)</sup> Schol. Il. 1, 4, welche verse durch Schneidewin in dieser zeitschrist bd. 4. s. 591 wesentlich verbessert sind. Vgl. übrigens Schömann Aesch. Prometh. s. 58 und 143 und Vindiciae Iovis Aeschylei p. 15, wo noch Schol. Pindar Nem. VIII, 6 angeführt wird (ex antiquioribus haud dubie auctoribus servatum indicium): ὁ γαρ Ζευς ου μόνον δι επιθυμίαν ἐμέγη τῆ Αἰγίνη, ἀλλ' ἐνα καὶ σπερμήνη τοὺς ἀρίστους ἐξ αὐτῆς, Αἰακὸν, Πηλέα, 'Αχιλλία, Νεοπτόλεμον.
 58) Apollod. II, 1, 7; III, 8, 1; Diod. IV, 14; Schömann Prom.

<sup>59)</sup> Odyss. XI, 235 ff. Der catalog der heldenfrauen, vgl. Nitzsch zu d. stelle.

sind. Es erklärt sich daraus zugleich, warum bei einigen völkern, z. b. bei den Lyciern und bei den Etruskern 60) der adel der geschlechter nicht von den stammwätern, sondern von den stammmüttern abgeleitet wurde, dahingegen genealogische verbindungen zwischen göttinnen und sterblichen in der sage zwar auch vorkommen, wie Hesiod denn auch darüber einen eignen abschnitt hatte 61). Allein sie werden von den göttern gemissbilligt 62), ohne zweifel weil sie für eine erniedrigung und herabsetzung der göttlichen natur galten.

3.

Ist nun aber der glaube an den ursprung des menschlichen geschlechts aus der erde durch das epos einigermassen verdunkelt und verdrängt worden, so hat dieser glaube dagegen auf einem andern gebiete wieder um so mehr kraft und grosse ausbreitung gewonnen, ich meine auf dem des nationalen und politischen alterthumsstolzes, der in dem historischen leben der Griechen eine so bedeutende rolle spielt. Ich glaube nicht zu irren, wenn ich diesen begriff der autochthonie sowohl als das wort αὐτόχθονες selbst speciell von Attika ableite, wo der glaube und die prätension einer solchen art von ursprünglichkeit bekanntlich ganz besonders alt und eingewurzelt war. Gewiss ist dass das wort avroyder in den schriftstellern der epischen und selbst der ionischen litteratur noch nicht vorkommt. Hesiod theog. 879 und der hymnus auf Demeter 352 sowie der auf Aphrodite 108 sagen γαμαιγενείς ἄνθρωποι, Hecataus gebrauchte nach Etym. m. das wort γέγειος, was so viel ist als γηγενής, in dem sinne des ursprünglichen und alterthümlichen, und selbst Herodot, obgleich er schon sehr von dem ruhme der attischen autochthonie durchdrungen ist, hat doch noch nicht dieses wort dafür. Der name der attischen phyle Αὐτόγθων wird schwerlich so alt sein als der anspruch der dahin gehörigen d. h. der bewohner des nedion und der alten burg und stadt des Kekrops, die sonst Γελέοντες oder Teleorres heissen 63), auf den ruhm der durch jenes wort

## 60) O. Müller Etrusker 1. s. 403.

61) Hesiod theog. 965 νῦν δὲ θεώων φῦλον ἀείσατε, ἡδυέπειαι Μοῦσαι Ὁλυμπιάδες, κοῦφαι Διὸς αἰγιόχοιο, ὅσσαι δὴ θνητοῖσι παρ' ἀνδράσιν εινηθείσαι ἀθάναται γείναντο θεοίς ἐπιείκελα τέκνα, die einleitung zu dem kürzeren abschnitte, der in den grösseren eöen weiter ausgeführt war, s. Serv. Virg. Åen. VII, 286 Hesiodus etiam περί τῶν γυναικῶν inducit multes heroidas optasse nupties virorum fortium.

62) Odyss. 5, 116 ff. Hom. Hymn. in Ven. 198, wo der name des Aeneas daraus erklärt wird, οὕνεκά μ' αἰνὸν ἔσχ' ἄχος, οὕνεκ' ἄψα βροτοῦ

ανέφος έμπεσον είνη.

68) Τελίοττες ist bekanntlich das durch inschristen beglaubigte wort. Γελίοττες scheint eine absichtliche variation desselben zu sein, wie sie sonst besonders bei götternamen vorkommt, offenbar mit der absicht den autochthonen ursprung auszudrücken, von γία und λεώς.

ausgedrückt wird. Wahrscheinlich stammte es aus dem an wortbildungen so reichen zeitalter der sophisten; und geschickt genug ist es gebildet, denn αὐτόχθονες sind οῦς αὐτὴ <sup>64</sup>) χθὼν ἀνέδωχε, die erde selbst, worin zugleich der doppelte anspruch liegt, dass dieses volk in der allerältesten zeit der schaffenden natur entstanden, und dass es von dem ihm ureignen lande selbst geboren worden, dem selbst naturerzeugten und mit reicher fruchtbarkeit gesegneten æsδίον, von welcher es mit ächt attischem stolze in einem fragmente des Aristophanes <sup>65</sup>) heisst:

ο πόλι φίλη Κέκροπος, αὐτοφυὲς Αττική, χαίρε λιπαρόν δάπεδον, οὐθαρ ἀγαθής χθονός.

Auch ist es nicht zu verkennen, dass der glaube an eine entstehung des menschlichen geschlechtes aus der erde in dieser nationalen und politischen beziehung ein besonders anziehender und fruchtbarer ist. Da er sich überall leicht localisirt, so bekamen dadurch alle einwohner solcher gegenden, von denen einwanderungen seit menschengedenken nicht bekannt waren, eine innigkeit und eine pietät zu dem mütterlichen boden, der ihre stammväter erzeugt und die nachfolgenden generationen mit seinen milden gaben und gewöhnungen genährt und erzogen, wie sie bei einem andern glauben nicht leicht denkbar ist. Und auch das nationale rechtsgefühl musste dadurch eine höhere begründung und religiöse weihe erhalten, Wir werden also nicht irren, wenn wir den feurigen und in seiner art einzigen patriotismus des alterthums, die aufopferungsfreudigkeit, mit welcher sie für das vaterland alles zu leiden, zum guten theil auf diese quelle zurückführen; obwohl allerdings bei den eingewanderten stämmen und in den pflanzstädten die religiöse verehrung der zerozai und so manche andere religiöse und politische stiftung eine gleiche innigkeit wohl zu erzeugen im stande war. Es kommt bei dem ruhme der autochthonie noch das wohlbegründete gefühl hinzu, dass menschen und alle geschöpfe mit dem boden, auf welchem sie erzeugt sind, nicht blos aufs innigste zusammenhängen, sondern dass sie auch nur dort ihrer eigenthümlichen art und tugend treu bleiben: ein gefühl für reinheit und ursprünglichkeit, welches sich in folgender stelle des Livius (XXXVIII.17) ganz besonders gut ausdrückt. Es heisst dort von den Galliern in Kleinasien, wenn die Römer dieses volk schon in seinem vaterlande bezwun-

<sup>64)</sup> Vgl. Hesiod theog. 924 αὐτὸς Ζεύς, Antimachos b. Paus. VIII, 25 von dem mythischen rosse Areion: τόν δά τ' Απόλλωνος σχεθὸν ἄλσεος Όγκαίοιο αὐτὴ γάϊ ἀνίδωνε, είβας θνητοΐοιν ἰδίσθαι, vgl. G. Hermann opusc. 1. p. 313 sq. Die dichter gebrauchen auch χθόνιοι in der bedeung von αὐτὸχθονες. Soph. Ai. 202 χθονίων ἀπ' Ἐρεχθειδᾶν, Oed. Col. 944 Αρεος είβουλον πάγον — χθόνιον ὅντα, Hesych. χθονίους Ἰναχίδας, αὐτόχθονας καὶ οὐκ ἐπἡλυδας.

<sup>65)</sup> In den Γεωργοίς bei Hephaestion p. 73. Der chor begrüsste damit das land, nachdem der frieden gewonnen.

gen, so werde es in diesem zustande der verpflanzung um so leichter zu besiegen sein: Hi iam degeneres sunt, mixti et Gallograeci vere, quod appellantur; sicut in frugibus pecudibusque non tantum semina ad servandam indolem valent, quantum terrae proprietas coelique sub quo aluntur mutat. Macedones qui Alexandrum in Aegypto, qui Syriam ac Babyloniam quique alias sparsas per orbem terrarum colonias habent, in Syros, Parthos, Aegyptios degenerarunt. Massilia inter Gallos sita traxit aliquantum ab accolis animorum. Tarentinis quid ex Spartana, dura illa et horrida disciplina mansit? Generosius in sua quidquid sede gignitur, insitum alienae terrae in id quo alitur natura vertente se degenerat. Auch die ionischen Griechen waren ein sehr lehrreiches beispiel von den gefahren der verpflanzung.

Ich glaube dass es Solon gewesen, der dem selbstgefühle der attischen autochthonie zuerst einen bestimmten ausdruck und eine politische bedeutung gegeben hat. Wie seine ganze verfassung die glücklichste ausgleichung dessen, was die ionische beweglichkeit in den asiatischen colonieen gewonnen hatte, mit den conservativen, auf alter abstammung, festem bodensitz und agrarischen gewohnheiten beruhenden elementen des attischen mutterlandes war, so scheint er diesen besondern ruhm seiner heimath. das unvordenkliche alterthum seiner geschichtlichen vergangenheit. obwohl er auf seinen reisen wohl gelegenheit gehabt, sich mit den alten culturstaaten Aegyptens und Asiens bekannt zu machen. doch immer mit dem entschlossensten patriotismus behauptet zu haben. Es wurde damit das grundthema aufgestellt, welches hernach von einem geschlechte zum andern in fast ermüdender eintönigkeit wiederholt wurde. Aber wie Fichte in den zeiten der erniedrigung mit erhebender begeisterung und dem wirksamsten erfolge seine reden an die deutsche nation gehalten und darin zur belebung des nationalgefühls vorzüglich auf die ursprünglichkeit und ursprüngliche eigenthümlichkeit der deutschen bevölkerung hingewiesen hat, so wollte ohne zweifel Solon in schwerer zeit ein erhöhetes selbstgefühl bei seinem volk erwecken, welches zugleich die sicherste stütze für seinen neubegründeten staat werden musste. Kekrops, Erechtheus, Erichthonios und Erysichthon. diese preiswürdigen autochthonen, welche Hephästos und Athene dem lande geschenkt hätten, waren ihm die sichern beweise einer glänzenden vorzeit seines vaterlandes; wenn nur ihre namen und kein bestimmteres gedächtniss von ihren thaten sich erhalten habe. so sei daran nur die lange zeit und die vergesslichkeit ihrer nachkommen schuld 66). Zu der zeit der Perserkriege war diese überzeugung vollends schon so eingewurzelt, dass Gelons botschafter, als sie in Sparta und Athen die theilnahme ihres mächtigen fürsten am bevorstehenden Perserkriege unter der bedingung

<sup>66)</sup> Plato Tim. p. 20 E. Critias p. 109 E.

anboten, dass man ihm die anführung des gesammten heeres überlasse, in Sparta mit der hinweisung auf Agamemnon, in Athen aber mit der auf seine sehr alten autochthonen und auf seine sehr junge flotte abgewiesen wurden 67). Und vollends wurde dieser satz, dass die attische bevölkerung immer denselben boden behauptet (und sich nie vom platze gerührt habe, in den zeiten der attischen hegemonie stereotyp, zunächst den ionischen inselstaaten und asiatischen colonieen gegenüber, die in Athen wirklich einige zeitlang mit hingehung ihre metropole in dem sinne des autochthonen ursprungslandes ihrer cultur verehrt haben, sehr bald aber auch im gegensatze zu den eingewanderten Peloponnesiern dorischen stammes. Namentlich pflegte ihn Perikles in seinen patriotischen reden auszuführen, in würdiger einfachheit und in der tief gewurzelten überzeugung von einer gleichen continuität einer langsam und sicher fortschreitenden entwickelung des attischen staates, wie die neuere geschichtsforschung sie an dem römischen zu rühmen pflegt, s. bei Thukydides II, 36 την γάρ χώραν ἀεὶ οἱ αὐτοὶ οἰκοῦντες (in dieser zeit die stehende formel) อีเลอื่องกับ รณีข อักเขเขขอนอ่ขณม แล้งอเ รอบัอิธ ลีโลยซิล์อุลท อีเ๋ น้อยτην παρέδοσαν. So ist diese ansicht denn auch bei Herodot 68) und Thukydides zum feststehenden satze geworden, obgleich dieser letztere sich sehr vorsichtig ausdrückt, auch im grunde nichts anderes aussagt, als dass die bewegungen der dorischen wanderung, welche sonst ganz Griechenland so heftig erschütterten, die attische halbinsel am wenigsten betroffen hätten, oder doch nur auf friedliche weise, indem die anderswo verdrängten sich in das stammesverwandte und seiner geringen fruchtbarkeit wegen nicht begehrte land geflüchtet und die dortige bevölkerung bald in dem grade vermehrt hätten, dass die grosse auswanderung nach Asien nöthig wurde 69). Also ist hier nichts weiter als die identität der ionisch - pelasgischen

68) Herod. 1, 56 die bekannte stelle von dem ionisch – pelasgischen und dem dorisch – hellenischen stamme. Jener habe zur zeit des Krösus seine hervorragendste vertretung in Attika, dieser in Lakedämon gefunden, και τὸ μὲν οὐθαμῆ πω ἐξεχώρησε, τὸ θὲ πουλυπλάνητον κάρτα: ein satz, auf den unverkennbar der nationale glaube stark eingewirkt hat.
69) Thukyd. 1, 2 την γοῦν Αττικήν ἐκ τοῦ ἐπὶ πλετοτον διὰ τὸ

<sup>67)</sup> Herodot 7, 159 ff. Die Spartaner sagen: ή πε μέγ' ολμώξειεν ὁ Πελοπίδης 'Αγαμέμνων, πυθόμενος Σπαρτιήτας την ήγεμονίην ἀπαραιρήσθαι ὑπὸ Γελωνός τε και Συρηκουσίων. Die Athenienser: μάτην γὰρ ἀν ώδε πάραλον 'Ελλήνων οτρατόν πλείστον εξημεν ἐπτημένοι, εὶ Συρηκουσίοισι ἐόντες 'Αθηναΐοι συγχωρήσομεν τῆς ἡγεμονίης, ἀρχαιότατον μὲν ἔθνος παρεχόμενοι, μοῦνοι δὲ ἐόντες οὐ μετανάσται 'Ελλήνων.

<sup>69)</sup> Thukyd. 1, 2 την γοῦν ᾿Αττικήν ἔκ τοῦ ἐπὶ πλείστον διὰ τὸ λεπτόγεων ἀστασίαστον οὐσαν ἄνθρωποι ἄκουν οἱ αὐτοὶ ἀεί. Im grunde war es im Peloponnes grade so, nur dass die einwanderungen hier feindlich waren, die ältere bevölkerung also zwar blieb, aber unterjocht wurde, dahingegen sich in Attica die älteren und die jüngeren bevölkerungs-elemente auf friedlichem wege vermischten und gleichmässig berechtigt blieben.

bevölkerung behauptet, womit noch andre einwanderungen und colonisationen, etwa von der seeseite immerhin vereinbar wären, obwohl die damalige geschichtsschreibung sieh wohl hütete, den attischen stolz mit solchen hypothesen zu verletzen, so vornehmlich auch die sage von der Minoischen thalassokratie auf die wabrscheinlichkeit derselben hinwiesen. Doch was Perikles mit so grosser würde und wirkung auszusprechen liehte, was Thukydides mit so grosser behutsamkeit auf das wahrscheinliche mana des geschichtlichen surückgeführt hat, das wurde in den zeiten des verfalls von den lohrednern und lobhudlern des attischen demos bei den öffentlichen gelegenheiten, wo solche reden zur tagesordnung gehörten, nun bald mit einer solchen selbstüberhehung und solchem nationalen hochmuthe ausgeschmückt und aber- und abermals wiederholt, dass man schon daran das sinkende gestirn des attischen staates merken kann, wie die staaten und nationen von jeher dann am eitelsten zu werden pflegen, wenn es mit ihnen bergeb geht. Ein festredner nach dem andern sagt es diesen angeblichen, in wahrheit aber im höchsten grade gemischten descendenten jener autochthonen vor, dass ihr Athen nicht blos die älteste, mächtigste und berühmteste stadt sel, sandern dass sie auch den begründetsten anspruch auf die dankbarkeit der ganzen welt habe, was in andrer beziehung freilich nach jetzt wahr ist, aber damals doch weder so gemeint war noch so gemeint sein konnte. Weil sie antochthonen seien, heisst es, sei ihr land auch das culturland schlechthin und ihr recht auf die anerkennung aller übrigen ein ganz unveräusserliches, so dass ihre abstammung zuletzt ganz allein für adlig und legitim zu gelten schien, die übrigen Griechen aber sich wie ahentheurer und eindringlinge neben ihnen ausnahmen. Zu ihnen als dem ältesten und ursprünglichsten volke sei Demeter und Dionyaos zuerst gekommen, worüber ihr land die wiege der culturfrucht und der mysterien geworden sei; ihnen habe Athene den feinsten geist und die reichste kunst, Poseidon die älteste ritterschaft gegeben; ihre ahnen seien auch durch heldenmuth am meisten ausgezeichnet gewesen, und wie diese rhetorischen gemeinplätze denn weiter ausgeführt zu werden pflegen. Die schönsten und geistvollsten dieser prunkreden sind bekanntlich der Panegyrikos des Isokrates und der Menexenos Platos. In jenem heisst es u. a.: ταύτην γάρ οἰχοῦμεν οὐγ ἐτέρους ἐκβαλόντές (wie die Dorier im Peloponnes) οὐδ' ἐρήμην καταλαβόντες οὐδ' ἐκ πολλῶν ἐθνῶν μιγάδες συλλεγέντες (wie die Ionier in Kleinasien und andre colonisten), άλλ' ούτω καλώς και γνησίως γεγόναμεν (der eigentliche ausdruck für die gute, die legitime abkunft, daher lθαγενής von den glossographen durch αὐτόγθων, γνήσιος interpretirt wird), ωστ' έξ ήσπες έφυμεν ταύτην έγοντες απαντα τον γρόπον διατελούμεν αὐτόχθονες όντες καὶ τῶν ὀγομάτων τοῖς αύτοις οίσπερ τούς οίκειοτάτους την πόλιν έγοντες προσειπείν. μά-

νοις γάρ ήμεν των Έλλήνων την αθτην τροφόν και πατρίδα καὶ μητέρα καλέσαι προσήκει, als ob sie allein ein vaterland im eigentlichen sinne des wortes hätten. Der Menexenes aber neunt diesen vorzug der autochthonie nicht allein ausdrücklich einen adel p. 237 B της δ' εύγενείας πρώτον ύπηρξε τοισδε ή των προγόνων γένεσις ούκ έπηλυς ούσα ούδε τους έκγύνους τούτους αποφηναμένη μετοιχούντας, άλλοθεν σφών ήχόντων (als ob alle übrigen Griechen im grunde nur für metöken gelten dürften), άλλ' αὐτόγθανας καὶ τῷ ὄντι ἐν πατρίδι οἰκοῦντας καὶ ζώντας, τρεφομένους οὐχ ὑπὸ μητρυιάς ὡς άλλοι (als ob diese nur ein stiefvaterland gehabt hätten), άλλ' ὑπὸ μητρὸς τῆς χάρας έν ή φχουν καὶ νῦν κεῖσθαι τελευτήσαντας έν οἰκείοις τόποις της τεκούσης και θρευκίσης και ύποδεξαμένης. Sondern er geht in der consequenz des autochthonischen grundgedankens so weit, auch das land Attika für ganz besonders edel und rein und geweiht vor allen übrigen ländern zu erklären, dass es den menschen in derselben zeit habe erzeugen können, wo die erde sonst nur thiere und kräuter zu erzeugen im stande gewesen sei, őz: έν έκείνο τῷ χρόνο έν ὧ ή πᾶσα γῆ ἀνεδίδου καὶ έφυε ζῷα παντοδαπά, θηρία τε καὶ βοτά, έν τούτφ ή ήμετέρα θηρίων μέν άγρίων άγονος καὶ καθαρά ἐφάνη, ἐξελέξανο δὸ νῶν ζώων καὶ ἐγέννησεν άνθρωπος, δ συνέσει τε ύπερέχει τως άλλως καὶ δίκης καὶ θεούς μόνους τομίζει. Wobei er sich ganz im sinne der heiligen sage des landes darauf beruft, dass hier zuerst die nahrung gediehen sei, bei welcher der mensch allein gedeihen könne, μόνη γαρ ἐν τῶ τότε καὶ πρώτη τροφήν ἀνθρωπείαν ήνεγκε τὸν τῶν πυρῶν καὶ πριθών καρπόν, δ κάλλιστα καὶ άριστα τρέφεται τὸ άνθρώπειον γένος.

Kein wunder dass solche ansprüche den übrigen Griechen bald sehr lästig wurden, zumal sie mit einer nicht geringen herrschsucht und gewinnsucht verbunden waren. Die colonieen mussten die autochthonische herrlichkeit des attischen mutterlandes freilich so lange anerkennen und durch religiöse gebräuche selbst verherrlichen, als das joch der attischen thalassokratie dauerte. Die weite verbreitung der attischen Triptolemosfabel und die fejer der proerosien 70) sind der religiöse ausdruck da-Aber die übrigen stämme und staaten waren um so weniger geneigt, sich diesen hochmuth gefallen zu lassen, als viele unter ihnen, wie schon Pindar dieses ausführt, einen gleichen oder wohl noch besseren anspruch auf autochthonie zu haben glaubten. So war es namentlich der fall in Arkadien, in Argos, in Thessalien und Böotien, unter den inseln auf Aegina und Rhodos 71), von denen sich also mit der zeit ein sehr lebhafter

<sup>70)</sup> Demeter u. Perseph. s. 294 ff.

<sup>71)</sup> Vgl. die oben angeführten stellen, Carneades bei Cicero s. Lactant. Inst. V, 16; Censorin. d. die nat. 4; Harpocr. v. avrox dores. Die

widerspruch gegen Attika und eine in ihrer art merkwürdige reaction gegen die attische autochthonen mythologie erhob. So besonders von seiten der peloponnesischen Argiver, denen Phoroneus seit alter zeit einmal für den aporog schlechthin galt, und von seiten der Arkader, welche sich mit ihrem Pelasgos auf ein zeugniss Hesiods berufen konnten 72). Beide stellten überdies den attischen prätensionen gegenüber einen pseudo-Triptolemos und pseudo-Eleusinien auf 73). Ueberdies konnten sich die Arkader der priorität der attischen Demeterfrucht gegenüber auf das alte epithet βαλανηφάγοι und die eichelnahrung ihrer vorzeit berufen, welche sicher gleichfalls mit ihrem pelasgischen Zeusculte zusammenhängt; oder vollends auf das nun auch bei Pindar vorgefundene epithet προσέληνοι, welches einen ursprung noch vor dem des mondes aussagte 74). Das merkwürdigste aber ist, dass bei ihnen um die zeit, als die spartanische macht durch die schlacht bei Leuktra gebrochen war, stimmen laut wurden, welche die ansprüche des peloponnesischen gebirgslandes auf autochthonie in ganz ähnlicher weise geltend zu machen riethen, wie Attika es früher den übrigen Griechen gegenüber gethan, s. Xenophon Hellen. VII, 1, 23 έγγινόμενος δέ τις Δυκομήδης Μαντινεύς - - ένέπλησε φρονήματος τούς Αρκάδας λέγων ώς μόνοις μέν αὐτοῖς ἡ Πελοπόννησος πατρίς είη, μόνοι γὰρ αὐτόχθονες ἐν avry oixoier, in welcher stelle die politischen consequenzen des autochthonenglaubens ganz besonders deutlich ausgesprochen wurden. Auch waren die damaligen Athenienser geneigt, wenigstens den Arkadern eine gleiche ursprünglichkeit als die ihrige zuzuschreiben 75). Indessen erhoben sieh auch sonst grade um die zeit, wo die nationale selbständigkeit verloren ging und Griechenland immer mehr in lauter kleine, scheinbar autonome staaten zerfiel, die freilich nicht von einander, aber alle gleichmässig vom auslande abhängig waren, eine ganze masse von autochthonischen prätensionen, in denen sich der zuletzt wahrhaft lächerliche particularismus und particularistische eigendünkel der Grie-

Rhodier scheint Philostrat Imagg. 2, 27 neben den Atheniensern als 177-1818 zu nennen, beide völker als die ersten verehrer der Athena.

72) Apollodor. II, 1; Schol. Virg. G. II, 83. 73) Demeter u. Perseph. s. 147 ff.; 299 ff.

75) Demosth. de falsa legat. S. 261 p. 424 μόνοι γὰς πάντων αιντόχθονες ύμεῖς ἐστὰ κάκεῖνοι.

<sup>74)</sup> Die grammatiker haben sich viel über dieses epithet gestritten s. Schol. Apollon. Argon. IV, 264, da der einsache sinn doch kein andrer sein kann, als dass die erde (das lykäische gebirg) den ersten menschen Pelasgos noch früher geboren als den mond, der in der kosmogonie ja seine bestimmte stelle halte. Dass die alten seine entstehung für ziemlich jung zu halten geneigt waren, sieht man auch aus dem citate: Θεόδωρος δὲ — ὀλίγω πρότερόν φησι τοῦ πρὸς τοὺς Γίγαντας πολέμου Ἡριακλέους τὴν σελήνην φανήναι. Uebrigens liegen ohne zweisel cultusbeziehungen zu grunde.

chen (gott wolle unser vaterland vor einem ähnlichen ausgang bewahren) auf eine höchst characteristische weise spiegelt. Pausanias gibt einen überfluss von beispielen; so ziemlich in jeder landschaft, so klein sie war, nannte man ihn einen urmenschen, mit dem solennen zusatze, γενέσθαι σφισίν έν τη γη πρώτον. So behaupteten, um ein beispiel von vielen anzuführen, die Phliasier, deren fruchtbares ländchen sich einer besonders frühen cultur rühmte, ihr Aras habe gleichzeitig mit Prometheus, dem sohne des lapetos, gelebt und drei generationen früher als der arkadische Pelasgos und als die sogenannten attischen autochthonen 76). Dass diese letzteren sich bei einer so zahlreichen concurrenz auf die dauer nicht zu behaupten vermochten, ist kein wunder, zumal da sich in der hellenistischen zeit, besonders von Alexandria her ??), auch die ansprüche der östlichen culturstaaten von neuem erhoben und durch die allgemeine analogie der geschichte sowohl und die natur des verkehres auf dem mittelländischen meere als durch viele einzelne beweise der cultur und der religion unterstützt wurden. Denn ohne mit Ross 78) diese einzelnen ganz mythischen gestalten Kekrops, Erechtheus u. s. w. für ägyptische einwandrer erklären zu wollen, muss man ihm doch darin beistimmen, dass ein verkehr auf dem mittelmeere, der den so nahe benachbarten küsten, inseln und halbinseln, welche die natur gewissermassen zur brücke der civilisation gemacht hat, verschiedenartige bevölkerungselemente ab und zuführte, ohne zweisel schon sehr früh stattgefunden hat. Indessen solche gelehrte, welche blos in der litteratur lebten, liessen sich doch auch im alterthume von diesen ausserordentlichen aufklärungen nicht stören; wie z. b. eine grübelnde schriftstellerin, Agallis aus Korkyra 79), den schild des Achill, wie Homer ihn beschreiht, in dem sinne zu interpretiren wusste, dass Hephästos als vater des Erichthenios einen inbegriff des gesammten attischen alterthums, von den autochthonen an, darauf habe anbringen wollen.

Auch den logographen und den chronologen musste dieser in so vielen und so verschiedenen gegenden erhobene anspruch auf autochthonie eine nicht geringe schwierigkeit bereiten. Indessen scheint sich in der logographie schon ziemlich früh eine art von genealogisch-chorographischem system gebildet zu haben, welches im wesentlichen auf einer art von ausgleichung der argivischen und der attischen ansprüche beruht, ohne zweifel deshalb weil die sagenschreibung mindestens eben so früh in Argos als in Athen thätig gewesen ist 80). Nehmlich der argivische Pho-

<sup>76)</sup> Pausan. II, 14, 3.

<sup>77)</sup> Demeter u. Perseph. s. 40. 78) Zeitschrift für alterth. 1850.

<sup>79)</sup> Bei den scholl. zu Ilias 18, 483; 490. Vgl. A. Nauck im rheim. mus. 1848 s. 434.

<sup>80)</sup> Ausser dem alten Akusilaos von Argos wurden die argivischen Philologus. VII. Jahrg. 1.

roneus pflegt der eigentliche Adam der logographie zu sein, so dass von ihm alle übrigen stämme sammt ihren präsumtiven autochthonen genealogisch abgeleitet wurden, nur dass zuletzt die attischen autochthonen ihren ursprung ganz für sich behaupteten, namentlich seitdem Clitodemos 81), Pherekydes 82) und äbnliche schriftsteller ihre besondern rechte vertreten hatten. Ueberdies verschaffte sich die Deukalionssage als eine allgemeine hellenische sehr früh eine besondre anerkennung. So entstand das seitdem ziemlich allgemein gewordene sagensystem, wo zuerst eine sogenannte Cogoris abgehandelt wurde, deren genealogieen auch die der arkadischen und thessalischen Pelasger umfassten, dann eine sogenannte Aevxaliwreia, wo die geschlechter der neu entstandenen menschheit hellenischen stammes behandelt wurden, endlich eine Atthis, wo die attischen autochthonen, die ogygische fluth und andre specialgeschichten der urzeit supplementarisch besprochen, zugleich aber auch die neuere geschichte bis zu den Perserkriegen angereiht wurde. Nach diesem oder einem ähnlichen schema, welches, wenn wir Platon im Timäos p. 22 glauben dürfen, in Athen schon zu Solons zeiten recipirt war 83), hat namentlich Hellanikos die griechische sagengeschichte behandelt, derselbe dem Herodot gleichzeitige logograph, welcher auch die chronologie dieser zeiten auf eine art von system zurückzuführen suchte 84). Combinationen, deren einfluss auf die griechische geschichtsschreibung und durch deren vermittlung auf die unsrige vornehmlich aus der art und weise erhellt, wie fast bei allen historikern seit Herodot und Hellanikos von den Pelasgern und Hellenen die rede ist. Gradezu wie von zwei ganz verschiedenen arten und schichten der griechischen bevölkerung, welches doch nur in sehr bedingter weise richtig sein kann, aber wesentlich mit jener schematisirenden methode zusammenhängt, die sich in den beiden getrennten genealogischen abtheilungen der Phoronis und der Deukalionea ausspricht.

Noch eine andre folge des glaubens an autochthonen für die geschichtsschreibung ist die, dass dieselbe sich, namentlich in späterer zeit, dieses glaubens nur gar zu gerne als eines bequemen auskunftsmittels bediente, wo sonst über alterthum und

ansprüche besonders von Agias und Derkylos vertreten, über welche s.

82) Er schrieb nach Suidas αὐτόχθονας.

84) Vgl. m. abh. de Hellanico Lesbio Historico, Dorp. 1840.

Demet. u. Pers. s. 300; O. Jahn Palamedes p. 33.

81) Von diesem wird eine  $\Pi_{Q\omega\tau\sigma\gamma\sigma\tau}$  in wenigstens drei büchern citirt, b. Athen. IV p. 660 A und Harpocr. v.  $\Pi_{\tau\nu\pi}$ . Ohne zweifel eine attische ursprungsgeschichte, da πρωτόγονος, πρωτογένεια ja allgemein gebräuchliche wörter waren; weshalb mir auch die von Hecker im Phil. V s. 122 vorgeschlagene änderung nicht nöthig zu sein scheint.

<sup>83)</sup> Solon erzählt hier den ägyptischen archäologen περί Φορωνέως τε τοῦ πρώτου λεχθέντος καὶ Νιόβης καὶ μετά τὸν κατακλυσμόν αὖ περί Δευκαλίωνος και Πύρρας ώς διεγένοντο κτλ.

ursprung eben nichts sicheres zu ermitteln war. So sagt es Diedor gelegentlich in seinem abschnitte über die äthiopischen völker (III, 19) ganz ausdrücklich: τοιαύτης δε ἀπορίας περί αθτούς οθσης ύπολείπεται λέγειν αθτόχθονας αθτούς ύπάρχειν, άρχήν μέν του πρώτου γένους μηδεμίαν έσχηχότας, αεί δ' έξ αίωνος γεγονότας. Bei einigen alterthümlern, namentlich denen von der euhemeristischen secte, ging dieses bis zur abgeschmacktheit, indem sie nicht allein mythologische begriffe, die sie nach ihrer einfältigen pragmatik auf lauter prosa und sogenannte wahre geschichte zurückführen wollten, sondern selbst ganz abstracte vorstellungen durch genealogische ableitung von s. g. autochthonen zu erklären pflegten, so trivial war zuletzt diese ausflucht eines hypothetischen anfangs und so ganz unverständlich war der natur- und wunderglaube des alterthums geworden 85). So leitete Euhemeros selbst den altherkömmlichen namen der sterblichen βροτοί ab ἀπὸ Βροτοῦ τινὸς αὐτόχθονος 86).

4

Noch andre combinationen haben sich endlich in folge gewisser culturhistorischer philosopheme an und mit dem autochthonenglauben entwickelt, und zwar in zwei ganz entgegengesetzten richtungen, wie es denn eine eigenthümlichkeit der mythologisirenden religionen ist, nicht blos verschiedene, sondern selbst entgegengesetzte glaubensformen neben einander gewähren zu lassen. Die eine dieser culturhistorischen ansichten ist die, welche von einem seligen und unschuldigen anfange der menschheit ausgeht, welche dann allmählich, und zwar in folge einer verschuldung, von einer stufe zur andern bis zu ihrem jetzigen zustande heruntergekommen sei; also im wesentlichen die biblische ansicht. Die andere, welche besonders eng mit dem glauben vom ursprunge der natürlichen menschheit, wie wir ihr im epos begegnet sind, zusammenhängt, ist die entgegengesetzte, dass die menschheit anfangs sehr roh und unbeholfen gewesen, dann aber allmählich durch die gunst der götter und durch ihre eignen anstrengungen auf dem wege der cultur veredelt sei. Bei jener ansicht liegt der glaube zu grunde, dass jede existenz, namentlich der mensch, so viel näher er seinem anfange (ἀρχή) gewesen, auch so viel besser, vollkommner und der gottheit ver-

<sup>85)</sup> Lehrreiche beispiele von dieser art von genealogie und mythographie gibt Mnaseas von Patara, vgl. m. aufsatz über ihn, zeitschr. f. a. 1846 n. 85 ff.

<sup>86)</sup> Etym. M. v. βροτός. Doch soll schon Hesiod einen genealogisirenden versuch der art gemacht haben, indem er die βροτοί ἀπὸ Βροτοί τοῦ Λίθτρος καὶ Ἡμέρας ableitete. Auch gab es einen Βροτίας, der ein sohn des Tantalos genannt wurde und in kleinasiatischen und peloponesischen sagen vorkam, s. Gerhard im rh. mus. n. f. VIII (1851) s. 130 ff.

wandter und vertrauter gewesen sei 87). Bei der andern die gleich tröstliche und gleich wahre, dem philosophirenden gedauken immer besonders empfohlene überzeugung, dass es eine perfectibilität der menschlichen entwickelung und der menschlichen geschichte gibt 88), und dass des eigentliche wesen der dinge mit ihrem letaten ausgange (réloc), mit der vollen reife ihrer bestimmang zusammenfalle.

Jone ansicht ist bekanntlich in dem Hesiodischen mythus von den geschlechtern ausgeführt worden, über welchen ich selbst wich früher in dem sinne geäussert habe, als ob halbverklungene erinperungen aus der historischen vorzeit der nation dahinter verhorgen wären, und in ähnlichem sinne ist diese dichtung nachmals von K. F. Hermann ausführlich behandelt worden 89), während von andern mehr die kritischen gesichtspunkte oder die der comparativen mythologie hervorgehoben sind 90). Darf ich bei dieser gelegenheit meine jetzige ansicht von dieser dichtung vortragen, so möchte ich ausführen, dass sie doch wohl nichts historisches enthalte, sondern reiner mythus sei, ein historisches philosophem, welches von jenem principe des guten anfangs ausging, wie ich es so eben angedeutet habe. Im übrigen aber scheint mir bei der auffessung des ganzen besonders zweierlei festzuhalten: 1. dass bei der characteristik der einzelnen geschlechter verschiedene cultus- und mythologische ideen des griechischen glaubens entlehnt sind, wie diese hie und da in der religiösen oder in der poetischen tradition gegeben waren, 2. dass also die eigenthümlichkeit der dichtung weniger in der erfindung dieser ideen als in dieser besondern gruppirung und didaktischen benutzung bestehe, namentlich in der abstufung der geschlechter in dieser folge und in dieser benennung und würdigung nach metallischen stoffen.

Der erste punkt lässt sich besonders vom goldenen und vom ehernen geschlechte nachweisen. Namentlich ist der enge zusammenhang des goldnen mit dem culte des Kronos ausführlich von Bergk de reliq. Comoed. antiq. Att. p. 188 sq. besprochen worden, auf veranlassung eines stückes des Kratin, in welchem die characteristik dieses geschlechts nach art der komiker durchgeführt war. Man erfährt aus diesem excurse zugleich, wie weit diese vorstellungen von ursprünglicher seligkeit und unschuld

89) In den verhandlungen der philologenversammlung zu Gotha 1840 s. 62 ff. und in seinen gesammelten abhandlungen, Gött. 1849 s. 306-328.

<sup>87)</sup> Vgl. Huschke in der abh. de Eurymedonte Gigante, Anal. litteraria p. 328 sqq. 88) Daher auch das sprichwort αμείνω τὰ δεύτερα.

<sup>90)</sup> Vgl. besonders Buttmann Mythologus bd. 2 s. 1-27; Bamberger im rh. museum n. f. l s. 524-534; Schömann vor dem Greifswalder sommercataloge 1842 und zu Aeschylos Prometheus s. 124 ff. -Analoge dichtungen orientalischer völker s. bei Ewald gesch. des volkes Israel bd. 1 s. 304 ff.

verbreitet waren, sowohl in Griechenland als in Italien, wo des reich des Satura und seine paradiesischen genüsse noch populärer waren, als das des Krones in Griechenland, dessen cultus weder sehr verbreitet noch die einzige gelegenheit war, in welcher sich solche vorstellungen fortpflanzten. Vielmehr kommen sie auch in dem des Zeus vor, zu welchem sein vater Krenes sich im grunde nicht anders verhält, als die Ge nur Demeter und überhaupt die bei Aeschylos sogenannten alten götter zu den neuen, d. h. Kronos war nur die theogonische begründung, die mythologische ableitung des Zeus Koorior, dessen cultus ohne zweifel den des Kronos erst geschaffen hat. So wurde er zu dem gotte einer einfacheren, darum unschuldigeren und seligeren, aber auch fermioseren und veralteten vorzeit, die eben deshalb durch Zeus und diese welt, wie sie durch ihn geworden ist und von ihm regiert wird, eine welt von grösserer mühe und arbeit, aber auch von grösserem verdienste, keine blos physische, sondern eine ethische welt, verdrängt und auf immer beseitigt wurde. Daher bei Ovid Metam. I, 113 das silberne geschlecht ausdrücklich die erste generation des mundus sub Jove genannt wird:

> Postquam Saturno tenebrosa in Tartara misso sub Jove mundus erat, subiit argentea proles auro deterior u. s. w.,

ganz im sinne der älteren vorstellung. Indessen wird in vielen alterthümlichen erinnerungen der Zeusreligion derselbe gedanke einfacher so ausgedrückt, dass ein und derselbe gott zuerst mit den menschen freundlich und gesellig gewesen sei, sie aber dann in folge einer verschuldung von ihrer seite verstossen habe; so dass also hier die verschiedenen acte des ersten zustandes und die des verfalls auf dasselbe geschlecht zurückgeführt werden, welche durch die poetische mythologie über verschiedene generationen vertheilt sind. So die vielen mythen, wo die alten könige mit Zeus und seinen göttern an einem tische sitzen, wie Hesiod <sup>91</sup>) diesen zustand zu einem allgemeinen bilde erhoben in den versen:

ξυναί γάρ τότε δαϊτες έσαν, ξυνοί δε θόωκοι άθανάτοισι θεοϊσι καταθνητοῖς τ' άνθρώποις,

bis sie, wie Tantalos, durch ihren eignen vorwitz diese seligkeit einbüssen <sup>92</sup>). Von localculten hatte besonders der des thessalischen Zεὺς Πέλωρος ein andenken an diese alte seligkeit bewahrt, obwohl uns davon leider nur aus einer späten quelle berichtet wird, bei Athen. XIV. p. 639. D. Indessen geht daraus hervor, dass die Pelorien, zugleich ein gedächtnissfest der ent-

91) Bei Origenes c. Cels. IV p. 216 ed. Spencer. 92) »Aber götter sollten nicht Mit menschen wie mit ihres gleichen wandeln. Das sterbliche geschlecht ist viel zu schwach, In ungewohnter höhe nicht zu schwindeln.«

stehung Thessaliens als culturfähiger landschaft, das bedeutendste fest derselben waren und ganz nach art der Kronien und Saturnalien begangen wurden. Noch bestimmtere spuren hat die sage und die symbolik des arkadischen Zeusdienstes von diesem susammenhange bewahrt, s. Paus. VIII, 2; Apollodor III, 8, 1. Lykaon, der sohn des Pelasgos, stiftet den dienst des lykäischen Zeus und die Avxasa, und auch dabei fehlt es nicht an jener ursprünglichen gemeinschaft zwischen gott und menschen, wie sich Pausanias darüber in erbanlichen hetrachtungen ergeht: of γάρ δε τότε απθρωποι ξένοι και όμοτραπεζοι θεοίς ήσαν ναο δικαιοσύνης και εὐσεβείας, καί σφισιν έναργως απήντα καρά των θεών τιμή τε ούσιν άγαθοῖς καὶ άδικήσασιν ώσαύτως ή όργή. Der abfall und die strafe wird dann so motivirt, dass ein geheimnissvoller und düstrer, aber im cultus selbst begründeter opfergebranch 93) als das moment der versündigung und der göttlichen züchtigung geltend gemacht wird: eine art der motivirung, welche in diesen culturhisterischen mythen die gewöhnliche ist und deutlich darauf hinweist, dass sie erst der späteren zeit einer moralisirenden reflexion angehören. Buttmann 94) hat aber mit recht bemerkt, dass diese freudenfeste einer allgemeinen gleichheit und seligkeit, wo götter und menschen und unter den menschen alle stände gleich sind, auch andern culten, z. b. dem des Hermes, des Poseidon, des Dionysos keineswegs fremd waren; und in der that, die idee ist eine so ächt religiöse, dass sich dieses gewissermassen von selbst versteht. Ja ich glaube, dass es eine besondere art von gottesdienst gab, durch welchen der typische ausdruck dafür, der eines gemeinschaftlichen festschmauses von göttern und menschen, wie ihn die mythologie für gewöhnlich nur gewissen völkern vorbehalten hatte 95), in regelmässig wiederkehrenden gebräuchen gepflegt wurde, und dass dadurch eine dunkle stelle in der hesiodischen Prometheussage licht erhält. Ich meine den weit verbreiteten cult der theoxenien 96), wo allen göttern ein schmauss bereitet wurde, an welchem dann aber auch, wie die zu Delphi übliche auszeichnung der nachkommen des Pindaros beweist, den ausgezeichneteren geschlechtern und personen ein antheil ver-

- 93) Vgl. Welcker kleine schriften 3 s. 157 ff.
- 94) Mythologus bd. 2. s. 55. Vgl. Athen. XIV. p. 639.
- 95) Den frommen Aethiopen und den Phäaken, von denen Alkinoos Odyss. 7, 201 sagt:

alel γάς το πάρος γε θεοί φαίνονται έναργείς ήμδη, εὐτ' ἔρθωμεν άγακλειτάς έκατόμβας, δαίνυνταί τε πας' ἄμμι καθήμενοι ἔνθα πες ήμεζς.

Also nur bei den völkern des äussersten ostens und westens hatte sich dieser paradiesische zustand erhalten, es leuchtet ein warum man so glaubte. Vgl. Nitzsch zu jener stelle.

96) Vgl, Bocokh Expl. Pind. p. 194 und meine fragmenta Polemo-nis p. 67.

gönnt wurde <sup>97</sup>). Ein ähnlicher festschmauss ist aber offenbar in der theogonie Hesiods 535 ff. vorauszusetzen, wo götter und menschen im alten Sikyon eine grosse versammlung halten und sich über die art, wie die götter von den menschen verehrt werden sollen, förmlich auseinander setzen:

καί γαρ ὅτ' ἐκρίνοντο θεοί θνητοί τ' ἄνθρωποι Μηκώνη,

bei welcher gelegenheit denn Prometheus dem Zeus einen ersten betrug spielt, der deshalb die Pandora schaffen lässt, welche, nachdem sie durch die kunst des Hephästos und der Athena ins dasein gerufen worden, gleichfalls zuerst in dieser grossen πανήγυσις der götter und menschen vorgestellt wird:

έξάγαγ' ένθα πες άλλοι έσαν θεοί ήδ' άνθρωποι κόσμω άγαλλομένην γλαυκώπιδος όμβριμοπάτρης.

θανμα δ΄ εχ' άθανάτους τε θεούς θνητούς τ' άνθηώπους. Wobei also offenbar die locale beziehung auf ein zu Sikyon wahrscheinlich mit besonderm glanze begangenes fest, vielleicht theoxenien, zu grunde liegt, die weiter ausgeführte idee von dem betruge des Prometheus und seinen folgen aber keineswegs, wie man gewöhnlich annimmt, eine blos locale fabel ist, sondern eine sehr alterthümliche und ächt nationale vorstellung.

Wie demnach die vorstellung vom goldnen geschlechte auf einem sehr verbreiteten und ganz nationalen glauben beruht, so lässt sich ein gleiches von dem ehernen geschlechte nachweisen. Man prüfe nur die characteristik desselben bei Hesiod und man wird finden, dass sie genau mit dem bilde übereinstimmt, welches er selbst an andrer stelle (theog. 186) und welches andre dichter von den giganten entworfen. Es sind gewappnete riesen wie diese, ganz trotzig und gewaltsam, die götter verachtend 98). Wobei überdies zu bedenken, dass die giganten nicht blos pyrsveis sind wie die menschen, da ja selbst ihr name diese vorstellung ausdrückt, sondern dass sie auch als eine bestimmte generation gedacht wurden, als ein volk das zu einer bestimmten zeit und in bestimmten gegenden gelebt habe, mit einem worte als die menschheit einer früheren zeit, derselben wo die ganze natur noch ungeordneter und ungeschlachter war und wo also auch die menschheit in analoger natur gedacht werden musste. Bei Homer

<sup>97)</sup> Daher der ruf des priesters bei diesen opfern: Mirdugos tru int to detaror rov deoi.

<sup>98)</sup> Bei Hesiod sind sie immer bewaffnet (τεύχεσι λαμπόμενοι, δολίχ' ἐγχεα χεροῖν ἔχοντες), bei Homer der λαὸς ἀτάσθαλος schlechthin (Odyss. 7, 60), daher sie den göttern verhasst sind und von ihnen vertilgt werden, wie das eherne geschlecht vom Zeus. Vgl. Huschke de Oromedonte Gigante in den Anal. litter., Nitzsch zu Odyss. 7,56 und 206, und über ihre darstellung auf kunstdenkmälern. Gerhard trinkschalen tf. X. XI, erläuterungst. A. B., auserlesene vasenbilder tf. V und Vl und den text s. 21 ff.; 190 ff.; 204 ff.

gelten sie speciell für die stammväter der Phäaken 99), was ich für einen ersten anklang der sagen ansehe, welche sich aus der vulkanischen umgegend des italischen Cumä entwickelt hatten. Pindar hat dagegen das macedonische Phlegre und die sagen aus der umgegend des Olympos vor augen, wenn er den giganten Alkyoneus als repräsentanten der ganzen gattung hervorhebt 100), indem er ihn übrigens ganz arglos unter den ersten menschen und autochthonen aufführt, so dass diese vorstellung, in den Giganten die älteste menschheit zu sehen, eine ganz allgemeine gewesen sein muss 101). Ja bei Hesiod theog. 50 heisst es von den Musen:

αὖτις δ' ἀνθρώπων τε γένος κρατερών τε γιγάντων ὑμνεῦσαι τέρπουσι Διὸς νόον,

wo also die menschen und die giganten ganz offenbar nur als zwei verschiedene generationen desselben geschlechtes, nehmlich der γηγενείς, angesehen werden und eigentlich wohl nur dasselbe thema des gesanges angedeutet wird, welches Hesiod und vor ihm ohne zweifel viele andere dichter in dem mythus von den geschlechtern ausführten. Auch die Kyklopen sind im grunde eine besondere species dieser urweltlichen menschheit, und vollends die kadmeischen Sparten mit ihrer blinden streitwuth und ihrem wilden und riesigen wesen, sind nur eine locale anwendung jener dichtung vom ehernen geschlechte <sup>102</sup>).

Es leuchtet endlich ein, dass das bild vom eisernen geschlechte d. h. der jetzigen menschheit, welche mit mühe und arbeit aller art überhäuft und doch nicht todt zu machen ist, wesentlich mit dem bilde übereinstimmt, welches die dichter sich von den steinmenschen des Deukalion oder von dem eichen geschlechte andrer sagen zu machen lieben, wie denn auch Virgil ausdrücklich sagt: Virumque ferres progenies duris caput extulit arvis, von demselben geschlechte, von dem es an einer andern stelle desselben dichters heisst: Gensque virum truncis et duro robore nata. So dass also, wie gesagt, nicht die einzelnen ideen, aber wohl diese

ganten auch in dieser gegend so früh heimisch gedacht wurden.
100) Schneidewin bemerkt Philol. 1. p. 434, dass Pindar diesen giganten in gleicher weise auch sonst zu nennen liebt. Neben ihm wird
besonders Porphyrion genannt, s. Apollod. 1, 6, 1.
101) Auch setzt Ovid Metam. 1, 151 ff. die kämpfe der giganten

101) Auch setzt Ovid Metam. 1, 151 ff. die kämpse der giganten gegen die götter ausdrücklich in die periode des ehernen geschlechtes.

102) Namentlich ist es beiden eigenthümlich, dass sie χείρεσοιν νπο σφετέρησι δαμέντες umkommen, in blinder wuth und kriegslust sich selbst aufreibend.

<sup>99)</sup> Odyss. 7, 56 ff. Daher auch die Phäaken für autogoore gelten, s. Apollon. 4, 548. Vgl. Welcker kl. schriften 2. s. 45. Die Kyklopen, Giganten und Phäaken sind einander benachbart und verwandt, alle drei im westen heimisch, unter dessen fabeln und sagen die von den phlegräischen feldern bei Cumä, von denen ich in den verhandlungen der k. sächs, gesellschaft der wissenschaft 1850. s. 142 gehandelt habe, ohne zweisel sehr alt sind. Jedenfalls waren sie der grund, warum die giganten auch in dieser gegend so früh heimisch gedacht wurden.

eigenthümliche gruppirung und characterisirung der geschlechter das neue an dem mythus bei Hesiod ist, der mich auf diese er-

örterung gebracht hat.

Was nun aber diese betrifft, so kann ich mich nicht davon überzeugen, dass die dichtung bei Hesiod aus wesentlich andern gesichtspunkten beurtheilt werden müsste als bei den spätern dichtern 103), wohl aber glaube ich mit Buttmann u. a., dass der mythos uns schon bei Hesiod nicht in seiner ursprünglichen gestalt vorliegt, da die folge der geschlechter von der seligkeit des goldnen bis zur mühseligkeit des eisernen manche unebenheiten zeigt und namentlich das geschlecht der heroen ganz entschieden nicht in diese folge gehört 104). Sieht man indessen von diesem ab und supplirt man im gedanken andres, so ist die dichtung doch noch immer eine schöne und sinnige; nur dass man bei der folge der metalle nicht sowohl den werth, als die praktischen qualitäten, die sie für das menschliche leben hatten oder haben, berücksichtigen muss, beim golde den glanz, die fülle und den genuss, beim silber den reducirteren werth und den bleicheren glanz, beim erz die eigenschaft, dass der kriegerische waffenschmuck, wie Homer es uns lehrt, und überhaupt das metallische geräth und gerüste der kriegerischen vorzeit besonders aus diesem metall bereitet wurde 105), beim eisen endlich die unvertilgbare härte und die bedeutung für die agricultur, auf deren harte arbeit es bei Hesiod besonders ankommt 106), da der ackerbau und alle schwere arbeit, welche das jetzige menschenleben characterisirt, ohne eisen ja gar nicht denkbar ist.

Nach diesen vorbereitungen wird man sich über das ganze um so leichter verständigen können. Das goldene geschlecht entspricht ganz der seligen vorzeit des Kronos, als die ganze erde noch elysium war, denn auch dort ist alles golden. Es führt ein leben voller lust und wonne, ohne ein gefühl des alters oder

104) Denn es ist durch kein metall characterisirt und stört ganz

entschieden die folge der abstufung.

105) Daher die χαλκοχίτωνες Άχαιοί, der χάλκεος "Αψης (ll. 5, 704. Dagegen χουοία 'Αφυσίτη), χάλκεον ήτος, χάλκεοι ἄνδυες in dem orakel bei Herodot II, 152, und so manches andre beispiel.

106) Daher mir auch nichts darauf anzukommen scheint, dass das eisen das zuletzt bekannt gewordene metall ist. Auch heisst es beim ehernen geschlechte, sie hatten noch nicht das eisen, sondern sie hatten eisen gar nicht, sondern nur erz d. h. sie lebten nur der arbeit des krieges.

<sup>103)</sup> Unter welcher voraussetzung sie besonders von K. F. Hermann besprochen wird. Ausser bei Hesiod kommt sie vor Arat Phaenom. 100—135, Ovid. Metam. 1, 89 ff.; Juvenal Sat. VI, 1 ff.; XIII, 28, und bei Babrios Procem., der fast ganz dem Hesiod folgt. Bei allen scheint es mir dieselbe dichtung zu sein und auch der sinn in der hauptsache derselbe, nur von jedem eigenthümlich angewendet, grade wie die Prometheusfahel. Die kritischen bedenken der Hesiodischen redaction sind besonders von Buttmann und von Bamberger hervorgehoben.

des todes, im ungetrübten genusse der allezeit zum dienste der menschen willigen naturkraft; kurz wie Adam und Eva im paradiese lebten. Und als seine zeit gekommen war, ist es zwar aus der sichtbarkeit verschwunden (ohne zu sterben, wie Rhadamanthys und Menelaos bei Homer, welche nach elysium entrückt werden), aber immer noch lebt es und wirkt es im dienste des Zeus und der gerechtigkeit, indem die tausende von guten geistern, welche auf recht und unrecht sehn und die werke guter menschen mit reichthum segnen, die unsichtbare gegenwart und fortdauer eben dieses saturnischen geschlechtes sind. Das zweite geschlecht, das silberne, ist am schwierigsten zu verstehen, sowohl nach seiner eigenthümlichen bedeutung als in seinem verhältnisse zu den übrigen. Doch scheint die meinung der Hesiodischen dichtung zu sein, dass es von der natur zwar noch ein sehr begunstigtes, aber in körperlicher und geistiger hinsicht reducirtes, im vergleich mit dem goldnen geschlechte schon verkommendes gewesen sei. Hundert jahre wachsthum und unschuld, aber eine unschuld der kindischen einfalt, des bewusstlosen körpertriebes, bis es zu seinen jahren kommt und dann nur kurze zeit noch lebt. Denn alsbald verfällt es der υβρις und selbstmörderischen στάσις, weil seine geistige kraft in gar keinem verhältniss zur körperlichen steht. So wird es unter sich handgemein und will den göttern nicht die ehre geben, daher es vom Zeus wieder vertilgt wird. Doch haben auch diese noch eine art von fortdauer, als eine art von unterirdischen, gnomenartigen geistern, wie es scheint, die aber sterblich sind, wenn ich anders den dunkeln vers τοι μέν ύπογθόνοι μάχαρες θνητοί χαλέονται richtig verstehe. Es scheint auch dabei ein bestimmter glaube, eine eigenthümliche dämonologie zu grunde zu liegen, deren quelle aber bis jetzt nicht nachgewiesen ist 107). Bei Ovid ist es das erste geschlecht des sub love mundus, indem auch die naturordnung eine minder günstige geworden. Denn es ist kein ewiger frühling mehr, sondern ein wechsel der jahreszeiten, und schon forderte die erde arbeit, wenn sie ihre gaben spenden sollte. Nun folgt das eherne geschlecht, aus eschen geschaffen, immer in erz gehüllt und von erz umgeben, ganz kriegerisch, blutdürstig und gewaltsam, in blinder wuth sich selbst aufreibend, so dass Zeus sie nicht zu vertilgen braucht. Auch haben sie keine art von fortdauer, sondern sώνυμνοι sind sie in den Hades gegangen. Bei Arat verlässt Dike erst unter diesem geschlechte die erde, da sie unter dem silbernen noch mahnend geweilt hatte. Endlich das eiserne geschlecht der harten arbeit, der zwietracht, der gottlosigkeit, und dabei ein unverwüstliches.

<sup>107)</sup> Am nächsten liegt der vergleich mit den italischen Laren und Lemuren, jener mit den damonen des goldnen geschlechts, dieser mit denen des silbernen. Diese einmischung dämonologischer vorstellungen macht die Hesiodische version des mythus besonders complicirt.

So viel leuchtet bei diesen schilderungen als die ethische hauptsache doch klar hervor, dass nicht blos ein verfall der menschheit vom vollkommnen anfange bis zur verzweifelten gegenwart gezeichnet werden sollte, sondern auch eine verschuldung der menschheit an ihrem eignen verfalle, indem die υβρις, die misachtung der götter aus übermass an selbstvertrauen, mit dem zweiten geschlechte eintritt und dann in den folgenden geschlechtern immer weiter um sich greift, wie eine art von giftiger erbsünde, die mit der zeit immer mächtiger geworden. Zuerst ist es die  $\tilde{v}\beta\rho v$  des unüberlegten naturtrotzes, dann die der blutdürstigen gewalt, endlich, nachdem die kraft der menschlichen natur noch mehr verringert und die last der ihr zugemutheten arbeit verstärkt ist, die der verhärtung und verstocktheit. Und dabei nicht einmal die entschuldigung einer höheren nothwendigkeit, wie Ovid sie wenigstens anzudeuten versucht, indem er ei nen parallelen verfall der natur annimmt, sondern ein wiederholtes experimentiren der gottheit, ob sich ein erträgliches menschengeschlecht, nachdem der ursprüngliche friede einmal gestört worden, erschaffen lasse, bis sie zuletzt ermüdet und es hei dem eisernen geschlechte bewenden lässt. Eine härte der ansicht. welche indessen dadurch sehr gemildert wird, dass der mythus von den geschlechtern bei Hesiod nur die einleitung und vorhalle zu den guten lehren über das menschliche leben in seinen verschiedenen stunden und berufskreisen bildet, durch welche tugend und wohlfahrt auch in diesem ganz schlimmen zeitalter doch noch gewonnen werden kann.

5.

Auch der autochthonenglaube lässt sich mit dem glauben an eine bessere vorzeit wohl vereinigen, wie denn namentlich die attischen autochthonen gleichfalls für höchst begabt und erst die spätere menschheit für herabgekommen gilt, und eben so die arkadischen und argivischen autochthonen für lieblinge der götter und für die weisen könige und gesetzgeber ihrer völker angesehen wurden 108), so gut wie die eignen söhne des Zeus, ein Minos oder ein Aeakos. Im allgemeinen aber ist es doch grade die autochthonenidee, bei welcher die entgegengesetzte vorstellung anknüpft, die von einer ursprünglichen schwäche und hülflosigkeit der menschlichen natur, die sich dann allmälig zu einem vervollkommneten zustande erhebt. So habe ich oben nachgewiesen, dass eine solche ansicht von der civilisation bei Homer nicht allein vorherrscht, sondern dass sie auch hier mit demselben glauben, dass die natur als solche nur wüstes und unge-

<sup>108)</sup> Sollte doch der argivische Phoroneus nach der landessage selbst das feuer erfunden und seinem volke mitgetheilt haben, s. Pausan. 11, 19, 5.

schlachtes hervorzubringen vermöge, verbunden gewesen zu sein scheint. Im folgenden wird sich nun zeigen, dass diese ansicht überhaupt bei den Griechen, besonders bei allen gebildeten (die entgegengesetzte ansicht mochte sich mehr im volke erhalten) die vorherrschende gewesen, und dass sie namentlich in der Prometheussage zu den geistreichsten und tiefsinnigsten mythen über die ältesten schicksale des menschlichen geschlechtes geführt hat.

Ist Plato, wie es in seiner ganzen art liegt, dem glauben zugethan, dass das gute den anfang bildete und die verschlimmerung eine folge des abfalls ist 109), so ist es dagegen Aristoteles, welcher den entgegengesetzten glauben sehr bestimmt ausspricht, und zwar mit bestimmter beziehung auf die autochthonen und auf die deukalionische menschheit, Pol. II, 5, 12 είκός τε τούς πρώτους, είτε γηγενείς ήσαν είτε έχ φθοράς τινός έσώθησαν, όμοίους είναι καί τούς τυχόντας καί τούς άνοήτους, ώσπερ καί λέγεται κατά των γηγενών, ωστ' άτοπον το μένειν έν τοις τούτων δόγμασιν. Das wird dann die allgemeine ansicht sowohl bei den culturhistorikern, von denen diejenigen welche einen βίος Έλλάδος oder περὶ είρημάτων geschrieben, seit Theophrast und Dikäarch sich in der ausmahlung dieser dürftigen einfalt und kümmerlichkeit ganz besonders zu gefallen pflegten 110), als bei den philosophirenden dichtern, welche sich in derartigen schilderungen gleichfalls zu ergehen liebten, schon weil sie die phantasie reizten, oder auch zu gunsten einer sophistischen lebensansicht, wie dieses namentlich bei Kritias der fall ist, in den bei Sext. Empir. VIII, 9, 54 erhaltenen versen:

ην χρόνος ὅτ' ην ἄτακτος ἀνθρώπων βίος καὶ θηριώδης ἰσχύος θ' ὑπηρέτης u.s.w.,

welche verse eine vollständige theorie des atheismus enthalten und sonst wohl auch dem Euripides zugeschrieben werden. Indessen pflegen auch andere dichter und zwar ganz ohne tendenz sich in derartigen schilderungen der urzeit zu versuchen, welche je länger desto häufiger werden. Von vielen beispielen aus der griechischen poesie will ich nur das eine des Moschion hersetzen,

<sup>109)</sup> Vgl. Ackermann, das christliche im Plato s. 307. Dieselbe ansicht herrschte in den pythagoreischen und orphischen religions – und lebenssystemen, auf welche eine einwirkung des orientes, welcher dieser asiatischen richtung immer ergeben war, gewiss ist. Ueber die anthropologie der Orphiker vgl. Lobeck Aglaoph. p. 567 sqq.; 580.

<sup>110)</sup> Vgl. Demeter und Perseph. s. 350; 395 ff. Dikäarch hatte beide culturhistorischen systeme zu combiniren versucht. Ausser seinem  $\beta ioc$  ' $E\lambda\lambda\dot{\alpha}doc$  gab es ein gleiches werk von Iason, einem schüler des Posidonios, in vier büchern, s. Suidas v. ' $I\dot{\alpha}\sigma\sigma\nu$ . Wahrscheinlich wurde in diesem die cultur nicht von den göttern abgeleitet, sondern von den ersten Sapientes, nach stoischer weise gedacht, s. Posidonius bei Seneca Ep. 90.

eines späteren dichters der euripideischen schule, aus Stob. Ecl. Phys. 1, 9, 38 111):

> πρώτον δ' άνειμι καὶ διαπτύξω λόγω άργην βροτείου καὶ κατάστασιν βίου. ήν γάρ ποτ' αίων κείνος, ήν, όπηνίκα θηροίν διαίτας είχον έμφερείς βροτοί όρειγενη σπήλαια και δυσηλίους Φάραγγας έπναίοντες οὐδέπω γάρ ήν ούτε στεγήρης οίχος ούτε λαίνοις εύρεῖα πύργοις ώχυρωμένη πόλις. ού μεν αράτροισιν αγκύλοις ετέμνετο μέλαινα καρπου βώλος όμπτίου τροφός, ούδ έργατης σίδηρος εὐζώτιδος θάλλοντας οίνης δρχάτους έτημέλει. άλλ' ήν ακύμου κοφά τ' έκφέρουσα γη. βοραί δε σαρχοβρώτες άλληλοκτόνους αύτοις παρείχον δαίτας. ήν δ' ο μέκ κόμος ταπεικός, ή βία δε σύνθρονος Διί, ό δ' άσθενης ήν τῶν άμεινόνων βορά. έπει δ' ο τίκτων πάντα και τρέφων γρόνος τον θνητών ήλλοίωσεν έμπαλιν βίον, είτ' οθη μέριμναν την Προμηθέως σπάσας, είτ' οὐν ἀνάγκην είτε τη μακρά τριβή αθτήν παρασχών την φύσιν διδάσκαλον. τόθ' ευρέθη μεν καρπός ήμερου τροφης Δήμητρος άγεης, ευρέθη δε Βακχίου γλυκεία πηγή, γαία δ' ή πρίν άσπορος ήδη ζυγουλκοῖς βουσί» ήροτρεύετο, άστη δ. επυργώσαντο και περισκεπείς έντευξαν οίκους και τον ήγριωμένον είς ημερον δίαιταν ήγαγον βίον. κάκ τοῦδε τοὺς θανόντας ὥρισεν νόμος τύμβοις καλύπτειν κάπιμοιρᾶσθαι κόνιν, νεχρούς τ' άθαπτους μηδ' έν όφθαλμοῖς έαν, της πρόσθε θοίνης μνημόνευμα δυσσεβές,

wo also das menschliche leben gleichfalls von thierischen anfangen und menschenfresserei allmälig zur cultur fortschreitet. Aus den lateinischen dichtern genügt es die schilderung bei Horaz Satir. 1, 3, 99 ins gedächtniss zurückzurufen:

Cum prorepserunt 112) primis animalia terris, Mutum et turpe pecus, glandem atque cubilia propter Unguibus et pugnis, dein fustibus atque ita porro Pugnabant armis, quae post fabricaverat usus,

<sup>111)</sup> Vgl. Wagner de Moschionis Poet. Trag. vita ac fabb. reliq. Vratial. 1846. p. 21 aqq.
112) Grade wie bei Karneades in der oben angeführten stelle,

Donec verba, quibus voces sensusque notarent Nominaque invenere. Dehine absistere bello, Oppida coeperunt munire et ponere leges, Ne quis fur esset neu latro neu quis adulter etc.

Womit zu vergleichen die sehr weitläuftige ausführung dieser urzustände bei Lucret. V, 923 ff., die kürzere und geschmackvollere bei Tibull II, 1, 39, die aus verschiedenen vorstellungen combinirte bei Virgil Aen. VIII, 314 sqq. u.s.w. Und auch die historiker pflegten die urzeit und ihre ersten erfindungen und gestaltungen des menschlichen lebens durch sprache, religion und gesetz jetzt allgemein in diesem lichte aufzufassen, z.b. Diodor 1, 8 und Sueton bei Isidor Origg. VIII, 7; desgleichen die beletristiker, wie z.b. Lucian in den Ερωνες c. 33 ff. sie noch einmal sehr weit ausgeführt hat. Die armen autochthonen und ηηγενείς kamen zuletzt darüber dermassen in den ruf der thierischen rohheit und struppigen albernheit, dass sie sprichwörtlich dafür wurden. So heisst es schon beim Aristophanes in den wolken v. 845, in der verächtlichen frage des vaters

ταῦτ' έμαθες τὰ δεξιὰ

είσω παρελθών άρτι παρά τούς γηγενείς; und vollends tritt dieser sprachgebrauch hervor bei Persius Satir. VI, 57 113), wo die progenies terrae noch einmal den verächtlichen gegensatz zu dem stammbaume der guten geburt bildet, ganz wie jenen fels- und baum-gebornen bei Homer. Ja dieses vorurtheil gegen den anfang der menschheit und gegen die älteste bevölkerung von Griechenland hat sich zum theil noch bis auf die neuere mythologie fortgepflanzt, da sich namentlich der treffliche J. H. Voss ganz ausserordentlich darin gefällt, seine urpelasger so roh als irgend möglich auszumahlen.. Es ist sein eifer gegen die vom orient her durch priesterliche umtriebe eingeschwärzte offenbarung, wie sie bei andern mythologen gelehrt wurde, welche ihn zu dieser doctrin geführt hat. Aber er bedenkt nicht, dass nicht blos die religion, sondern auch die geschichtliche erfahrung zu der annahme führt, dass grade in den ältesten perioden des völkerlebens die ausserordentlichste productivität geistiger thätigkeiten angenommen werden muss, und zwar bei allen völkern gleichmässig; eine überzeugung welche sich auch sehr wohl nicht allein mit dem ganz religiösen und deshalb gleichfalls allen völkern eigenthümlichen offenbarungsglauben verträgt, als mit dem nothwendigen grundsatze aller weltgeschichte, dass die menschliche cultur von jeher eine gemeinschaftliche arbeit aller völker gewesen ist und eben desshalb die allgemein menschlichen resultate von dem einen volke auf das

<sup>113)</sup> O. Jahn zu dieser stelle gibt mehr beispiele über die sprichwörtliche formel terrae filii, γηγενείς, welche im grunde nur die moderne formel für die alterthümliche vorstellung ἀπὸ δρνὸς ἤδ' ἀπὸ πέτρης ist.

andere äberzugehen pflegen, um von diesem weiter gefördert zu werden 114).

Bei den Griechen war es übrigens nicht etwa blos die aufklärung, welche jene lehren verbreitet hat, obwohl sie gewöhnlich einen sophistischen gebrauch davon gemacht hat. Sondern auch die kosmogonie stimmt in der grundansicht mit dieser teleologischen anschauung zusammen, und vollends die mythologie der culturgötter ist reich an ganz ähnlichen ausführungen.

Hat doch die ganze kosmogonie und theogonie der Griechen durchaus denselben wurf, so zu sagen. Aus unvollkommnen anfängen hebt sich der kosmos in allmäligen absätzen und krisen, wie ein organisches gewächs, bis zur vollendung und krone des ganzen hervor, welches erst Zeus und die olympische götterfamilie ist. Erst Zeus ist der wahre gott und zwar ist er es erst durch die gewaltigen kämpfe mit Titanen und Giganten geworden, der herrscher und ordner der welt wie sie jetzt ist, unvollkommen und voll von disharmonieen, aber diese gegensätze sind durch die kraft seines geistes und seines willens gebunden, und darum schön. In diesem kosmos und mit demselben ist nun auch der mensch, das merkwürdigste geschöpf in demselben nächst den göttern, aus rohen anfängen und misgestalteten vorversuchen (Giganten, Kyklopen u. s. w.) erst sehr allmälig zur verfeinerung auf den wegen der cultur durchgedrungen, auf denen er sich jetzt bewegt. Aber keineswegs (und hier trennt sich der religiöse glaube aufs entschiedenste von der sophistischen aufklärung) blos durch eigene kraft, sondern die götter, die olympischen, haben das meiste und das beste dazu gethan, theils durch ihre zeugungen, wodurch das geschlecht der heroen entstanden, unter denen z. b. Herakles fast ganz der aufgabe lebt, der unbändigen naturkraft im dienste der menschheit entgegengetreten, theils durch ihre persönlichen stiftungen und offenbarungen, ihre epiphanieen, wie sich der griechische glaube auszudrücken pflegte. Alle götterculte ohne ausnahme wussten von solchen wohlthaten zu erzählen, die des Zeus von den einrichtungen eines geordneten regiments, die des Hephästos und der Athena von denen der kunst und wissenschaft, die des Hermes von der erfindung der sprache, die des Poseidon von den anfängen der ritterschaft und der seefahrt; ganz besonders aber die culte und mysterien der

<sup>114)</sup> Sehr gut sagt A. W. Schlegel Essais littér. p. 274 sq. Sans doute dans l'histoire de la civilisation il faut suivre avec soin les traces des communications qui ont eu lieu entre différents peuples. Mais il faut bien se garder de confondre les analogies qui ont leur source dans la nature humaine, avec les ressemblances produites par l'imitation. Si vous refusez la puissance créatrice à l'homme presque dans tous les siècles et dans tous les pays; si vous faites, pour ainsi dire, la généalogie de toute activité intellectuelle, vous rendez la première invention d'autant plus inconcevable et vous avez créé une difficulté au lieu d'en résoudre une.

beiden culturgötter schlechthin, der Demeter und des Dionysos. lhre gaben und stiftungen gehören so wesentlich zur pflege der menschlichen natur nach ihren leiblichen und geistigen bedürfnissen, dass sich eben davon das unglück und ungeschick einer zeit, wo die menschen sich dieser stiftungen noch nicht erfreuten, am anschaulichsten darstellen musste 115). Allein aus der symbolik der Thesmophorien und Eleusinien läast sich eine ganze reihe von frommen und dankbaren gebräuchen und vorstellungen der art ableiten, durch welche alles das menschliche leben und dasein veredelnde, von der nahrung des brodes bis su dem chelichen leben und der bürgerlichen ordnung und bis zu den tröstlichen hoffnungen eines bessern lebens nach diesem irdischen leben, von göttlicher stiftung und offenbarung abgeleitet wurde. Kein wunder also dass in diesen culten der autochthonenglaube und zwar mit dieser speciellen anwendung auf das wilde, robe und ganz unbeholfene der vorzeit eine bezondere pflege fand; in diesen griechischen culten sowohl als in den verwandten ausländischen, deren mysteriöse andentungen durch das Pindarische fragment jetzt auf so erfreuliche weise ergänzt werden 116). Und

<sup>115)</sup> Aristides Points traducer vol. 1. p. 366 ed. Ddf. Got' trave tir τομιζόμενον πρό Τριπτολίμου βίον τούτον είναι τον πρό ύμων έπισοώ, σπληρόν τιρα και άγροκον και όρείου διαίτης ελίγον αποκεχωρηκότα, αλλ άρξαι μεν τοῦ ήμερου τε και τοῦ νῦν την Αθηναίων πόλιν, βεβαιωθήναι δε και τοῦτον τοῦ τιμών δευτέρων, φαοίν, αμεινόνων: wo also die erate civilisation von Athen, die zweite von Rom ausgeht. - In dem Homerischen hymn. auf Demeter ist zwar die ganze haltung nach epischer weise so, dass die im glauben gesetzte wildheit und dürstigkeit des βίος πρὸ Τριπτολίv. 265 ff., wo von kriegerischer zwietracht der Eleusinier die rede ist, einen anklang dieses glaubens zu erkennen. Gewöhnlich denkt man dabei an geschichtliche kriege, entweder an bürgerliche unruhen in Eleusis etc. oder an den s. g. eleusinischen krieg zwischen Athen und Bleusis. Die richtige erklärung aber gibt die eleusinische βαλλητύς, s. Hesych. s. v. und Athen. IX. p. 406. D, in welchem cultusgebrauche ich, wie in andern λιθοβολίαις, eine tradition von ehemaligen στάσεις erkenne, aber nicht in historischem sinne, als wäre von wirklichen kriegen die rede, sondern in allegorisch-symbolischem, so wie die kadmeischen Sparten und die menschen des silbernen und ehernen geschlechtes unter einander handgemein werden, vgl. Paus. II, 32, 2 στασιασάντων δε δροίως των έν τη πόλει απάντων και ταίτας φασίν ήπο των άντιστασιατών καταλευσθήναι και έορτην αγουσί σφισι Λιθοβόλια δνομάζοντες. Vgl. über andere gebräuche der art Lobeck Agl. p. 679 sqq. Die späteren dichtungen vom raube der Persephone und den stiftungen der Demeter geben sich dagegen viele mühe die primitive dürstigkeit und rohheit der Eleusinier zu schildern, s. Demet. und Perseph. s. 134, wo namentlich auch von dem autochthonen Avoailns die rede ist, der nun schon bei Pindar, aber unter dem namen diavlos vorkommt: eine differenz, über welche ich ganz mit Schneidewin Philol. a. o. p. 429 sqq. übereinstimme, dass nehmlich Δίανλος der ältere name ist, Δυσαύλης der später absichtlich veränderte, wie Περσεφόνη, Περσέφασσα, Φερσέφασσα u. s. w.

<sup>116)</sup> Auch in Phrygien, auf Lemnos, auf Kreta behauptete man

auch die ägyptischen Isismysterien waren reich an solchen andeutungen 117).

Ganz besonders gehört aber die Prometheussage in diesen zusammenhang, ein mythos, welcher das eigenthümliche hat, dass er nicht blos von den anfängen der menschlichen cultur durch götterstiftung und menschenwitz berichtet, sondern auch von der concurrenz und opposition der götterwelt gegen diesen aufschwung, so dass er auf dem ganz dramatischen principe des antagonismus zwischen menschlicher freiheit und dem neide der götter beruht, welcher letztere jenes aufstreben wie eine nicht loszuwerdende, also in demuth zu tragende last niederdrückt. Die alte fabel von den älteren und jüngeren generationen der götter, von den Titanen und Olympiern ist es, welche es möglich machte, einen so verwickelten gedanken in einer so bewundrungswürdig geistvollen dichtung durchzuführen.

Versuchen wir die allgemeine vorstellung zu erfassen, welche bei der mythologischen figur des Prometheus zu grunde liegt, so ist seine wesentliche bedeutung ohne zweifel die des feuers, als natur- und als culturkraft, und er ist dem Hephästos insofern sehr nahe verwandt. Besonders ist es das formenbildende, das künstlerische feuer (τὸ πῦρ τεχνικόν) des menschlichen lebens, welches er vertritt, eine grundbedingung aller menschlichen civilisation noch mehr als selbst die brodfrucht der Ceres; daher Prometheus der philanthrop schlechthin ist, in einem innigeren verhältnisse zur menschheit als irgend ein andrer gott. Aber diese feurige kraft ist zugleich in der übertragung gedacht als intelligenz, als der penetrirende verstand der erfindung, der die natur auch ohne höhere offenbarung auszubeuten versteht, ja nur zu leicht gegen diese sich aufzulehnen und ihre bedingenden vorschriften zu überschreiten gestimmt ist. Und hier beginnt sich die titanische natur des Prometheus zu zeigen, zugleich sein wesentlicher unterschied vom Hephästos 118). Während dieser der gehorsame sohn des Zeus und der allezeit willige vollstre-

also autochthonie d. h. den allerersten besitz der cultur, deren erinnerungen und eigenthümlichkeiten sich dann mit diesen localen gottesdiensten und mysterien der Kureten, Korybanten und Kabiren verschmolzen.
Es gehört z. b. zur eigenthümlichkeit der kleinasiatischen cultuserinnerungen, dass darin besonders von metallurgie die rede ist.

<sup>117)</sup> Vgl. u. a. die inschrift von Andros, bei Welcker kl. schriften bd. 3. s. 264. v. 45, zu vergleichen mit Diod. 1, 14: aus welchen stellen man sieht, dass auch in diesem kreise später die beliebte theorie von der menschenfressenden urzeit eingedrungen war.

<sup>118)</sup> Seine mythologische begrenzung und eigenthümlichkeit ist speciell darin gegeben, dass er ist ὁ πυρφόρος θεός, wie Sophokles ihn nennt, derjenige der den menschen das feuer gegeben hat, nachdem er es dem himmel entwandt hatte. Darin liegt zugleich seine προμήθεια und sein titanisches wesen.

cker seiner befehle ist <sup>119</sup>), wie Hermes und die andern glieder der olympischen götterfamilie, vertritt Prometheus, der sohn des Titanen lapetos die irdische intelligenz, welche sich im gegensatze zu der göttlichen befindet und gefällt, und er wird dadurch zwar zu dem wirksamsten beförderer der menschlichen cultur, aber er ist zugleich die ursache von allen übeln, von welchen die menschliche cultur als menschliche nun nicht einmal zu trennen ist. Kurz Prometheus ist die mythologische personification, der göttliche genius der menschlichen cultur selbst, soweit sie auf dem feuer und auf dem geiste der erfindungen beruht, der menschlichen cultur sowohl in ihren segnenden als in ihren bedenklichen folgen.

Was die verschiedenen relationen der Prometheussage betrifft, so ist schon von Buttmann darauf gedrungen, dass zwischen der auffassung des Hesiod, des Aeschylos und endlich der weit verbreiteten dichtung, wo Prometheus sogar zum menschenbildenden demiurgen geworden ist, wohl unterschieden werden müsse. Die auffassung des mythos bei Hesiod ist rein didaktisch, die bei Aeschylos theologisch, die in den übrigen mythen, namentlich der attischen, so zu sagen technisch.

Die eigenthümlichkeit der Hesiodischen dichtung beruht besonders darauf, dass er uns den Prometheus als das glied einer ganzen gruppe von brüdern kennen lehrt, von denen jeder gewisse eigenthümlichkeiten, alle zusammen das ganze ethische wesen des menschlichen geistes in seinen vorzügen und in seinen schwächen ausdrücken, und dass er zweitens das weib, also das schwächere geschlecht, für die eigentliche ursache von den übeln und sorgen ansieht, welche auf dem menschlichen geschlechte drücken, grade wie Eva in der bibel die eigentlich schuldige ist. Was den ersteren punkt betrifft, so hat ihn besonders Völcker in dem buche über die mythologie des Inpetischen geschlechtes, Giessen 1824 auf so geistvolle und eingehende weise behandelt, dass die deutung nur in einzelnen punkten abweichen kann 120). Ich für meine person halte den Atlas für eine allegorie des audax lapeti genus und zwar audax omnia perpeti, wie Horaz sagt, den Menötios für den tollkühnen muth der streitlust, wie er uns in so vielen recken und riesen der vorzeit entgegentritt, daher er als ύβριστής und είνεκ ατασθαλίης τε και ήνορέης ύπερόπλου alshald vom Zeus wieder vernichtet wird, Prometheus dagegen für den personisicirten vorwitz, Epimetheus für den personisicirten afterwitz der endlichen intelligenz. Diese vier brüder sind insofern neben einander eine gleichartige explication der menschlichen untugenden, wie der mythos von den geschlechtern sie

<sup>119)</sup> So dass er bei Acschylus selbst den Prometheus sesselt, obgleich mit tiesem widerstreben, v. 39 το συγγενές τοι δεινον ή & ομιλία.

<sup>120)</sup> Wie auch bei Göttling zur Theog. v. 507-516 geschieht.

über nach einander hervortretende generationen vertheilt, also in successiver darstellung behandelt. - Was Pandora betrifft, so ist Buttmanns aufsatz im Mythologus bd. 1. s. 48-62, wo auch die parallele mit der biblischen Eva und dem verbotenen baume durchgeführt ist 121), noch immer der anregendste und lehrreichste, Ein neues moment ist indessen durch das von Gerhard edirte bild einer antiken schale hinzugekommen 122), wo Hephästos und Athena, beide durch attribute und durch die hinzugefügten namen mit der ausschmückung einer weiblichen figur beschäftigt sind, welche die überschrift NHΣIAQPA trägt. Da Hephästos den meissel in der hand trägt, so erkennen wir in ihm zugleich den demiurgen, der dieses weibliche gebilde geschaffen hat, wie es auch in der Hesiodischen dichtung der fall ist. Und wie in dieser gleichfalls neben Hephästos besonders Athena mit der schöpfung und ausrüstung Pandorens beschäftigt ist, so hatte Phidias diesen mythos sogar in einer so nahen beziehung zum Athenadienste aufgefasst, dass er die basis seiner Pallas Parthenos mit der yévesis Mardwoas verziert hatte 123): ein kunstwerk, welches höchst wahrscheinlich auch zu jenem vasenbilde veranlassung gegeben hat. Dahingegen nach andrer dichtung, und ich möchte sie nicht grade die spätere nennen, Prometheus selbst für den schöpfer des ersten weibes gilt 124), als doppelgänger des Hephästos, dem er auch in der dichtung von der geburt der Athena aus dem haupte des Zeus substituirt wird: woraus man deutlich sieht, dass Hesiods dichtung nicht in allen stücken für die ursprüngliche gelten muss 125), sondern dass er nur durch die besondern didaktischen und ethischen zwecke seiner dichtung veranlasst wurde, grade diesen gebrauch von den mitwirkenden personen zu machen. Und so wird denn auch seine erklärung des namens der Pandora (O. D. 81)

121) Eine ähnliche dichtung ist auch die von den drei töchtern des Kekrops und der παρακαταθήκη der Athena, deren gebot nur von der einen schwester nicht überschritten wird.

122) Festgedanken an Winckelmann, Berlin 1841. 4. Neuerdings wiederholt in der Elite des Monumens céramographiques t. III. pl. XXXIV. 123) Paus. 1, 25, 5; Plin. N. H. XXXVI, 5, 18 in basi autem quod caelatum est Pandoras genesin appellant. Di sunt nascentes XX numero. So lautet der text jetzt bei Sillig, wo zugleich Panoskas conjectur nascenti adstantes am meisten empfohlen wird. Ich fürchte, dass das nasci hier nicht recht an seinem platze, da offenbar von der erschaffung der Pandora durch Hephästos und Athena die rede ist, und halte deshalb Di sunt adstantes XX numero oder XII numero für das richtige.

124) Bei Philemon und Menander, s. unten.

125) Bei Lactant. Plac. Argum. Ovid. Metam. 1 heisst es: Ex terra quum omnia generata sint variarumque rerum mater reperiatur, tum humanum genus, quod cuncta vinceret, Prometheus Iapeti filius, ut idem Hesiodus ostendit, ex humo finxit, cui Minerva spiritum insudit: hätte sogar Hesiod selbst den Prometheus in einem andern zusammenhange als den demiurgen eingeführt. Indessen ist kein rechter verlass auf diese angabe.

ότι πάντες 'Ολύμπια δώματ' έχοντες δῶρον ἐδώρησαν,

obwohl sie der späteren anschauung entsprach, nicht für die ursprüngliche zu halten sein, sondern eben jenes vasenbild führt auf eine andre spur. Denn die natürliche ergänzung jenes namens, womit dasselbe das erste weib benennt, führt auf Arnoiδώρα, und dieses ist so gewiss ein herkömmlicher name der göttin Erde, wie selbst der name  $\Pi \alpha \nu \delta \omega \rho \alpha^{126}$ ), dass ich nicht anstehe darin eine bestätigung meiner oben ausgesprochenen ansicht zu finden, dass eigentlich die erde den Griechen das erste weib schlechthin, die erste mutter, das urbild aller weiblichkeit gewesen, die eigentliche Eva d. h. mutter aller lebendigen. Es wäre nicht der kühnste sprung der griechischen mythologie, diese weibliche erstgeburt der natur, welche zugleich παμμήτειρα ist, durch übertragung des gedankens zum ersten weibe des menschlichen geschlechtes gemacht zu haben. Grade so ist aus dem Zevs Toogovios der erdtiefe der künstlerische baumeister, sind aus Κλύμενος und Χθονία zu Hermione, welches offenbar eigentlich der Ζεὺς Χθόνιος und die Δημήτηρ oder Ήρη Χθονία des dortigen cultus sind, die autochthonischen begründer dieses cultus geworden 127), wie ich denn selbst in dem argivischen Gogωνεύς, ich glaube mit recht, ein solches chthonisches urwesen erkannt habe. Aber es versteht sich von selbst, dass die gewöhnliche Prometheussage diese entlegnere beziehung, die ihren ganzen zusammenhang stört, aufgegeben hatte und in der Pandora nichts weiter sah als das erste weib des menschlichen geschlechtes, die Πρωτογένεια 128). Dass diese in der Hesiodischen dichtung als eine zweite, eine supplementarische schöpfung des menschlichen geschlechtes erscheint, gibt ihrer idealen verwandtschaft mit der biblischen mythe so viel mehr bedeutung. Sonst pflegt das weibliche geschlecht bei den Griechen als sich von selbst verstehend eben so autochthonisch gedacht zu werden als

<sup>126)</sup> Hesych. v. Πανδώρα ή γη, ὅτι τὰ πρὸς τὸ ζην πάντα δωρετια, ἀφ᾽ οδ καὶ ζείδωρος καὶ ἀνησιδώρα. Hesych. v. ᾿Ανησιδώρα ή γη διὰ τὸ τοὺς καρποὺς ἀνιέναι. Alciphr. Epist. 1, 3 u. a. Auch Welcker rh. mus. VI. s. 622 ergänzt ἀνησιδώρα, sieht in dem vasenbilde eigenthümliche dichtung, welche sich an den mythos des Erichthonios anschliesse, und eine Cerealische beziehung; weshalb das bild wohl auch in der Elite unter den Cerealischen bildern erscheint. Auch O. Jahn archäol. aufsätze ergänzt ἀνησιδώρα, obwohl man auch an ὀνησιδώρα denken könne. Wieseler zeitschr. f. a. 1847. s. 840 erklärt νησιδώρα als die geschenke aufhäufende.

<sup>127)</sup> Paus. II, 35, 3 τοῦτο δὲ ἱερὸν Ἑρμιονεῖς μὲν Κλύμετον Φορωνίως παϊδα καὶ ἀδελφήν Κλυμένου Χθονίαν τοὺς ἱδρυσαμένους φασίν εἶναι. Schon Lasos sang von der Κόρα Κλυμένοιο ἄλοχος.

<sup>128)</sup> Bei Pindar heisst die tochter Deukalions und der Pyrrha Πρωτογένεια, die erstgeborne. In der attischen sage heissen die beiden töchter des Erechtheus, die dieser für das vaterland opfert, Πανδώρα und Πρωτογένεια.

das männliche, wie namentlich in der Deukalionssage und in der von den ameisen des Aeakos. In der argivischen sage aber ward  $N\iota\delta\beta\eta$ , die tochter des Phoroneus, als das erste weib gedacht und zugleich als die erste sterbliche, zu welcher Zeus sich als  $\pi\alpha\tau\dot{\eta}\varrho$   $\dot{\alpha}\nu\partial\varrho\tilde{\omega}\nu$  72  $\vartheta$ 25 $\omega$ 72 herabgelassen 129).

Die dichtung selbst erscheint bei Hesiod zweimal, in verschiedenem zusammenhange, Theog. 535 ff. in dem zusammenhange der Prometheussage, O. D. 46 in dem didaktischen, wie es gekommen, dass der mensch im schweisse seines angesichtes sein brod essen müsse. Dort sind Prometheus und Zeus wie zwei antagonisten, die sich zu überbieten suchen, der eine in übervortheilung des Zeus zu gunsten des menschengeschlechtes, der andre in solchen massregeln, welche dieses bestreben unschädlich zu machen geeignet sind, bis zuletzt die züchtigung des anstifters durch fesselung und pfählung und durch den adler erfolgt. Die umtriebe des Prometheus beginnen bei jener festund opferversammlung der götter und menschen zu Sikyon. Er lehrt die menschen bei dieser gelegenheit, den göttern nicht das ganze opferthier zu geben, sondern nur die nicht essbaren theile: nach dem allgemein herkömmlichen opferritus, der aber hier als ein raub an der gottheit, als eine verkürzung ihrer ehren angesehen wird, grade so wie in der Lykaonssage (wodurch sich zugleich die vom Tantalos 130) und Pelops erklärt) das alte menschenopfer als ein dem Zeus zugemutheter greuel erscheint, den er deshalb an dem ganzen geschlechte straft. Lauter verschiedene versuche, die störung des ursprünglichen verhältnisses zwischen gottheit und menschheit als die folge einer verschuldung, einer ersten sünde zu erklären, die dann aber nach griechischer weise nicht als eine und dieselbe, sondern in verschiedenen sagen sehr verschieden gedacht und motivirt wird, aber meistens in ihrer wurzel εβρις und in ihrer verbrecherischen richtung ein raub an der gottheit, ein verwegenes eingreifen in die ihr vorbehaltenen ehren und rechte ist. Zeus merkt den betrug des Prometheus und entzieht den menschen deshalb das feuer, worauf Prometheus es in der bekannten weise stiehlt. Nun erfolgt die erschaffung der Pandora, welche bestimmt ist, das ganze menschliche leben zu stören und auf alle mögliche weise zu erschweren. Niemand kann härter über die schwächen des weiblichen geschlechtes urtheilen, als die Griechen es gethan haben, Hesiod, Simonides, Euripides. Aber es ist doch characteristisch, wie in dieser dichtung auch das zierliche, das reizende und manierliche dieses geschlechtes mit so ganz besondrer wirkung her-

130) Von dem Pindar die sage vorzieht, dass er von der ihm vorgesetzten götterspeise seinen genossen mitgetheilt habe.

<sup>129)</sup> Apollodor II, 1, 1 η πρώτη γυναικί Ζεύς θνητῆ ἐμίγη. Sollte der name nicht mit Nubere zusammenhängen, so dass Νιόβη wäre die Prima Nupta?

vorgehoben wird. Alle götter und göttinnen legen hand an, Pallas Athene mit Hephästos, und die Chariten und Peitho und die Horen, und noch dazu gibt Hermes stimme und schlauen sinn und verfängliche reden, und alle götter und menschen erstaunen, als das wunder endlich der versammlung vorgestellt wird; so dass es am ende dem guten Epimetheus nicht so sehr zu verdenken ist, wenn er sich berücken lässt. Ein wesentlicher unterschied von der biblischen Eva, wo das weib mehr in seinem sustande der orientalischen erniedrigung und gedrücktheit erscheint, als diejenige, welche an dem sündenfall nicht allein vorzugsweise schuldig ist, sondern auch vorzugsweise von der strafe dafür betroffen wird 131); dahingegen in dieser Hesiodischen Pandora gleich die Troische Helena mit vorgezeichnet ist, die auch an so unendlichem unheil schuldig und doch zuletzt wegen ihres gleich unendlichen reizes bei freunden und feinden bewundert und der allgemeine verzug ist. -- In den tagen und werken 42 sqq. knüpft die erzählung dagegen an den satz an: κρύψαντες γάρ έχουσι θεοί βίον ανθρώποισι. Die schwere arbeit des ackerbaus ist also eine zweite strafe für jenen ersten betrug des Prometheus, neben der entziehung des feuers, dessen entwendung dans auch erzählt wird, aber nun viel ausführlicher die réveois Nasδώρας und ganz besonders wie sich Epimetheus, der unselige bruder des Prometheus, durch Hermes mit dem gefährlichen geschenke auführen lässt, trotz der warnungen seines bruders, und wie sie darauf in seinem hause die ursache von allem möglichen unheil geworden. Durch die öffnung jenes räthselhaften fasses 158)

131) Luther in den tischreden bd. 4 s. 423 der ausg. von Förstemann und Bindseil hat vollends ein ganz trauriges bild von der armen Eva. Eva wird am jüngsten gerichte alle frauen übertreffen mit jammer und elende, denn es ist kein elender, betrübter weib nie auf die welt kommen als sie. Darum mögen die weiber mit ihrem elende wohl stillschweigen für der Eva; die bat gesehen, dass wir alle ihrenthalben müssen sterben. Da nu Cain kommt, der solls thun, da hoffet sie, er sei der rechte saamen: ei, der wirds thun. Da schlägt er Abel seinen bruder zu tode, darüber wird er verflucht. Das ist ein fall!«

132) Vgl. Buttmann a. a. o. s. 59 und Göttling zu v. 94. Die natürlichste anleitung zur erklärung geben die beiden fässer im hause des Zeus, Ilias 24, 527 und die worte des Simonides bei Schneidewin Simon. Cei Reliqq. p. xxv ὁ Σιμωνίδης έλεγε, τὰς αιβωτοὺς ἀνοίγων διὰ χρόνον τὴν μὶν τῶν μισθῶν ἀεὶ μιστήν, τὴν δὲ τῶν χαρίτων εὐρίσκειν κενήν, und die nachahmung bei Theokrit Idyll. XVI, 10 ἀχνηραὶ δὲ πάλεν (Χάρετε) κενεῖς ἐπὶ πυθμένι χηλῶ ψυχροῖς ἐν γονὰτεσοι κάρη μίμνοττι βαλοίναι. Es ist an die vorrathskammer (οὐδός, θησαυρός) des hauses und an solche πίθοι von thon zu denken, wie man sie unter den resten des alterthums in Italieu sieht. Ohne zweifel stammt der inhalt von den göttern, die alle ihren antheil an der Pandora haben, und sie dem Epimetheus zuführen, und ist der ganze schatz etwa als ἀνακαλυπτήρια, als hochzeitsgeschenk, zu denken, mit hinzugefügtem verbote, das fass zu öffnen. Da die ganze Pandora aber nur auf den schaden der menschen abgese-

nehmlich, über dessen ökonomische bedeutung sowohl als über seinen inhalt uns diese erzählung leider im unklaren lässt, so dass man nicht einmal weiss, ob man sich die einzige hoffnung, welche in diesem fasse geblieben, als ein gut denken soll oder als ein übel 133).

Ganz anders erscheint Prometheus bei Aeschylos, den nach seiner weise mehr die schicksale der götterwelt als das irdische beschäftigen, und welcher jene in so grandiosen zügen beschreibt, dass die menschenwelt dabei nur als passiver hintergrund dient, als die folie, von welcher sich die gestalt des gequälten Titanen um so imposanter abhebt. Für sie hat er alles gethan, um ihretwillen hat er jetzt alles zu leiden; wobei nur zu bedauern ist, dass wir die trilogie nicht vollständig besitzen und deshalb sowohl die rechtfertigung des Zeus, der dem Aeschylos ohne zweifel auch in diesem stücke kein blosser tyrann, sondern ein weiser und gerechter herrscher war, als die versöhnung des Prometheus und sein eintritt in die neue weltordnung, in welcher er dann wie die Eumeniden besänftigt fortwirkte, nicht klar wird. Die menschen aber werden von Aeschylos grade wie von jenen dichtern und durchaus im sinne der fabel, als ganz hülfsbedürftig und vernachlässigt gesetzt. Prometheus hat dem Zeus zur herrschaft geholfen, als es den Kronos zu verdrängen galt; aber als der neue herrscher alle ehren und freuden der welt unter seinen göttern vertheilt und der menschen ganz vergessen hatte, ja sie vertilgen wollte, um ein andres geschlecht zu schaffen, da hat blos Prometheus sich ihrer angenommen (230). Ganz hülflos waren sie einem harten schicksal widerstandslos unterworfen, der natur in allen stücken preisgegeben, selbst blosse naturgewächse, ohne besinnung, ohne entschluss (v. 441 sqq.), also ganz wie die ynyeveig nach der gewöhnlichen auffassung. Erst Prometheus gibt ihnen besinnung und das feuer, lehrt sie die natur beobachten und für ihre zwecke benutzen, gibt ihnen zahlen und buchstaben, lehrt sie das ross bändigen, das meer beschiffen, lehrt sie heilmittel für ihre krankheiten, weissagekunst und bergbau,

βραχεῖ δὲ μύθω πάντα συλλήβδην μάθε· πᾶσαι τέχναι βροτοῖσιν ἐκ Προμηθέως.

In solchem grade ist hier alle menschliche cultur von dem feuer, als dem wichtigsten culturelemente 134) abgeleitet. Prometheus

hen ist, so kann auch der inhalt nicht wohl anders als in diesem sinne zu denken sein.

133) Buttmann sagt: »dass die hoffnung mit den übeln in einem fass steckt, darf nicht wundern. Sie existirt ja bloss mit den übeln und durch sie. Noch richtiger erklärt Göttling diese ἐλπίς selbst für ein übel, eine art von zezn δόξα.

eine art von zern dita.

134) Plin. N. H. XXXVI, 27 peractis omnibus, quae constant ingenio, artem natura faciente, occurrit mirari nihil paene non igni perfici. Vgl. die stellen bei Völcker mythol, des lapet. geschlechts s. 21. muss dafür die harte strafe erdulden, bis er vom Herakles befreit wird, und dann ohne zweifel als versöhnter gott in die ehren eingesetzt wird, deren er in Athen neben Hephästos und Athena genoss 135), nachdem er durch seine list und seine ausdauer im leiden den menschen das feuer und die darauf beruhenden erfindungen gesichert, also ihr ganzes leben erst zu einem menschlichen gemacht hatte. Wie nahe er in diesem attischen cultus dem Hephästos verwandt war, geht nicht allein daraus hervor, dass beide bei verschiedenen gelegenheiten die rollen wechseln 136), sondern dass in einem der kleineren Homerischen hymnen (19) vom Hephästos genau dasselbe menschenfreundliche wesen, auch mit derselben voraussetzung ursprünglicher robbeit ausgesagt wird:

"Ηφαιστον κλυτόμητιν αείδεο, Μούσα λιγεία, δς μετ' Άθηναίης γλαυκώπιδος άγλαὰ έργα άνθρώπους έδίδαξεν έπὶ γθονός, οι τὸ πάρος περ αντροις ναιετάασχον έν ούρεσιν ή ύτε θηρες. νῦν δὲ δι "Ηφαιστον κλυτοτέχνην ἔργα δαέντες ρηϊδίως αίῶνα τελεσφόρον είς ένιαυτὸν εθχηλοι διάγουσιν ένὶ σφετέροισι δόμοισιν.

Endlich ein paar worte über Prometheus als demiurg, als schöpfer der menschen. Es ist das eine übertragung, die sich an seine nahe verwandtschaft mit Hephästos unmittelbar anknüpft und die wahrscheinlich eben so alt ist als sein cultus in Athen, wo der kunstsinn der ganzen bevölkerung, die alten auf technik und plastik aller art gerichteten heiligthümer und sagen, die vielen künstler und künstlerinnungen, welche aus thon und stein und metall beständig menschen bildeten, nothwendig sehr bald zu dieser anschauung führen mussten. Und in der that wurden sie, wenn auch nicht sicher von Hesiod, doch jedenfalls schon von der Sappho und von der Erinna ausgesprochen 137), und ist dann auch ferner eine lieblingsdichtung der lyriker und betrachtenden dichter und künstler geworden, weil die mischung der stoffe, die

In dem mythus bei Plato Protag. p. 321 verdirbt Epimetheus alles durch verkehrte vertheilung, worauf Prometheus den menschen wieder hist, αλέπτων Ήφαίστου καὶ Αθηνᾶς την ἔντεχνον σοφίαν οὐν πυρί, ἀμήχανον γας ἦν ἄνευ πυρός αὐτην πτητήν τω ἢ χρησίμην γενέσθαι. Vgl. Politic. p. 274 πῦς μὲν παρὰ Προμηθέως, τέχναι δὲ παρ' Ήφαίστου καὶ τῆς συντίνους στίνους καὶ τῆς συντίνους στίνους καὶ στης στικούς καὶ στης στίνους καὶ στης στικούς καὶ στης στικούς καὶ στ τέχνου, σπέφματα δε αυ και φυτά παρ άλλων.

135) Besonders in dem heiligthume der Athena in der Akademie, wo Prometheus als älterer mann, Hephästos als jüngerer abgebildet war, s. Müller kl. schriften bd. 2 s. 149, wie es auch auf den noch existirenden denkmälern der fall ist. Ich vermuthe, dass bei Aeschylos Prometheus auf eine abnliche weise von diesem heiligthum besitz ergriff, wie es in den Eumeniden diese göttinnen von ihrem heiligthum thaten.

136) Das geht so weit, dass selbst die liebe zur Athena auf ihn übertragen wird, b. Schol. Apollon. Argon. 2, 1249.

137) Welcker Aeschyl. trilogie s. 13.

bildung des leibes, endlich die beseelung von selbst zu manchen sinnreichen combinationen anleitet, so dass der mythus in dieser gestalt sehr bald die bedeutung eines philosophirenden alrog bekam. Für uns sind diese anschauungen um so anziehender, weil wir uns mit ihnen endlich ganz auf dem boden der biblischen tradition befinden, deren eigenthümlichkeit ja vornehmlich in der erschaffung des menschen durch gott besteht. Indessen ist wohl zu beachten, dass die differenz noch immer eine sehr bedeutende bleibt. Denn einmal blieb die menschenschöpfung nach griechischem glauben immer eine polytheistische, so dass die verschiedensten götter, wie bei der hesiodischen Pandora, bei ihr zusammenwirken. Und zweitens ist nun zwar als eine natürliche folge davon, dass der menschliche leib jetzt auf mechanische weise zu stande kommt, nicht mehr auf organische, eine trennung von seele und leib ausgesprochen, so dass jene andres ursprungs ist als dieser. Allein immer wird die seele noch von der naturkraft abgeleitet, bald des feuers oder äthers, bald der sonne, bald der winde, bald von der Aphrodite in dem sinne des schöpferischen naturtriebes, nicht von dem geiste gottes. Denn das ist ja das wesentliche und vorzügliche der biblischen lehre, dass des menschen leib von gott und zwar nach seinem eignen bilde geschaffen, seine seele aber ein hauch gottes ist, und zwar des einigen gottes, der wesentlich geist ist.

Eine schöne dichtung begegnet uns gleich bei der Sappho, so weit deren meinung aus Serv. Virg. Eccl. VI, 42 mit sicherheit abgeleitet werden kann. Prometheus hat die menschen erschaffen und ersteigt darauf, von Athena unterstützt, den himmel, erlangt dort adhibita facula ad rotam solis das feuer und theilt dieses den menschen mit; wobei dieses, wenn Prometheus in dieser dichtung wirklich schon demiurg war, nicht blos als culturelement gedacht sein kann, sondern auch als princip der beseelung, wie es in dieser bedeutung auch sonst vorkommt, als sonnenfeuer namentlich in dem attischen mythus von den Tritopatoren <sup>138</sup>). Die mischung des leibes ist aber ganz so zu denken,

138) Welche von der sonne und den winden abgeleitet wurden, s. oben. Die winde kommen als das beseelende princip auch in der phrygischen Prometheussage von Ikonium vor, vgl. etym. m. v. Ἰκόνιον γενομένου τοῦ ἐπὶ Δευκαλίωνος κατακλυσμοῦ πάντες διεφάρησαν. ἀναξηρανθείσης δὶ τῆς γῆς ὁ Ζεὐς ἐκίλευσε τῷ Προμηθεῖ καὶ τῷ ᾿Αθηνῷ εἰδωλαιακλάσαι ἐκ τοῦ πηλοῦ καὶ τοὺς ἀνέμους ἐμφυσῆσαι ἐκίλευσε καὶ ζῶντα ἀποτελίσαι. Vgl. Lobeck Agl. p. 760 und Welcker Aeschyl. Prom. s. 72, der wegen des feuers und seines ursprunges von der sonne den Epicharm des Ennius p. 175 vergleicht: Terra corpus est: at mentis ignis est und Isteic de Sole sumptus ignis est. Vgl. Plato Protag. p. 320, wo die götter die menschen bilden γῆς ἔνδον ἐκ γῆς καὶ πυρὸς μίξαντες καὶ τῶν ὅσα πυρὶ καὶ γῆ καράννυται. Wer den ursprung der menschlichen seele im äther suchte (Demeter und Perseph. s. 239), der leitete sie auch bei der entstehung des menschen daher, in eigenthümlicher wendung

wie der gewöhnliche töpfer zu arbeiten pflegte und wie Hephästos bei Hesiod die Pandora bildet, γαῖαν ὕδει φύρων (O. D. 61), daher auch bei Aristophanes Vögel v. 686 die menschen πλάσματα πηλοῦ genannt worden <sup>159</sup>). Bei Philemon (Stob. Flor. II, 27) hat Prometheus sogar nicht blos den menschen, sondern alle thiere gebildet:

τί ποτε Προμηθεύς, ὃν λέγουσ' ἡμᾶς πλάσαι καὶ τἄλλα πάντα ζῷα u.s.w.,

dahingegen Menander, zu der Hesiodischen dichtung zurückkehrend, in den humoristischen versen, welche Lucian Amores 43 erhalten hat, den gedanken ausführt, dass Prometheus schon deshalb seine strafe verdient habe, weil er die weiber erschaffen. Andre dichter gefielen sich darin, die bunte zusammensetzung der menschlichen eigenschaften auszudrücken, welche Prometheus durch seine mischung des demiurgischen stoffes, wie die kunstreichen töpfer und schmiede zu thun pflegten, dem menschen mitgegeben habe, wie schon die iamben des Simonides negi γυναιχών eine ähnliche idee verfolgten. Zu vergleichen sind die verse bei Horat. Carm. 1, 16, 13

Fertur Prometheus addere principi Limo coactus particulam undique Desectam, et insani leonis Vim stomacho apposuisse nostro,

ohne zweisel nach einem griechischen dichter. Noch weiter fortgesetzt und zu grossen allegorischen darstellungen des menschlichen lebens ausgebildet wird der mythus in dieser gestalt endlich von den bildenden künstlern, wie namentlich verschiedene sarcophagsbilder lehren, welche von O. Müller handbuch der archäologie §. 396, 3, und mit besondrer ausmerksamkeit und sinnreicher deutung besprochen sind von O. Jahn in den archäol. beiträgen s. 169 ff., den Annali dell' Instit. Archeol. XIX. p. 306—24. tav. Q. R., und in den berichten über die verhandlungen

Ovid Met. 1, 30 Natus homo est, sive hunc divino semine fecit Ille opifex rerum, mundi melioris origo, Sive recens tellus seductaque nuper ab alto Aethere cognati retinebat semina coeli, in ganz pantheistischer Virgil Georg. IV, 220 sqq. und in einer vollends seltsamen Dio Chrysost. Or. XII. p. 233 Emper, die erste erkenntniss gottes hätten οἱ πρῶτοι καὶ αὐτόχθονες geschöplt τὴν γεώθη μαλακῆς ἔτι καὶ πίονος τῆς ὶλίος τότε σύσης, ὅσπερ ἀπὸ μητρὸς τῆς γῆς λιχμούμετοι, καθάπερ τὰ φυτὰ τῦν ἐλκουσιτὴν ἐξ αὐτῆς λεμάθα, wobei ihm wohl die worte Pindars vorschwebten, ἐκ μιᾶς δὲ πνέομεν ματρὸς ἀμφότεροι.

139) Daher bei luvenal Sat. VI, 12 qui rupto robore nati compositive buto nullos habuere parentes. In der Elite des Monumens céramographiques t. 1. p. 167 wird die vermuthung aufgestellt, dass die alten nicht blos eine Pandora aus thon, sondern auch eine aus eisen gekannt haben, mit beziehung auf Orph. Argon. 977, ἢ μλν γὰρ δέμας ἔσχε σιδήρεον, ἢν καλέουσιν Πανδώρην χθόνιοι. Indessen ist hier von einem Orphischen spuk nach art der Hekate die rede, und auch sonst möchte ich diese art von eisernem geschlecht doch sehr bezweifeln.

der k. sächs. ges. der wissensch. v. j. 1849. s. 159-172, und nach seinem vorgange von Welcker, alte denkmäler bd. 2. s. 286. An dem einen dieser denkmäler, einem capitolinischen sarcophage, belebt Athena den menschen durch den schmetterling, die seele, die sie ihm mittheilt, und Eros und Psyche umarmen sich. Gegenüber aber sieht man die leiche des menschen und den entsliehenden schmetterling, Hermes aber trägt Psyche, welcher Eros nachweint, in ein andres dasein hinüber. An den seiten stehn sich gegenüber die überlieferung des feuers und der künste durch Prometheus, indem die Hephästische werkstätte arbeitet, und die busse des Prometheus am felsen. An einem andern sarcophage, der im j. 1817 bei Pozzuoli gefunden wurde, sehen wir, wie es in Jahns deutung heisst, "eine darstellung des gesammten weltalls in dem gegensatze von ober- und unterwelt, in der mannigfaltigkeit der elemente, aus welchen es gebildet ist, und zwar in der doppelten auffassung als rein natürlicher kräfte und wesen und als der in und über diesen kräften waltenden sittlichen gottheiten der höheren weltordnung. Inmitten jener und unter dem schutze dieser wird durch Prometheus der mensch als das letzte und höchste geschöpf jener elementaren kräfte gebildet und als das wesen, in dessen bewusstsein die höhere weltordnung lebendig wird, beseelt." Dahingegen Welcker in diesem bildwerke eine epicureische ansicht ausgedrückt findet, wie sie damals weit verbreitet war. Eros entzündet das leben mit seiner fackel in dem von Prometheus gebildeten menschenleibe, als werkzeug der neben ihm stehenden Aphrodite. Rechts die erde, worauf Hephästos hämmert, sein haupt von der fackel eines knäbchens berührt, welches sich aus dem sonnebefahrenen himmelsgewölbe herabstürzt; wodurch wieder der ursprung des irdischen feuers von dem himmlischen angedeutet wird. Welcker hält diese gruppe für eine allegorie der Daedala Tellus, der von der wärme des frühlings neu belebten und in reizenden gebilden, die aus ihrem schoosse hervorgehen, prangenden erde. Links die unterwelt, Proserpina, leichenmoder und todesschlaf, als gegensatz zur auflebenden und schaffenden erde. Pluto schmiegt sich fest an Neptun an, oben erscheinen Hermes πλουτοδότης und als hauptfiguren thronend. Zeus und Hera, umgeben von den gewalten und erscheinungen des naturlebens. Der sinn des ganzen bildwerks ist nach Welcker: "Der mensch, im mittelpunkte der natur, wird von Aphrodite, die durch Eros ihm genuss in seinem lebenslaufe verspricht, in das dasein gerufen. Aber gleich allen gebilden der erde ist er vorübergehend, indem er aus dem lichte der schöpfung, die in ihren erscheinungen so gross und herrlich, so lebendig bewegt und wie nur für ihn vorhanden dargestellt ist, in den staub und das dunkel des todes zurückkehrt."

Ich habe es versucht alle diese bilder und vorstellungen zu-

gleich mit der gefahr, zu viel zu sehen, nahe läge, nicht betrete, sondern nur das augenfälligste hervorhebe.

Das allgemein ethische, nicht sowohl als ein übertragen menschlicher eigenschaften auf die thiere, sondern mehr als ein poetisches erblicken derselben in der thierwelt, bildet den grundton aller thier-sage. Und diesem momente räumt in ernst wissenschaftlichem sinne auch Aristoteles in der thiergeschichte seine stelle ein, indem er ausdrücklich (hist. an. VIII, I u. IX, 1) ein ethisches in den thieren anerkennt und einzelnes hierüber erzählt, wobei schon eine nebenbemerkung (IX, 7, 612. b 20) uns hier nicht uninteressant ist, dass besonders bei den kleineren thieren die διάνοια (d. h. der mathematische verstand) bemerklich sei. Den krieg und die stamm feindschaft, welche das epische leben der germanischen thiersage sind und dort besonders als das motiv der rache auftreten, erklärt Aristoteles physikalisch aus dem nahrungstriebe (hist. an. IX, 1, 608 b 19), während Aelian an mehreren stellen (hist. an. IV, 5, V, 48, VI, 45) durchweg anekdotenhaft mehrere in feindschaft lebende thierarten aufzählt. Beginnt ja überhaupt schon in den schriften der ersten aristoteliker. in den sogenannten Theophrastischen fragmenten, in den Mirabiles auscultationes, den Problemata u. dgl. jene curiositätenkrämerei gerade am meisten auf dem gebiete der naturgeschichte. So sind in den ersteren der genannten ausdrücklich mehrere neidische thiere aufgezählt und angegeben, wie sie ihr bestes neidisch dem menschen vorenthalten. Auch jenes verständniss der thierwelt von seiten des menschen, jener lieblich mythologische verkehr zwischen thieren und menschen wird plump und anekdotenhaft übertrieben als ein wirkliches verstehen der menschlichen worte von seiten der thiere dargestellt, und Aelian erzählt (hist. an. V, 36) von einem vogel welcher ägyptisch versteht und bei dem schimpfnamen δούλος sich beleidigt fühlt (nach Arist. hist. an. IX, 18, 617 a 6 hatte er der sage nach sklaven als stamm-eltern), ebenso von dem kynokephalos (ib. IV, 46) und von elephanten (XI, 25 u. XIII, 22), welche die indische sprache verstehen.

Der verkehr zwischen menschen und thier-welt erhielt überhaupt in griechischem munde der sage natürlich ein stark hellenisches gepräge, ja er wird hiebei sogar direkt aphrodisisch aufgefasst, was namentlich ein lieblingsthema Aelian's gewesen zu sein scheint (in diesem verhältnisse zu menschen kommen bei ihm vor: hund I, 6 u. VII, 19, widder I, 6, gans I, 6, V, 29, VII, 41, rabe I, 6 u. XII, 37, hahn XII, 37, elephant I, 38, delphin II, 6 u. VI, 15, schlange IV, 54, VI, 17 u. 63, VIII, 11, robbe IV, 56, adler VI, 29, ziege VI, 42); hingegen finden wir von dem rechts-verkehre, welcher in der germanischen sage so reich als eid, ladung u. dgl. erscheint, doch auch eine spur in dem sprüchworte: "Der geier nimmt den raben zum zeugen" (Γυψ κόρακα ἐγγυᾶται bei Diogen. Vindob. II, 26 u. Append. Provv.

I, 90.). Uebrigens ist nach griechischer weise alles stark individualisirt und personificirt, und bei der fabel von dem esel, welcher salz durch das wasser trägt (Furia 122, Babr. 111) muss bei Aelian (b. a. VII, 42) und Plutarch (de sol. anim. vol. X, p. 45. Reisk.) sich sogar Thales als rathgeber gebrauchen lassen. Hiemit aber hängt auch zusammen, dass gerade jene reste der thiersage, welche ausser den Aesopischen fabeln sich finden, fast sämmtlich lokalisirt sind (s. Grimm, R. F. p. xv), ein umstand, welcher bei allen naturhistorischen anekdoten der Mirabiles auscultationes u. dgl. sich ebenfalls zeigt.

Das eigentliche lokal aber aller derartigen merkwürdigkeiten ist Libyen, was jedenfalls mit dem angeblichen libyschen ursprunge der äsopischen fabel, mag es mit demselben sich verhalten, wie es wolle (s. Arist. Rhet. II, 20, Theo Prog. I, 172, Diogen. Praef., Schol. ad Arist. Av. 804), aufs tiefste zusammenhangt. Das sprüchwort, dass Libyen immer neues bringe, erscheint schon bei Aristoteles (hist. an. VIII, 28, 606 b 20 vgl. Ael. h. a. VII, 5) und kömmt bei den parömiographen oft genug vor (Zenob. II, 51, Diogen. I, 68 u. VI, 11, Arsen. XXXIII, 94 u. 96, Apostol X, 736 u. 75, Greg. Cypr. Mosqu. I, 27, Greg. Cypr. Leid. II, 60. vgl. Athen. XIV, 623 F, Niceph. Greg. II, 507, Plin. n. h. VIII, 16; Suid. s. v. Διβυκόν θηρίον; auf diess angespielt b. Aristoph. Av. v. 65.). Das meiste von dem nun unten anzuführenden spielt in Libyen oder Mauritanien, und bieher gehört, dass bei Aelian (h. a. III, 2. vgl. Nemes. Cyn. 261) die libyschen pferde den charakter der Libver haben, sowie (ib. III, 1) die löwen die maurische sprache verstehen (vgl. Plin. n. h. VIII, 16, 19). Seltner erscheint Phrygien, die andere litteraturgeschichtliche ortsquelle der äsopischen fabel. Uebrigens scheint diese nicht-griechische örtlichkeit nicht ganz ausser zusammenhang zu sein mit dem begriffe des fremden, entlegenen, seltenen, unerreichbaren; denn zwei zwar sehr verschiedene, dem epos aber höchst wesentliche thiere erscheinen in verbindung mit dem golde, nemlich die ameisen in Indien als aufspürer und wächter desselben (schon bei Herodot III, 102, wo diese ameisen, was vielleicht hervorzuheben, kleiner als hunde und grösser als füchse heissen; dann Ael. h. a. III, 4), und der wolf als aufspürer des durch tempelraub entwendeten goldes (Paus. X, 14, 4 und Ael. h. a. XII, 40 und X, 26); eine sage welche an die Arimaspen anknüpft und an den Nibelungenschatz erinnert.

Die thierarten oder thierischen persönlichkeiten, welche in dem epos die hauptrollen spielen, treten auf dem griechischen boden fast in grösserer anzahl, aber zugleich in bunterer mischung hervor, während hiebei die charaktere, abgesehen von der einkleidung, dieselben sind wie in der germanischen sage. Das verhältniss der haupthelden des thier-epos zum allgemein mythologischen bewusstsein ist bei Arist. Mir. ausc. 83 gut ausgedrückt, wenn es heisst, in Kreta gebe es keine wölfe, löwen und schlangen darum, weil Zeus dort geboren sei, was bei Antig. hist. mir. 10 und bei Ael. h. a. V, 2 und III, 32 schon in die fassung depravirt ist, dass es in Kreta keine schädlichen thiere gebe; wogegen wieder besser die notiz aus Theophrast (b. Ael. III, 32), dass den berg Olympos die wölfe nicht betreten (vgl. Plin. n. h. VIII, 83), womit sich sehr gut verträgt, dass in Kreta im tempel der Artemis die hunde wüthend werden (Ael. XII, 22. Coel. Aurel. Acut. 3). Hieher gehört eben darum das verhältniss, in welches die wölfe mit der als wölfin erscheinenden Leto gebracht werden (Arist. hist. an. VI, 35, 580 a 17; Antig. hist. mir. 56; Ael. h. a. IV, 4 u. X, 26; Suid. s. v. 2vκάβας; Schol. Apoll. Rhod. II, 1123). Ja in dem sprüchworte Ήρακλῆς καὶ πίθηκος, wie es bei Macar. IV, 53, Apostol. VIII, 65, Arsen. XXVIII, 95 und Greg. Cypr. Mosqu. III, 66 erwähnt und bei Schol. ad Lucian. Piscat. 37 oder Bachmann Anecd. II, 333, 33 erklärt wird, scheint Herakles selbst ziemlich die rolle des bären oder wolfes zu haben; von dem affen sogleich unten. Die dämonische bedeutung und gewalt des wolfes ist ausgedrückt in dem sprüchworte εἰ καὶ λύκου ἐμνήσθης (Diogen. IV, 64), d. h. dem lupus in fabula (Terent. Ad. IV, 1, 21), und noch mehr in dem sprüchwörtlichen rathe, die ochsen nicht zu verwünschen (μηδέν κατά βοός εύξη, Diogen. VI, 55 u. V, 90, Diogen. Vindob. III, 24, Greg. Cypr. Leid. II, 48, Apostol. IX, 38, Arsen. XXXII, 31), welcher an die episode im Renart (Grimm R. F. p. cxxx) erinnert, wo der fuchs dem bauern Liuthart, welcher seine ochsen an den bären verwünscht hatte, den rath ertheilt, den bären unter laub zu verstecken, um ihn da zu erschlagen (vgl. Schmeller, die mundarten Baierns, p. 501).

Der löwe heisst ausdrücklich der könig, dessen mahlüberbleibsel die übrigen thiere aus scheu vor ihm, als τοῦ σφετέρου βασιλέως, unberührt lassen (Ael. h. a. V, 39), womit sich aber sogleich jener nebenzug des giftigen vermischt, da der löwe seinen giftigen athem über den frass hauche (Ael. l. c. und schon Arist. hist. an. VIII, 5, 594 b 27); sowie der löwe in der griechischen sage überhaupt mehr ein feindlicher tyrann, als ein patriarchalisch richterlicher könig ist, daher auch das märchen, dass bei den Indern der löwe zur jagd der hirsche, schweine, stiere und esel benutzt werde (Ael. h. a. XVII, 26); man bemerke dabei die aufzählung der gejagten thiere. So steht der löwe dem wolfe näher, und es werden bei Aelian (h. a. I, 31) bär, wolf, löwe, panther als die vorzüglich starken und reissenden thiere namhaft gemacht, sowie bei Plutarch (d. sol. anim. p. 68. Reisk.) bär, schwein, löwe, panther als diejenigen, welche sich gegenseitig nicht helfen. Der panther hat wieder die bedeutung des löwen und wolfes zugleich, denn er lockt die thiere durch seinen geruch in seine höhle (Theophr. d. caus. pl. VI, 5, 2 u. Ael. h. a. V, 40) analog der hofhaltung, und hiebei (Plutarch. l. c. p. 64) ist ihm der affe die lieblingsspeise (Ael. h. a. VIII, 6), analog dem kranken löwen, welcher affen frisst (Ael. var. hist. I, 9); die art hingegen wie die "maurischen" panther gefangen werden (Ael. h. a. XIII, 10) ist nichts anderes als der wolf in der grube, sowie der vollgefressene panther, welcher sich aushungert (Ael. h. a. V, 2), von selbst als der dickgefressene wolf sich erweist.

Der wolf erscheint dem löwen näher gerückt in der art und weise, in welcher das sprüchwort "der wolf theilt das fleisch" (λύχος κρέας κέμει Append. Proverbb. III, 75) wenigstens, wenn auch missverstanden, erklärt wird durch: ἐπὶ τοῦ πλεογεκτεῖν βουλομένου, denn das sprüchwort selbst kann sehr wohl den sinn der germanischen sage haben. Dem bären steht der wolf gleich, indem von beiden die furcht vor den hörnern des stieres in ganz gleicher weise (Ael. h. a. V, 19 u. VI, 9, vgl. Plin. n. h. VIII, 36, 54) erzählt wird; in betreff der hörner des widders, welche in dem deutschen epos das eigentliche motiv in der ackertheilung durch Isengrim sind, wird aber das nemliche auch von dem elephanten berichtet (Ael. h. a. I, 38), und der elephant hinwiederum berührt sich mit dem bären, denn das elephantenfett hat als universalmedicin (Ael. h. a. I, 37) eine wunderkraft, welche der wunderbaren thätigkeit des bärenfettes (Arist. mir. ausc. 67 u. Theophr. d. odor. p. 453. Schn.) analog ist.

Wolf und hund paaren sich in Libyen, sowie fuchs und hund in Lakedämonien (Arist. hist. an. VIII, 28, 607 a 2), der wolf aber hat gegen esel, stier und fuchs eine stammfeindschaft (Arist. ib. IX, 1, 609 b 1). Sowie aber mit dem fuchse eine verwandte bedeutung der schakal als stammfeind des löwen und hundes (Arist. ib. IX, 44, 630 a 10) zu haben scheint, so hängt eine auffassung der hyäne zusammen, welche fuchs und löwen vermischt, denn einerseits bezaubert sie (analog dem fuchse) die hunde (Ael. h. a. VI, 14), andrerseits verlockt sie durch den ton des speiens (wie der panther durch den geruch) die hunde in ihre höhle (Arist. hist. an. VIII, 5, 594 b 3, Ael. h. a. VII, 22; vgl. Plin. n. h. VIII, 30, 44, Porphyr. d. abst. III, 4, p. 223.).

Unter den vögeln ist der adler könig (s. Grimm R.F.p. xliv) im gleichen sinne wie der löwe; auch ihn fürchten die übrigen vögel, und seine abfallenden federn verfaulen nicht (Ael. h. a. IX, 2, Plin. n. h. X, 3, 4, Theophyl. Sim. Quaest. nat. 2); auch er aber ist der grausame würger, welcher den stier ganz auf dieselbe weise bewältigt wie der löwe (Ael. h. a. II, 39). — Auch auf die seethiere aber erstreckt sieh die griechische sage, welche auch von ihnen stammfeindschaften zwischen polyp, muräne und krabbe zu erzählen weiss (Ael. h. a. I, 32); unter den wasserthieren ist könig der delphin (βασιλεύει τῶν ἀλίων, s. Grimm, p. xlv), und der kranke delphin verzehrt den seeaffen

Mehrere der in dem thier-epos auftretenden persönlichkeiten erscheinen in diesen griechischen resten auch in einer reicheren oder eigenthümlichen bedeutung und geltung. Zunächst der esel (er ist thronprätendent b. Furia 69, s. Grimm p. LIII), von welchem fast als ein wesentliches naturhistorisches merkmal angegeben wird, dass er eine beute des wolfes sei (Plut. d. sol. anp. 64 R. u. Ael. h. a. VIII, 6), und welcher mit dem stiere das schicksal theilt, vom raben besonders verfolgt zu werden (Aristhist. an. IX, 1, 609 b 5 u. Ael. h. a. II, 51), erscheint in gewissem sinne in derselben situation wie der fuchs; denn wenn

der esel in angestammter feindschaft mit dem finken lebt, und dabei von einem zerstören der eier, und insbesondere von einem herausfallen der jungen die rede ist, wogegen der fink die wunden des esels bepickt (Arist. hist. an. IX, 1, 609 a 31; Antig. hist. mir. 58; Ael. h. a. V, 48; Plin. X, 17, 74), so erinnert diess von selbst an jene ausgezeichnete episode im Renart (Grimm R. F. p. cxxxv und cxxxvi), we der sperling dem fuchse die jungen herunterwirft, und dann durch hülfe des hofhundes rache nimmt, sowie hiedurch an das ganze verhältniss zwischen fuchs und sabe. Wenn aber in einer sehr merkwürdigen erzählung bei Aelian (h. a. VI, 51) der esel, welcher von Prometheus die panacee erhalten hatte, dieselbe durstig geworden an einem brunnen der schlange, die diesen bewacht, überlässt, worauf der esel seinen durst löscht, die schlange aber sich verjüngt, so erinnert diess ebensogut an den Reineke, welcher nach Salern gewandert war und den könig heilt, als an den durstenden Isengrim in der brunnenscene oder im klosterkeller, da Isengrim neben dem löschen des durstes doch der geprellte ist. In dem sprüchwerte aber ὄνος εἰς ἄχυρα (Aristoph. Vesp. 1310 u. Schol. ib.; Diogen. VI, 91; Greg. Cypr. Mosqu. IV, 61; Apostol. XII, 78; Arsen. XXXIX, 50; Append. Provv. I, 71; Suid. s. v.; vgl. Meinecke Com. Gr. IV, p. 629) ist der esel einerseits nichts anderes als der dickgefressene wolf, andrerseits jenes pferd, welches von der weide weg dem wolfe begegnet (Babr. 62 und 122, Furia 83. 134. 140.). Noch näher dem wolfe liegt der esel in dem sprüchworte όνος λύρας ακούων oder όνος λυρίζων (Diogen. VII, 33; Greg. Cypr. Mosqu. IV, 66; Macar. VI, 38; Apostol. XII, 82 u. 83; Eustath. ad Il. A, 865, 29 u. ad Od. O, 373); denn er ist der auovoog (Ael. h. a. X, 28), welcher aber durch musik bezanbert und berückt wird, sowie auch dieselbe zu seinem missgeschick selbst ausübt, d. h. er ist der wolf, welcher durch den als leiermann verkleideten fuchs düpirt wird, und zugleich als mönch und schulmeister selbst singt, dabei aber stets schlecht abkömmt. Aber auch mit der rolle des bären scheint der esel verwandt in dem sprüchworte öros er μελίσσαις (Diogen. VII, 32; Greg. Cypr. Mosqu. IV, 65; Apostol. XII, 80; Arsen. XXXIX, 55), wenn wir uns an das honigabenteuer des bären erinnern.

Der affe (s. Grimm, p. LIII) wird völlig mit dem fuchse vermengt oder identificirt, wenn seine schlauheit in dem sprüchworte γέρων πίθηκος άλίσκεται μὲν, χρόνφ δ' άλίσκεται (Apostol. V, 37, Suid. s. v.) oder besser γέρων πίθηκος οὐχ άλίσκεται πάγη (Diog. Laert. V, 93; Apostol. V, 37 a; Arsen. XIV, 78) hervergehoben wird vergleichbar den deutschen redeweisen von fuchs und esel, welche nicht zweimal über's eis gehen. Ebenso erinnert das sprüchwort πίθηκος ὅμφακας σιτούμενος (Macar. VII, 14) von selbst an den fuchs bei den trauhen. Am deutlichsten aber erscheint der affe als fuchs in der erzählung, wie der affe in Ae-

gypten, um den verfolgungen der katzen zu entgehen, an den weit hinausragenden ast eines baums sich hängt, wo er auch hängen bleibt (Ael. h. a. V, 7); denn leicht erkennen wir hierin die katze, welche sich als einen sack an einen haken hängt, d. h. den fuchs, welcher sich unter die fuchsbälge hängt. Andrerseits hingegen tritt der affe an stelle des birsches in der sage vom kranken löwen; denn ein affe ist es bei Aelian, welchen der kranke (var. hist. I, 9) oder der sattgefressene (h. a. V, 39) löwe verzehrt, und ebenso erscheint darum der affe als lieblingsspeise des panthers (Plut. d. sol. an. p. 65 R., Ael. h. a. V, 54 u. VIII, 6), sowie der see-affe als krankenkost des delphins (s. oben). So sinkt der affe zu dem niedrigsten, feilsten thiere berab, welches dem Herakles gegenübesgestellt wird (Greg. Cypr. Mosqu. III, 66; s. oben). Die eben angedeutete beziehung der katze auf den fuchs erhellt hinwiederum völlig aus der erzählung (Zenob. II, 93), dass die katze in einem safrangewande den mäusen nachstellt (vgl. Babr. 17 u. 121, Furia 14, 157), denn diess ist der gelbgefärbte fuchs im Renart (Grimm R. F. p. cxxvIII.); und insofern mit dem daraus entstandenen sprüchworte οὐ πρέπει γαλη κροκωτόν (Zenob. l. c. u. Diogen. VI, 98) die verwandten sprüchwörter πίθηχος έν πορφύρα (Diog. l. c. u. VII, 94) und ονος έν μύροις (Macar. II, 91 u. VI, 65; Apostol. V, 25 u. XIV, 32; Append. Provv. IV, 23) in verbindung gebracht werden, erhalten auch die verkleidungen des affen, esels, oder des rabens (mit den pfaufedern) ihren sinn.

Die ägyptische sage vom zaunkönige und dessen verhältniss zum krokodile, welchem derselbe die blutigel aus dem rachen holt oder überhaupt die zähne säubert (Herod. II, 68; Arist. bist. an. IX, 6, 612 a 20 u. Mir. ausc. 7; Antig. hist. mir. 33; Ael. h. a. III, 11 u. VIII, 25 u. XII, 15; Apostol. XVII, 24; Plutarch. d. sol. an. p. 79), welche schon Grimm (R. F. p. cclxxxI) in verbindung mit der fabel vom kraniche und wolfe bringt, erhält noch einen eigenen nebenzug, da der zaunkönig das krokedil zugleich vor seinem feinde, dem ichneumon, schützt (Ael. h. a. VIII, 25 u. Apost. l. c. u. Plut. l. c.), sowie besonders dadurch, dass an einer anderen stelle (Plut. d. sol. an. p. 68) es die priester sind, welche die zähne des krokodiles reinigen. Die ungefährdetheit aber, mit welcher der zaunkönig in den rachen des krokodiles sich wagen darf, hängt wieder mit dem sprüchworte έλέφας μῦν οὐχ αλίσκει oder οὐκ αλεγίζει (Zenob. III, 67; Diogen. IV, 45; Greg. Cypr. Mosqu. III, 21; Macar. III, 75; Diogen. Vindob. II, 66; Apostol. VII, 8), oder asros μυίας οὐ θηρεύει (Apostol. I, 44 vgl. X, 37) oder οὐ μέλει τη χελώνη μυῶν (Apost. XIII, 61 d) zusammen, d. h. mit der gross. müthigen schonung mächtigerer thiere gegen kleinere, also auch mit der fabel von löwe und maus. Ob aber nicht hinwiederum die erzählung von den mäusen in Pontus, welche die weintrauben schonen (Ael. h. a. VI, 40) auf den die trauben verwünschenden fuchs zu beziehen ist? Die maus jedoch, welche (nach den Aesopischen fabeln) dem schlafenden löwen in die mähne oder in das ohr läuft, führt uns, wie Grimm (R. F. p. cclxi, anm.) bemerkt, auf ein anderes thierchen, welches im altdeutsehen gedichte allein als die ursache der krankheit des löwen bezeichnet wird, auf die ameise, welche in des löwen gehirn gekrochen war. Grimm (p. cclxxxII) vergleicht diesen zug mit orientalischen sagen, und erinnert an eine rabbinische fabel von Titus, welchem eine fliege ins gehirn gekrochen, sowie dass gleiches von Nimrod erzählt werde (worüber man nun vergleichen kann: auslaud, jahrg. 1849, p. 415 f.). Aelian (var. hist. XII, 45) erzählt als phrygische sage, dass dem Midas, als er schlief, ameisen in den mund krochen und waizenkörner hineintrugen, woran die erzählung von den bienen in Plato's und Pindar's munde angeknüpft wird; so dass wir hier die milde günstige wirkung der ameise, analog der des zaunköniges hätten. Aber auch der gefährlichen kraft der ameise ist das griechische sich bewusst in dem sprüchworte ένεστι κάν μύρμηκι γολή (Zenob. III, 70; Macar. III, 31; Apostol. VII, 18 u. VIII, 25; Greg. Cypr. Mosqu. III, 8; Suid. s. v. σέρφος; Cramer Anecdd. Par. I. 397); sowie in der notiz bei Aelian (h. a. X, 42), dass es eine tödtliche ameise (θανατηφόρος μύρμηξ) geben soll. Wenn übrigens in dem obigen Midas die stelle des lowen vertritt, so hindert uns auch nichts, in diesem sinne es zu verstehen, wenn erzählt wird (Ael. h. a. VII, 46), dass Mithridates eine leibwache bestehend aus stier, pferd und hirsch, besitze.

Grossen reichthum auch zeigt die bedeutung des raben, mit welchem vielfach der habicht zusammengeworfen wird. Der rabe berührt sich in seiner verschmitztheit mit dem fuchse (so werden bei Plut. d. sol. an. p. 45 R. in anbetracht der πατουργία namentlich fuchs, wolf, kranich, rabe hervorgehoben), er ist stammfeind des esels und stieres (Arist. hist. an. IX, 1, 609 b 5 u. Ael. h. a. II, 51) und heisst insofern dem fuchse befreundet (Arist. ib. 609 b 32, Antig. hist. mir. 59, Plin. n. h. X, 17, 74), während beide wie in der germanischen sage und der äsopischen fa bel in ihrer schlauheit sich aneinander reiben; so dressiren die Inder ihre raben und habichte an füchsen zur jagd (Ael. h. a. IV, 26), und der habicht kämpft mit dem fuchse (ib. 11, 42). Derselbe wird in Thrakien zur vogeljagd verwendet (Arist. hist. an. IX, 36, 620 a 33; Mir. ausc. 118; Antig. hist. mir. 28; Plin. n. h. X, 8, 10), und sowie er hiemit jagdgenosse des menschen ist, so nimmt er an dem menschlichen überhaupt theil, und er lässt das für das opfer bestimmte fleisch, im unterschiede von dem profanen, unberührt (Arist. Mir. ause. 123, Apollon. hist. mir. 10, Theop. Fragm. 79. Wich.; Ael. h. a. II, 47). In ei nen ähnlichen verkehr aber mit den menschen tritt der rabe, welcher bei den Henetern durch einen förmlichen vertrag in betreff der feldfrüchte (hieher gehört die ärndte-theilung b. Grimm p. CXXXIII) abgefunden wird, so dass er gegen ein gewisses geschenk das übrige verschont (Arist. mir. ausc. 119; Antig. hist. mir. 178); Ael. h. a. XVII, 16). Sowie aber nun jenes verschonen des opfersleisches auch von den mücken in Olympia erzählt wird (Pausan. V, 14, 2; Ael. h. a. V, 17; Plin. n. h. XXIX, 6), wogegen in Leukas den mücken ein stier geopfert wird, an dessen blute sie sich sättigen dürfen (Ael. h. a. XI, 8; Clem. Alex. Protr. p. 25), so ist es hinwiederum der wolf, welcher am mäotischen see einen paciscirten antheil am fischfange erhält (Arist. hist. an. IX, 86, 620 b 6 u. Ael. h. a. VI, 65); ja ähnlich wird sogar vom nilpferde erzählt, dass es zuerst förmlich berechne, wieviel es von dem getraidfelde bedürfe, ehe es an das land steige um zu fressen (Ael. h. a. V, 43, Plin. n. h. VIII, 39); nur dass es hier mehr mit der versicht, als mit einem freundlichen verkehre zusammenhängt. --- In einer anderen beziehung aber hat der rabe noch eine wichtige bedeutung, nemlich wegen seines durstes, mit welchem ihn Apollo bestrafte, da er um wasser ausgeschickt auf einer wiese zu lange verweilt hatte (Ael. b. a. 1, 47; vgl. Herod. IV, 15); dieser durst in verbindung mit der schlauheit ist die veranlassung davon, dass die libvschen raben in die halbvollen wasserkrüge steine werfen, um das wasser steigen zu machen (Plut. d. sol. an. p. 30 R. Ael. h. a. 11, 48); diess aber führt zur innigen verwandtschaft mit der brunnenseene in der germanischen sage, und in der that wird auch der rabe durch sein im wasser erblicktes bild gefangen (Zenob. II, 47) und es findet sich in diesem sinne das sprückwort κόραξ ύδρεύει (Zenob. IV, 56); nach Aelian (h. a. IV, 30; vgl. Tzetz. Chil. IV, 119) wird die krähe dadurch gefangen, dass man mit öl gefüllte schüsseln unter die bäume stellt, in welche sie verlockt durch ihr spiegelbild hineinsteigt und dann ertrinkt.

Unter den kleineren thieren tritt der skorpion in den verdergrund, bei welchem zunächst die auffassung des versteckten und gefahrbringenden in den sprüchwörtern νπο παντί λίθο σχόρsios evosi (Diogen. VIII, 59; Zenob. VI, 20; Ael. h. a. XV, 26) und σχόρπιον πατείν (Eustath. ad Od. A, 277, vgl. Diogen. II, 95) bemerklich ist. Die sage kennt auch einen geflügelten skorpion in Indien (Ael. h. a. XVI, 41), welcher den gestügelten schlangen ganz gleichsteht, während andrerseits jener skorpion, welcher aus dem todten krokodile entsteht (Antig. hist. mir. 19 u. Ael. h. a. 11, 33), völlig den bienen entspricht, in welche stier und pferd bei der fäulniss sich auflösen. Wenn eine stammfeindschaft zwischen skorpion und mauer- eidechse berichtet wird (Ael. h. a. VI, 22), so kann diese ihren grund in der orts-nachbarschaft haben, nach dem satze, dass auf einem baume nicht zwei finken hausen können (Zenob. V. 11; Diogen. Vind. III, 15; Apo-

stol. XI, 68); aber wenn in dem sprüchworte κορώση τὸν σκόρmior (Zenob. IV, 60; Diogen. I, 52 u. V, 59; Greg. Cypr. Mosqu. III, 85; Macar. V, 19; Apostol. IX, 99) der skorpion als stammfeind der krähe auftritt, so erkennen wir schon hierin seine verwandtschaft mit dem fuchse; diese aber tritt noch klarer hervor, wenn der skorpion es ist, welcher von der grille bezaubert wird (Arist. mir. ausc. 139; Stob. Flor. 100, 24). Die grille, welche auch stammfeindin der schlange heisst (Arist. hist. an. IX, 6, 612 a 34), und auf deren verhältniss zu dem fuchse in den Aesopischen fabeln schon Grimm (R. F. p. cxxv) hinweist, spielt überhaupt in der griechischen thier-sage eine grössere rolle; an sie ist die gesangsfähigkeit ganzer nationen geknüpft, und der Lokrer Eunomos singt gegen einen Rheginer im musischen kampfe, indem eine grille sich auf dessen leier setzt (Antig. hist. mir. 1); sie ist der thierische repräsentant des musischen (Hom. II. γ, 151; Stob. Flor. 5, 102; Ael. h. a, I, 20; Apostol. XII, 53 e; Arsen. XXXVIII, 98 u. XLIX, 21); ja sogar die auffassung, welche Reinecke im Renart (Grimm, ib.) ausspricht, dass, wenn er die grille gegessen, er alle ihre lieder wisse, erkennen wir in dem bei den parömiographen schlecht erklärten sprüchworte verryog ecoleur (Apostol. XVI, 35 a). Wo die grillen nicht singen, ist diess durch göttliche strafe verhängt (Antig. hist. mir. 2), und die stummen grillen sind sprüchwörtlich (verτιξ ἀχάνθιος b. Zenob. I, 51, Diogen. Vindob. I, 22, Apostol. 11, 2, XVI, 33 u. 78) für das αμουσον. — Und hiemit nur hängt die so oft erwähnte und auf weitere momente hinüberführende bezauberung, bannung oder zähmung durch musik und gesang zusammen; hiedurch nemlich werden gefangen: der hirsch (Arist. bist. an. IX, 5, 611 b 27, Antig. bist. mir. 29), hirsch und schwein (Ael. h. a. XII, 46), hirsch, pferd und seekrebs (Plut. d. sol. an. p. 10 R.), die libyschen pferde (Ael. h. a. XII, 44, vgl. XVI, 23), die turteltaube (Ael. h. a. I, 93), und besonders die fische (Ael. h. a. VI, 31 u. 32; Porphyr. d. abst. III, p. 269), von welchen das in den Aesopischen fabeln vorkommende (Furia 34, Babr. 9) allen ernstes als naturbistorische eigenschaft erzählt wird.

Bei solcher auffassung der episch-mythologischen bedeutsamkeit einzelner thiere werden wir nun auch manche überlieferung, welche als naturgeschichtliche beschreibung von thieren auftritt, in ihrem wahren werthe erkennen. Hievon nur einige belege. Der grundzug der ganzen Reinecke-sage, die bosheit und feindschaft des fuchses gegen den wolf, ist kenntlich in der notiz, dass die füchse die krampferregenden blätter des meerzwiebels in das lager der wölfe streuen (Ael. h. a. 1, 36); was auch mit den ehelichen scenen zusammenhängt (s. Grimm, p. cv). Zu der baupt-episode vom kranken löwen gehört folgendes: An stelle des hirsches tritt der affe, welchen der kranke (Ael. var. hist. I, 9) oder vollgefressene löwe (Ael. h. a. V, 39), oder der panther (Plut. d. sol. an. p. 65 u. Ael. h. a. VIII, 6), oder der delphin (Ael. h. a. XV, 17) verzehrt; auch das kamel aber erscheint statt des affen (Ael. h. a. XVII, 36); von dem hirsche aber, der ayairn, - man bemerke dieses wort wegen Babr. 95, v. 87 u. Suid. s. v. —, wird erzählt, er scheine die galle im schweife zu haben (Antig. hist. mir. 70, δοκείν έν τῷ κέρκφ τὴν γολήν ἔγειν), d. h. er hat herz und eingeweide überhaupt nicht an der rechten stelle. Ferner Aelian (h. a. VI, 13) erzählt: "am Hellesponte ist ein hügel, und an diesem weiden hirsche, von welchen das eine ohr gespalten ist; diese verlassen den hügel nicht, und verlangen auch keine andere weide und kein schöneres gras, sondern es genügt ihnen das, was sie haben (vor ώτων αύτοις τὸ έτερον διέσχισται, περαιτέρω δε ού χωρούσι του λόφου ούδε νομής ερωσι ξένης ούδε λειμώνας ποθούσιν ετέρους. πόας γρεία περιττοτέρας άπογρη δε άρα τα παρόντα αὐτοῖς); d. h. der hirsch, welchem bei dem ersten eintritt zum kranken löwen schon das eine ohr zerrissen wurde, verlangt sich wirklich weiter nichts mehr, auch keine ansprüche auf thronfolge, sondern ist zufrieden mit dem was er ist und hat. Doch bei einem so schlagenden beispiele ist jede erklärung unnöthig. Plinius aber, welcher die geschichte auch erzählt (VIII, 58, 83), macht schon zwei zerrissene ohren daraus, wo er noch dazu die sache falsch versteht, denn er meint, die hirsche hätten sich die ohren auf dem hügel zerrissen (auribus etiam in monte fissis). und an einer anderen stelle (XI, 50) berichtet er, die hirsche überhaupt hätten zerrissene ohren (auris scissas ac veluti divisas). So macht man naturgeschichte! Auch die spur des löwenwedels (s. Grimm, p. LXI), über welche gehen zu dürfen dem glücklichen arzte des kranken königes, dem fuchse, als belohnung verstattet wird, begegnet uns in der griechischen tradition. Der löwe verwischt mit dem schweife die eigene spur desselben (Ael. h. a. IX, 30 u. Plut. d. sol. an. p. 28 R.); auch der bär verdeckt seine spur (Plut. ib. p. 47), eine wolfs-spur aber ist dem pferde gefährlich, denn wenn es auf dieselbe tritt, ergreift der krampf seine beine (Ael. h. a. I, 36). Diess aber erinnert hinwiederum an den eingetretenen dorn des pferdes oder maulesels, welchen der wolf herausziehen soll, und in der that wird auch erzählt, dass die pferde besonders sich hüten, durch ein dornengebüsch zu gehen (Ael. h. a. VI, 6).

Eine andere episode des thier-epos ist die brunnenscene. Zunächst treffen wir in bezug hierauf die sprüchwörter: "die wölfin tanzt am brunnen" (λύκος — οder ἡ λύκος — περὶ φρέαρ χορεύει bei Zenob. IV, 100; Diogen. VI, 21; Greg. Cypr. II, 95; Greg. Cypr. Mosqu. IV, 15; Apostol. X, 86; Arsen. XXXIV, 17) und "im brunnen mit den hunden kämpfen" (ἐν φρέατι κυσὶ μάχεσθαι bei Plato Theaet. p. 165 B.; Zenob. III, 45; Greg. Cypr.

Mosqu. III, 16; Apost. VII, 40; Arsen. XXIII, 82), hiezu noch αίολος (diess aber ist der fuchs) είς βόθρον έμπεσείται (Apostol. 1, 38). Ferner erzählt Sotion (Paradoxa de fluviis, font. etc.) mehreres von brunnen, deren wasser zum trinken oder baden gebraucht wahnsinnig macht (so 1, 2, 15, 17 u. 25, vgl. mit Vitruv. VIII, 3, Arist. mir. ausc. 121, Antig. hist. mir. 141 u. 145, Plin. n. hist. XXXI, 2), womit man weiter die notizen combiniren könnte von flüssen, welche auf die schwarze oder weisse farbe der lämmer oder anderer thiere wirken (Arist. hist. an. III, 12, 519 a 10; mir. ausc. 170; Antig. hist. mir. 78; Ael. h. a. VIII, 21; Varro d. R. R. II, 2, 14; Senec. Nat. Qu. III, 25); einmal aber bei Sotion (27), wenn von einem brunnen in Italien erzählt wird, dass man sein wasser wohl, den eimer aber beim nachlassen des strickes dasselbe doch nie erreiche, erkennen wir noch deutlicher die Reinecke-sage; ja sogar die ausdrückliche beschreibung des paradieses in der tiefe des brunnens, wie es Reinecke im Reinhart und Renart sieht (Grimm, R. F. p. civ u. cxxiii), fehlt nicht bei Sotion (52 u. 53, vgl. Strabo XIII, p. 626). Die verkettung der zwei eimer, in welchen Reinecke und Isengrim sich begegnen, oder die art, wie letzterer über den rücken des pfaffen (Renart b. Grimm p. cxxiv) oder des bockes (Furia, 4) aus der grube springt, finden wir wieder in der erzählung bei Aelian (h. a. VIII, 14), dass die wölfe sich gegenseitig an die schwänze hängen, um den in den brunnen gefallenen ochsen herauszuziehen, was wiederkehrt in der notiz, dass dieselben thiere bei dem durchschwimmen eines flusses sich in die schwänze beissen (Ael. h. a. III, 6), dasselbe aber wird wieder berichtet von den mäusen (ib. V, 22) und den hirschen (ib. V, 56, wo statt des schwanzes die hüfte genannt ist), und ähnliches vom skorpion (ib. VI, 23). Inwiefern aber die brunnenscene wieder mit der fabel vom fleischerhunde zusammenfällt, ersehen wir den übergang zu derselben deutlich aus der erzählung, dass die ägyptischen hunde, welche die thiere unter dem wasser erblicken, nur am ufer binlaufend schluckweise trinken (Ael. var. hist. I, 4 u. hist. an. VI, 53); ja die ziegen in Kephallenia trinken gar nicht, sondern schauen nur gegen das meer mit geöffnetem maule hin (Arist. mir. ausc. 9, Antig. hist. mir. 128, Ael. h. a. III, 32 u. V, 27).

Die episode vom fischfange, welche an die brunnenscene sich anschliesst, treffen wir völlig auf den fuchs übertragen. Dieser "fängt die kleinen fische, indem er an dem ufer des flusses hingeht, und seinen schweif in das wasser hängt, an welchem die fischchen hängen bleiben" (wörtlich so Ael. h. a. VI, 24); genau auf dieselbe art fängt er die wespen (Ael. h. a. IV, 39), indem er den schweif in das wespennest hängt ("καθίησι" wie in der ubigen stelle), wobei jene hängen bleiben ("προςέχονται τῷ δάσει" in beiden stellen). Aehnlich aber wird auch erzählt, wie

der frosch durch die herausgestreckten augenkügeleben kleine fische fängt (Arist. hist. an. IX, 87, 620 b 14 u. Ael. h. a. IX, 24). Uebrigens bekömmt an dem fischfange auch der wolf seinen antheil (Ael. h. a. VI, 65, s. oben), den fuchs aber schicken die Thrakier auch voraus auf das eis, um zu erproben, ob es gangbar sei, wobei derselbe sein ohr auf das eis legt um zu horchen (Ael. h. a. VI, 24 u. Plut. d. sol. an. p. 37 R.).

Der vollgefressene wolf (die vulpecula bei Horatius) erscheint als naturgeschichtliche tradition sehr häufig, und immer mit dem wesentlichen momente, dass er sich selbst wieder abmagert, so bei Aelian (h. a. IV, 15, und hieraus Apostol. X, 89); von wolf, löwe und tieger berichtet dasselbe Plutarch (d. sol. an. p. 57 R.), vom löwen und panther wieder Aelian (h. a. V, 89 u. VI, 2). Das sprüchwort "den wolf bei den ohren halten" (Polyb. Exc. Vat. 437, Plutarch. reip. ger. 5, p. 802 D, Terent. Phorm. III, 2, 21, Suet. Tib. 35, Macar. VIII, 44) erinnert deutlich an lsengrim im Reinardus, welcher der alten Salaura beim singen die ohren drückt (Grimm, R. F. p. LXXVII); der wolf hingegen, welcher nach dem sprüchworte λύκος την τρίχα αλλάττει, οὐ την γεώμην (Apost. XII, 66, Arsen. XXXIX, 20), erinnert wieder an den gelb oder schwarz gefärbten fuchs (s. oben).

Die episode, wie der wolf bei der ackertheilung mit den widdern schlimm abkömmt, erkennen wir in dem sprüchworte πριός τροφεία, welches immer in bezug auf die undankbarkeit erklärt wird (Zenob. IV, 63; Diogen. V, 62; Greg. Cypr. Mosqu. III, 97; Macar. V, 81; Apostol. X, 8; Suid. s. v.), sowie, wenn erzählt wird, dass einerseits der wolf (Ael. h. a. V, 19) und der bär (ib. VI, 9) die hörner des stieres, und andrerseits der elephant (ib. 1, 38) die hörner des widders fürchtet. Auch erscheint die erzählung der art übertragen, dass die wölfe selbst einander sich auffressen, indem sie im kreise stehen und aufeinander zulaufen (Ael. h. a. VII, 20). Ja sogar der wolf als schulmeister fehlt nicht, wenn (b. Ael. h. a. XIII, 1) ein wolf in die schule eindringt, in welcher Gelon als knabe sitzt.

Der bär, welcher durch die sucht nach honig in die falle geht, erscheint schon bei Aristoteles (hist. an. VIII, 5, 594 b 5) als derjenige, welcher auf die bäume steigt und die bienenstöcke zerbricht; auf ihn mag sich das sprüchwort "weder honig noch bienen" (μήτε μέλι μήτε μελίσσας oder μηδέ μ. μηδέ μ. Diogen. VI, 58; Diogen. Vindob. III, 25; Greg. Cypr. Mosqu. IV, 88; Macar. V, 95; Apostol. XI, 45; Arsen. XXXV, 62) beziehen. Ja vielleicht dürfen wir hiemit die notiz verbinden, dass in Acgypten aus dem eingegrabenen stiere (man denke an die öfter vorkommende episode vom eingegrabenen, versteckten bären) bienen entstehen (Antig. hist. mir. 19), welche merkwürdige eigenschaft dann ohne jeue orts-angabe vom ochsen überhaupt erzählt wird (Ael. h. a. II, 57; Varro d. R. R. III, 16; Virg. Georg.

11, 557); ebenso entstehen aus dem pferde wespen (Nicand. Ther. v. 738 u. Ael. h. a. I, 28) und dem krokodile skorpionen (Ael. b. a. II, 33 u. Antig. l. c.). In der erzählung von Simson (buch d. richter 15) sind die bienen im aas des löwen der gegenstand des räthsels, welches Simsons frau an die Philister verräth.

In betreff des fuchses muss uns die notiz interessiren, dass in Libyen ein weinstock ist, welcher zugleich reife und unreife (ομφακώδεις) trauben trägt (Theophr. d. caus. pl. V, 22 u. Arist. mir. ausc. 161), - was wir allerdings nicht auführen würden, wenn nicht wieder gerade Libven genannt wäre. Sehr hübsch aber ist eine episode, in welcher der fuchs auf den panther übertragen ist in der erzählung, wie der panther in Mauritanien die affen füngt, bei Aelian (h. a. V, 54). Dort heisst es: "der panther, listiger als der affe, legt sich unter einen baum, auf welchem affen sind, streckt die beine, schliesst die augen, kurz stellt sich todt; die affen schicken den muthigsten ab, welcher die augen des panthers beschaut und dessen athem prüft; er hält ihn für todt; nun kommen die anderen affen herab, umtauzen den todten feind, und springen zuletzt auf ihn hinauf; der panther aber hält diess eine zeitlang aus, bis er aufspringt, u. s. w." Hiebei nun werden wir fast durch jedes wort an ein moment der Reineke-sage erinnert, an den raben auf dem baume, an das todtstellen des fuchses bei den raben, an den todten rüden, auf welchen als heiligthum geschworen werden soll, an das tanzen auf dem grabe. - Eine andere erzählung von dem aufseher einer mauer, welcher dreimal nach einander ein loch in derselben, in welchem ein wiedehopf sass, verschmierte und zuletzt das gras wegnahm, mit welchem der vogel es jedesmal wieder geöffnet hatte, - eine erzählung welche so ganz unmotivirt erscheint dürfte in beziehung gebracht werden mit der scene zwischen dem fuchse und der grille im mauerloche im Renart (Grimm p. cxxv).

Wie naiv aber epischer inhalt in die naturgeschichte aufgenommen wurde, sehen wir besonders auch noch aus demjenigen, was über entsprechende seethiere berichtet wird. Der seefuchs als das schlauste seethier lässt sich nicht fangen, sondern er beisst den hamen ab oder speit ihn, indem er sein inneres umkehrt und herauswendet, wieder aus (Arist. hist. an. IX, 37, 621 a 13; Antig. hist. mir. 49; Ael. var. hist. I, 5 u. h. a. IX, 12; Plin. n. h. IX, 43). Der seewolf wird durch den squillenkrebs, welcher beim angriffe ihm in den rachen springt, ebenso getödtet (Ael. h. a. I, 30) wie Isengrim fast umkömmt, da der widder verspricht, ihm in das aufgesperrte maul zu springen. Von dem see-affen als arznei des delphin s. oben.

Noch an manches könnte man erinnern, um weiterer combination spielraum zu geben, wie an den hund, welcher zehn weisse junge wirft (Apostol. V, 93 e u. Append. Provv. I, 92), an die zwei raben, wovon einer halb schwarz halb weiss (Arist. mir.

ausc. 137; Antig. hist. mir. 15; Apoll. hist. mir. 13; vgl. Ael. h. a. VII, 18), oder an den dreibeinigen habicht in Aegypten (Ael. h. a. XI, 39), — dinge welche mit der deutschen sage sicher zusammenhängen (die drei fräulein, die grafen Hunt, der dreibeinige hase; s. Panzer, beitrag z. deutsch. mythol. p. 1—210, p. 137, p. 340); wir beschränken uns aber auf die gegebenen andeutungen und setzen zum schlusse nur noch drei erzählungen her, welche Aelian aus einem gewissen Eudemus (es bleibt wohl ungewiss, welcher von den vielen Eudemi es sei; s. Arist. Eth. Eud. ed. Fritzsche, einl.) anführt, und welche wahrlich auch keines commentares bedürfen.

(Ael. h. a. IV, 53) In Libyen ist ein thier, dessen name unbekannt ist, welches von jeder beute elf theile macht und den elften liegen lässt, man weiss nicht, für wen oder warum. — (Ael. b. a. III, 21) In Thrakien tödtete eine bärin die jungen eines löwen; als die eltern (ὁ πατήρ καὶ ἡ μήτηρ) nach hause kamen, waren sie tief betrübt und suchten die bärin, diese aber war auf einen baum gestohen; die löwin blieb bei den leichen, der löwe aber geht in den wald und begegnet einem holzhacker, welchem er durch wedeln die furcht benimmt und bedeutet, das weggeworfene beil wieder aufzuheben und mit ihm zu gehen; sie kommen zur löwin zurück, welche ebenfalls ihre freude äussert, der holzhacker aber erkennt nun die sachlage und fällt den baum, auf welchem die bärin sitzt; sie stürzt herab und wird zerrissen. (Ael. h. a. IV, 45) Ein junger jäger lebte in freundschaftlichem umgange mit einem hunde, einer bärin und einem löwen, welche lange unter sich frieden hielten; eines tages entzweien sie sich über die scherze des bundes, und die bärin zerfleischt diesen. Der löwe aber erzürnt über den friedensbruch (τὸ ασπονdor), that der bärin dasselbe, was sie dem hunde gethan.

Aeschylus

C. Prantl.

München.

Scholl. Soph. Electr. 139 Móros  $\theta$ zῶν γὰρ Θάνατος οὐ δώρων ἐρᾶ. μόνος οὐ δέχεται γλυκερᾶς μέρος ἐλπίδος. Ueber die letztern, mit dem ersten verse nicht zusammengehörigen worte bemerkt Hermann Opuscc. 3, 54: "si Aeschyli verba sunt, ex alio loco petita esse necesse est." Mir scheinen sprache und rhythmus nicht eben äschyleisch: der name des dichters möchte in dem aus dem ersten verse irrig wiederholten μόνος stecken,  $\Sigma$ ιμωνίδης. In dieser vermuthung, für welche auch form und gedanke sprechen, bestärkt mich Suidas, welcher s. v. πάγκοινος λίμνη gerade μόνος auslässt.

F. W. S.

## III.

## Ueber den gebrauch der präposition ėvi bei Homer 1).

Die präposition is, isi, in der arsis auch zis und zisi, bezeichnet, dass ein gegenstand in einem andern enthalten sei und von demselben entweder in allen drei richtungen oder wenigstens in einer umgeben werde.

A<sup>2</sup>) 29 πρίν μιν καὶ γῆρας ἔπεισιν

30 ήμετέρφ ένὶ οἴκφ έν Αργεϊ

Α 83 (έχει κότον) έν στήθεσσιν έοισιν

Β 162 έν Τροίη απόλοντο

Häufig steht is auch bei lebenden wesen im plural, namentlich auch bei völkernamen

Β 274 τόδε μέγ' ἄριστον έν Αργείοισιν έρεξεν

Ε 9 η δέ τις έν Τρώεσσι Δάρης

Γ 31 ένὶ προμάχοισι φανέντα

auch hier rein räumlich den ort wo etwas ist bezeichnend, ohne ein verhältniss zu den genannten personen auszudrücken. Die verbindung zweier gegenstände, welche durch έν gegeben wird, ist eine sehr enge, enger als beim lateinischen in; der eine gegenstand ist in dem andern enthalten, wird von ihm räumlich eingeschlossen oder umgeben. Deshalb kann, streng genommen, die präposition nur mit concreten substantiven verbunden werden, z. b. ἐν οἴκφ, ἐν Δακεδαίμονι, und sie weicht in der verbindung mit abstracten von ihrer ursprünglichen bedeutung ab, z. b.

I 53 πέρι μὲν πολέμφ ἔνι κάρτερός ἐσσι.

Die adverbiale bestimmung πολέμφ ἔνι ist nicht ortsbestimmung, wie ἐν Ίργεϊ; die bedeutung von ἐν hat sich geändert, insofern es hier die weise angibt wie einer stark ist. Ebenso

Η 113 καὶ δ' Άχιλεὺς τούτφ γε μάχη ἕτι κυδιανείρη 114 ἔροιγ' ἀντιβολησαι

1) Probe aus »Untersuchungen über den gebrauch der präpositionen bei Homer.«

2) Die bücher der llias sind  $AB\Gamma$  u. s. f. citirt, die der Odyssee  $\alpha\beta\gamma$  u. s. f.; die homerischen hymnen nach G. Hermann, Hesiod nach Göttling.

Diese adverbiale bestimmung ist wesentlich verschieden von der in

P 134 (λέωτ) & ὁά τε τήπι άγοττι συταττήσωτται εν ύλη denn εν ύλη ist bestimmung des orts, wo der löwe dem jäger begegnet; Achill aber scheut sich nicht mit Hector an einem orte, wie in Hellas, zusammenzutreffen, nur kämpfen will er nicht mit ihm; ενί bezeichnet also den zustand, in welchem er sich befinden würde. Ebenso

Ο 697 φαίης κ' ἄκμητας καὶ ἀτειρέας ἀλλήλοισι» 698 ἄντεσθ' ἐν πολέμφ

denn ἄντεσθ' έν πολέμφ ist gleich μάχεσθαι oder P 166 οὐκ ἐτάλασσας

167 στήμεναι ἄντα, κατ δοσε ίδων δηίων έν ἀϋτῆ Es können gewisse zustände den raum bezeichnen wo sie vorgehen und somit zur ortsbestimmung dienen; das einfachere aber ist, den ort durch den ort zu bezeichnen, für

Τ 245 έσταότ' ἐν μέσση ὑσμίνη δηϊοτήτος sagt man einfacher ἐσταότ' ἐν μέσσοισιν. Kbenso bezeichnen collectiva den raum wo die individuen sich befinden.

Μ 206 μέσορ δ' έτι κάββαλ' όμίλο oder Υ173 πρώτφ εν όμιλφ wofür sonst steht εν πρώτοισιν. Das wort "haufe" scheint, in der verbindung mit e, den ort zu bezeichnen wo der haufe ist. Die übertragung ist leicht, immer aber etwas abgeleitetes. Auch krieg und schlacht sind zustände welche sich leicht auf den baum übertragen lassen innerhalb dessen sie vorgehen, aber sie bezeichnen nicht ursprünglich einen baum. Werden sie daher mit einer räumlichen präposition verbunden, so ist diess eine übertragung, und dieselbe ist in manchen theilen der Ilias vermieden. Dass sie sich allmälig in die epische poesie eindrängte, scheint eine wirkung des strebens nach neuen wendungen. Denn so sehr es auch im wesen der epischen poesie liegt gleiche gedanken mit gleichen worten wiederzugeben, se musste sich doch in gedichten deren gedankenkreis so überaus beschränkt ist, bald eine gewisse ermüdung einstellen, und es behauptet sich ein bestimmter ausdruck immer nur eine gewisse zeit, um dann neuen wendungen platz zu machen.

Noch weiter als ἐν πολέμφ, ἐν ὁμίλφ entfernen sich von dem ursprünglichen stellen wie

I 230 ἐν δοι $\tilde{y}$  δὲ σαωσέμεν  $\tilde{\eta}$  ἀπολέσθαι wir sind in zweifel

oder I 319 έν δε ίξι τιμξι ήμεν κακός ήδε και έσθλός

denn zweisel und ehre sind weder räumliche begriffe noch sind es, wie schlacht und krieg, zustände die räumlich erscheinen, noch sieht man sie, wie einen hausen menschen, in einem raume. Verbinden sich also abstracte dieser art mit der räumlichen präposition, so hat sich deren kreis noch mehr erweitert.

Diesen zwei gattungen von abstracten geht eine andere voraus bei welcher die übertragung leichter ist und welche in der folgenden untersuchung als die erste bezeichnet werden wird. Es sind solche welche geradezu von räumlichen verhältnissen abstrahirt sind, z. b. gipfel; bei solchen substantiven muss man, um eine individuelle beziehung zu haben, noch etwas hinzusetzen z. b. gipfel des Ida, oder συνεοχμὸς verbindung, denn erst "verbindung des kopfes und nackens" ist bestimmt. Deshalb sagt der dichter O 5 "Ιδης ἐν κορυφῆσιν und Z 465 καφαλῆς τε καὶ αὐχένος ἐν συνεοχμῷ und das lateinische summo in monte scheint denselben gedanken sinnlicher auszudrücken als ούρεος ἐν κορυφῆσιν (Β 456); und wenn man auch das wort "ort" oder "platz" hieher rechnen muss, nähert sich das lateinische ebenfalls mehr dem ursprünglichen, da es in mehreren verbindungen der art keine präposition braucht. Neutra von substantivisch gebrauchten adjectiven gehören ebenfalls zu dieser ersten gattung.

Man erhält auf diese weise drei gattungen von abstracten, welche sich mit iv verbinden; die abstracten der ersten gattung sind, wie gipfel und mitte, von räumlichen verhältnissen abgezogen; die der zweiten sind, wie krieg und schlacht, zustände welche sich im raume darstellen, oder collectiva deren individuen sich im raume befinden. Die der dritten gattung endlich bezeich nen, wie zweifel und ehre, begriffe welche räumlich nicht wahrgenommen werden. Die zeithestimmungen mit in dere zahl sehr beschränkt ist, sind hier noch nicht aufgezählt; sie ändern nichts an dem ergebniss im grossen und ganzen.

Man kann nach diesen gesichtspunkten die in der Ilias mit is verbundenen abstracten ordnen, um den allmälig sich erweiternden gebrauch der präposition zu verfolgen. Im einzelnen entstehen manche schwierigkeiten, auf das ganze üben sie jedoch keinen entscheidenden einfluss aus.

Abstracte der ersten gattung sind: if xoqvoq $\tilde{q}_S$  B 456  $\Theta$  51 Z 332 O 5 X 171, if πρυμιωρείη Z 307, if προδοχήσιν  $\Lambda$  107, if ξυνοχήσιν  $\Psi$  330, if συνεοχμ $\tilde{q}$  Z 465, if περιωπ $\tilde{q}$   $\Psi$  451, if σκοπι $\tilde{q}$  E 771, if παρηορίησιν Π 152, if χώρ $\tilde{q}$  Γ 344. M 423. N 473. P 54.  $\Phi$  262, if χώρ $\tilde{q}$  P 394.  $\Psi$  349, if μέσ $\tilde{q}$  Γ 69. 90.  $\Theta$  323. K 474.  $\Lambda$  6. P 375.  $\Sigma$  264, if καιρί $\tilde{q}$   $\Lambda$  185, if καθαρ $\tilde{q}$   $\Theta$  491. K 499.  $\Psi$  61.

Abstracte der zweiten gattung <sup>3</sup>) sind:
ἐνὶ στρατῷ Z 371. O 297 <sup>4</sup>) ἐν ὁμίλφ Θ 94. 269. M 206. P 471
T 173. Zur abwechselung mit ἐν ὁμίλφ findet sich ἐν ὁμάδφ
O 689 P 380. Ferner ἐνὶ πληθνὶ X 458, ἐν ἀγῶνι Ο 428.
Π 239. 500. T 42. Ψ 273. 448. 495. 507. 654, ἐν χορῷ Π 183,

<sup>3)</sup>  $\delta\tilde{\eta}\mu$ oc ist in dieser zusammenstellung übergangen weil es gewöhnlich "gau" heisst z. b.  $\Gamma$  201 E 710  $\Pi$  437. Die einzigen ausnahmen scheinen I 634.  $\Sigma$  295, und diese würden hieher gehören.

<sup>4)</sup> Dass auch die Alexandriner, ob bewusst ob unbewusst, nach diesen grundsätzen verfuhren geht hervor aus sch. A u. L zu A 91.

έτὶ χύχλω Σ 504, ἐν τελέεσσιν Η 380. Α 730. Σ 298, ἐν νεκάδεσσιν Ε 889, εν στροφάλιγγι Π 775, εν άγύρει Π 661. Ω 141. Hieher gehört auch ἀγορή, welches von der abstracten bedeutung "versammlung von menschen zum zweck der berathung" ausgeht (ἐν ἀγορῆ H 382. 414. I 13. Λ 139. Π 387. T 88. 249.) später aber geradezu den ort bezeichnet wo die versammlung gewöhnlich gehalten wird (ἐν ἀγορῆ Σ274. 497.). Ferner ἐν βουλῆ Β 194. 202. Μ 213. Π 630. ἐν πολέμφ Β 202. Δ. 258. Ε 107. 861.  $\Theta$  234. I 53. M 214, 271. Z 149. O 698.  $\Pi$  591.  $\Sigma$  106. T 131. O 610, ἐτ μάτη Z 124. H 113. Λ 409 N 483. O 111. Π 147. Ω 391, und hiefür die gesuchteren ausdrücke έν ὑσμίνη △ 462. E 712. H 118. A 168. N 314. 522. O 340. ∏ 451. 648. 788. T 52. T 245. 395. Φ 207, ἐν δηϊοτῆτι Γ 20 5) H 40. 51. N 207. 603. O 512. II 815. P 2. X 64, er dat N 286. Ξ 387. Ω 739, ἐν ἀῦτῆ P 167, ἐνὶ σταδίη H 241. N 514. O 283, εν αθτοσταδίη N 325. Ferner εν αεθλφ Π 591, εν δαιτί △ 259 und hiefür die seltnere, und wie es scheint, neuere form έν δαίτησιν Κ 217 und das gesuchtere έν είλαπίνησιν Κ 217.

Abstracte der dritten gattung sind: ἐν φιλότητι Β 232. Η 302. Ζ 237. 314. 331. 360. Ω 130, θαλίη ἔτι Ι 143. 285, ἐν νηπιέη Ι 491, ἐν δοιῆ Ι 230, ἐν τιμῆ Ι 319, ἐν πόνοισι Κ 245. 279, ἐν φόνφ Ω 610, wofür wieder in der Dolonie die wie es scheint neuere form ἐν φονῆσιν Κ 521. ferner ἐν πένθεϊ Χ 483, ἐν ἄλγεσιν Ω 568, ἐν ἔργοισιν Ψ 671, ἐν ὀνείρφ Χ 199, ἐν αἴση Ι 378 Χ 61 Ω 428. 750, ἐν μοίρη Ο 195. Τ 186, ἐν στείνεϊ Ο 426 (athetirt in Θ 476), ἐν μειλιγίη Ο 741.

Dasjenige was im geiste vorgeht, lässt sich kaum anders als durch übertragung ins räumliche darstellen, und man findet gewöhnlich ἀνά und κατά bei φρένα und θυμόν oder umschreibungen mit στηθος u. dergl.; ἐνὶ φρεσίν konnte jedoch gesagt werden, da φρένες ein theil des menschlichen körpers, also concret, ist. Seltner findet sich das abstracte θυμός mit ἐν, wenn gleich, da die sache selbst häufig vorkommt, die beispiele von ἐν θυμῷ (Β 223. Γ 9. Ζ 524. Η 2. Θ 138. N 337. Ζ 50. Ο 561. 661. 566. P 254. 451. Υ 195. Ω 491. 523. 672) immer noch zahlreich sind.

Hieraus geht hervor dass der erste gesang ἐνὶ gar nicht mit abstracten substantiven verbindet, und diess ist ein wesentlicher punkt in dem sich seine sprache von der fast aller andern theile der Ilias unterscheidet. In B finden sich mehrere abstracte mit ἐν verbunden. B 232 ἵνα μίσγεαι ἐν φιλότητι ist (sch. V. B 220. 227. 231) nebst v. 220 – 23. 227. 28. 231 – 34. von Zenodot gestrichen (ἐν οἶς μάλιστα ὁ Θερσίτης γελωτοποιός); dumit fiele auch B 223 ἐνὶ θυμῷ. Dass es für μίσγεαι ἐν φιλό-

<sup>5)</sup> athetirt.

τητι andere ausdrucksweisen gab sieht man aus  $\Gamma$  445 ἐμίγην φιλότητι καὶ εὐτῆ (vgl. ε 126. He. Θε 1009). Auch v. 194 ἐτὶ βουλῆ ist mit seiner umgebung schon von den alten gestrichen (sch. Ven. 193 ὅτι ἀπεοικότες οἱ λόγοι καὶ μὴ προτρεπτικοὶ εἰς κατάστασιν). So bliebe, in B, nur v. 202 ἐτὶ πολέμφ, ἐτὶ βουλῆ, obgleich auch dieser vers ohne schaden für den sinn fehlen kann. Jedenfalls ist für B die verbindung von abstracten mit ἐτ sehr beschränkt.

In X ist v. 199 er oreige nebst den beiden folgenden athetirt, ότι καὶ τῆ κατασκευῆ καὶ τῷ συήματι εὐτελεῖς, sonst ist die erzählung dieses buchs frei von solchen verbindungen. Nur die rede des Priamos (v. 61. 64) und der Andromache (v. 458. 483) am anfange und am schlusse des buches machen eine ausnahme. Namentlich die letztere ist auch sonst in sprachlicher hinsicht nicht frei von mängeln; ein theil derselben ist schon von den alten athetirt. Somit finden sich abstracte der dritten gattung, mit is verbunden, nur in  $I K \Psi \Omega$  und vereinzelt in O, einem theile von X, T, in H und E. Betrachtet man A als oberste, die vier ersten der eben genannten bücher als unterste grenze, so steht, bei manchen verschiedenheiten im einzelnen, die hauptmasse der auf  $\Delta$  folgenden gesänge, vielleicht bis  $\Pi$ , in der mitte zwischen diesen beiden grenzen. Sie werden im folgenden als gesänge des zweiten standpunktes bezeichnet werden. findet sich nemlich in ihnen zwar eine grosse zahl von abstracten mit es, aber nur solche der zweiten und ersten gattung, wie: versammlung, haufe oder mitte. Verbindungen der ersten und sehr wenig der zweiten gattung finden sich in den gesängen von B bis O, auch hier mit sehr fühlbaren unterschieden. Vielleicht hat B gar keine verbindungen der zweiten art gehabt, wenn nemlich auch B 202 unecht ist. Dann findet sich in B noch v. 456 ἐν κορυφησιν 6); dagegen, um ein beispiel des zweiten standpunktes zu geben, in Ν έτι χώρφ 473. έτ δηϊοτητι 207. 603. er dat 286. er ozadín 514. er abrogradín 325. mágn ere 483. er νσμίση 522. 3147). In den gesängen der untersten stufe bingegen finden sich beispiele aller drei gattungen gemischt. Am meisten trägt, bei manchen vorzügen, den character dieser gattung I; es finden sich I 13 εἰν ἀγορῆ. 53 πολέμφ ἔνι. 529 ἐνὶ δυμφ fehlt mit drei andern versen in den handschriften, kann also hier nicht in betracht kommen. Dagegen ist der gedanke

I 319 ἐν δὲ ἰἦ τιμῷ ἡμὲν κακὸς ἡδὲ καὶ ἐσθλός anschaulicher ausgedrückt

<sup>6)</sup> Es wird später noch & ωρη B 471 hieher gezogen werden nüssen.

<sup>7)</sup> Eine vergleichung der gesänge des zweiten standpunktes mit denen welche zwischen ihnen und A liegen, scheint darauf zu führen; dass collectiva mit in später in gebrauch kamen, als räumlich erscheinende

A 275 ὁμοίης ἔμμοςε τιμῆς (vgl. O 189. A 410. ε 335). Solche vergleichungen zeigen wie bücher deren sprachgebrauch gewisse verbindungen nicht zulässt, den gedanken wenden. In dem angeführten beispiele aus I stösst man auch an dem zahlwort in an, weil es das eine der beschaffenheit d. h. das gleiche bezeichnet, nicht das eine der zahl; gleiches ist der fall in der trauerrede der Andromache X477. Vertheidigen lässt sich diess mit N 487, was aber nicht ganz entspricht. Dass Achill denselben gedanken dreimal ausspricht, worauf die scholien aufmerksam machen, entschuldigen wir nach moderner ansicht; im reiste des alten epos liegt es nicht, und jedenfalls ist das streben nach vielfachem ausdrucke vielen dichtern veraniassung zu schlechten wendungen geworden. - Es findet sich ferner I 491 ล้า จกุฆเล่กู นิโล่รุณเจ้า (gl. A 561) ferner I 143 (285) รถล์ตุลัรณ ซิสλίη ἐνὶ πολλη, ein gedanke der X 504 besser ausgedrückt ist. Schon erwähnt ist I 230 ir doig sc. eguer wir sind in zweisel (vgl. beispiele bei Herm. ad Vig. p. 607); der gedanke ist sinnlich und anschaulich ausgedrückt B 252 ovdé zi no oacoa touer οπως έσται τάδε έργα. Endlich gehört noch hieher die wahrscheinlich sprichwörtliche redensart I 378 I 578 viw de un èr καρὸς αἴση, wo αἰσα der theil der jemand zukommt und έρ αἴση gleich loor. Sonst heisst aloa das geschick und findet sich mit der praposition & noch X 62 αίση έν άργαλέη φθίσει in schwerem verhängniss; dass die präposition fehlen konnte zeigen beispiele wie A 418. E 209. X 477 und für Ω 428 (750) ir daνάτοιό περ αίση ist der einfache ausdruck είν Αίδαο δόμοισιν. Auf gleiche weise lassen sich für viele ausdrücke in gedichten dieses standpunkts stellen finden wo derselbe gedanke einfacher ausgedrückt ist. z. b. K 279 vgl. mit E 809 u. K 244. 245 mit  $\Gamma$  60. So ist άσπαίροντας έν άργαλέησι φονήσιν K 251, so wie das sinnverwandte neur' er porp & 610, dem inhalt nach nichts anderes als xeineros es xorigois. Nur hat der dichter dem gedanken einmal eine abstracte, das andere mal eine sinnliche form gegeben. Denn staub hat eine sinnliche, reale existenz, mord aber ist der subjective gedanke des zuschauers und ausdruck einer über das wahrgenommene angestellten reflection.

Dass ein gedanke bei gleichem inhalt verschiedene formes annimmt erklärt sich bei dramatischen und lyrischen dichtern aus der verschiedenen stimmung in welcher sich der gleiche stoff gleichsam abspiegelt; bei dem epischen dichter aber ist kein unterschied der stimmung vorhanden; er erzählt einfach wieder, ohne seine eigene empfindung einzumischen. Aendert sich daher im epos die form des gedankens ihrem charakter nach, so kann man nur eine änderung des geschmacks als die ursache ansehen, denn die form welche in dem einzelnen falle dem gedanken gegeben werden soll, wird durch den geschmack hestimmt. Aus den angeführten beispielen aber geht hervor, dass diese veränderung

des geschmacks sehr eng zusammenhängt mit dem verschiedenen gebrauche den die grammatik von einer präposition macht. Man kann also nicht in zweifel sein, dass die eine veränderung die andere nach sich gezogen habe, und es muss der versuch gestattet sein von der wirkung, die vor augen liegt, auf die verborgene ursache zurückzuschliessen.

Dass die ganze veränderung aber sehr langsam vor sich gegangen sei und viele zwischenstufen durchlaufen habe, ehe sie auf den punkt gelangte auf dem sie in I steht, zeigen deutlich bucher wie  $\Gamma$  und die darauf folgenden bis H, auch  $\Theta$ ; dieses letztere jedoch mit dem unterschiede, dass hier der eindruck gemischter art ist und sich schwer eine bezeichnung finden lässt welche auf das ganze passe und allen theilen gerecht sei. Alle diese gesänge nemlich haben verbindungen der ersten art, wie es scheint ohne beschränkung vom standpunkte der grammatik, wenige verbindungen der zweiten und gar keine der dritten auszer år φιλότητι Η 303; sie scheinen also einen übergang von dem standpunkte von A und B zu dem von A u. s. f. zu bilden. Ebenso muss man die vereinzelten verbindungen der fünften art, welche von O an vorkommen, als übergänge ansehen zu dem äussersten standpunkte den der sprachgebrauch innerhalb der Ilias erreicht. Zu einer endgültigen feststellung der reihenfolge gehörte eine umfassende vergleichung aller theile der grammatik. Gegenwärtig bleibt, durch vergleichung der Odyssee und der folgenden epiker, zu zeigen dass die sprachentwickelung nicht stehen blieb, sondern in dem nachgewiesenen gang fortschritt.

Zunächst zeigen sich in der Odyssee beispiele der ersten gattung wie ἐν χώρφ α 426. η 123. χ 211. 271. γ 228. ξ 6. ο 260. φ 366. ἐν χώρφ ψ 186. ferner ἐν νοτίφ δ 785. ἐν περιφαινομένφ s 476. ἐν μέσσφ ι 429 μ 20 ἐν προχοῆς λ 241 ν 65. ἐν περάτη ψ 243. ferner aus der zweiten gattung sind schon bekannt ἐν ἀγορῆ γ 127. θ 503. ἐνὶ βουλῆ γ 127. ἐν δαιτί γ 336. θ 76. ἐν ὁμίλφ θ 791. θ 216. λ 513. ἐνὶ πληθνῖ λ 513. ἐνὶ ἀγῶνι θ 290. 238. ἐν πολέμφ χ 553. λ 536. ξ 222. ἐν ὑσμίνφ λ 416. ἐν δηιοτῆτι λ 515. μ 257. χ 229. ἐν στροφάλιγγ χ 39. ἐν θαλίγς λ 602; neu sind ἐν γάμφ  $<math>\mathring{η}$  ἐράνφ  $\mathring{η}$  εἰλαπίνη λ 414.  $\mathring{σ}$ 

Von der dritten gattung sind schon bekannt ἐν ἔργοισιν η 52 ἐν ἄλγεσιν η 212. φ 88. ἐν φιλότητι Ο 313. ἐν πόναισιν ν 301. ν 48. ἐν μοίρη χ 54. ἐν στείνει χ 460. Neu sind: ἐν ἀρμονίησιν ε 361 und wendungen wie

ν 23 εν πείση κραδίη μένε wo auch μένειν die bedeutung des verweilens verliert, ganz wie κεῖσθαι in

φ 88 κεῖται ἐν ἄλγεσι θυμός gleichsam abgeschliffen wird zu "sich besinden". Deshalb ist

8) δημος bezeichnet noch häufig den örtlichen demos α 103. ν 97. • 533. π 419. ω 283. sonst mit völkernamen z. b. ν 322. aber zuweilen beiset es "volk" und ist collectiv δ 791. λ 252. σ 114. ψ 118.

x 464. 465. οὐδέ ποθ' ὑμῖν θυμὸς ἐν εὐφροσύτη weniger an-

stössig.

Ferner s 395 ἐν νούσφ κῆται κρατές ἄλγεα πάσχων, eine nachahmung von B 721 (ε 13) wo ἐν νήσφ steht. Gerade nachahmer sind oft genöthigt statt individueller beziehung, wie die beziehung des orts ist, allgemeine gedanken zu setzen. Ferner

δ 497 (λ 383) ἐν νόστφ ἀπόλοντο, wo für das dichterische

bild der handlung έν νήεσσιν genügen würde.

ε 108 εν νόστω Αθηναίην αλίτοντο

ist auch noch ungenau, denn ή τοῦ Λοκφοῦ ἀσέλγεια, wie Eustath es nennt, geschah nicht "auf der fahrt" (Voss). Die entgegengesetzte ungenauigkeit begeht Agamemnon wenn er sagt:

ω 96 ἐν νόστφ γάρ μοι Ζευς μήσατο λυγρὸν ὅλεθρον. So unbedeutend solche ungenauigkeiten scheinen, so schwer wird es sein beispiele der art in den guten gesängen nachzuweisen; denn der wahre dichter erklärt sich selbst, stellen aber wie diese kann nur der richtig verstehen der den mythos aus andern quellen kennt. Dann findet sich ἐν ὀνείρφ τ 541. 581. (φ 79) was nach der oben gemachten bemerkung schwerlich in den ursprünglichen gesängen der Ilias vorkam.

Als ein fernerer beweis wie die sprache schon im stande ist eine menge einzelner gedanken in einen abstracten ausdruck

zusammenzufassen, dient

x 360 αίψα γὰς ἐν κακότητι βςότοι καταγηςάσκονσι». Nestor drückt das eintreten des alters durch mangel an kraft und schönheit aus und auch die Odyssee schildert die wirkung grosser anstrengungen auf den körper in schönen bildern.

θ 182 τῦν δ΄ ἔχομαι κακότητι καὶ ἄλγεσι· πολλὰ γὰρ ἔτλην ἀνδρῶν τε πτολέμους ἀλεγεινά τε κύματα πείρων

vgl. ε 223. Φ 231. — Abstract ist die form desselben gedankens auch noch o 356 ἐν ἀμῷ γήραϊ θῆκεν; wofür man He. Ερ. 705 gewöhnlich ἀμῷ γήραϊ δῶκεν, liest. Bei λ 602 τέρπεται ἐν θαλίης ("freut sich der festlichen wonne" Voss) kann man in zweifel sein, ob von dem orte wo Herkules sich befindet (ζ 46. ν 61) oder von dem gegenstande an dem er sich ergötzt (1186 δ 597. ο 399. δ 166. Φ 429) die rede ist. Ist auch grammatisch das erstere anzunehmen ("oblectatur in conviviis"), so geben doch immer solche stellen spätern dichtern anlass zu freieren wendungen, in denen statt der räumlichen die gegenständliche beziehung eintritt. (He. Ερ. 115. "Ασ. 273. Qu. 1830. II 134.) Wirklich ist diess der fall:

ν 291. 292. ὅς σε παρέλθοι ἐν πάντεσσι δόλοισιν und η 212. τοῖσιν κεν ἐν ἄλγεσιν ἰσωσαίμην.

ér könnte den zustand ausdrücken in dem sich Odysseus befindet "in meinem leide darf ich mich ihnen vergleichen"; dann würde éór dabei stehen und Voss übersetzt richtig "ich darf ihm gleich mich schätzen an elend". Er drückt hier bloss die beziehung

aus in welcher die vergleichung stattfindet, es dient somit ein grammatisches verhältniss zu umschreiben, welches im lateinischen durch den blossen ablativ (aequiparare aliquem aliqua re), im griechischen meist durch accusativ oder dativ gegeben wird. Solche fälle, wo nemlich ir zur umschreibung grammatischer verhältnisse dient, würde man als die vierte gattung des gebrauchs der präposition ansehen. Dieselbe tritt nicht in der Ilias auf, zeigt sich auch innerhalb der Odyssee nur in schwachen anfängen, wird aber von den folgenden dichtern weiter geführt. Man kann nicht hieher rechnen stellen wie Γ 209 Τρώεσσιν έν άγρομένοισιν έμιχθεν verglichen mit E 134 προμάχοισιν έμιχθεν noch Β 483 (θηκεν) έκπρεπε' έν πολλοίσι καὶ έξογον ήρωεσσιν verglichen mit Z 208 ὑπείρογον ἄλλων; auch nicht die verschiedenen constructionen von ἀνάσσειν u. a. w.; denn in solchen fällen ist die räumliche auffassung "sich auszeichnen ἐν ἀργείοισιν" zulässig neben der gegenständlichen "die Argeier übertreffen". Es ist aber in dieser vierten gattung als besonderer fall der gebrauch enthalten, dass er mit seinem substantiv ein adverbium der weise umschreibt. Derselbe findet sich schon früh, sogar in der Ilias έν μοίρη T186. Φ 54 für κατά μοίραν, vielleicht auch έν καρός aιση I 378, aus der Odyssee έν ωρη iusto tempore ρ 176 9).

Wenn demnach im allgemeinen die sprache der Odyssee den eindruck macht, dass sie jünger sei als die der Ilias, so ist es aus mancherlei gründen ungleich schwerer die einzelnen bücher unter einander zu vergleichen. Am meisten nähert sich der neunte gesang dem älteren sprachgebrauch. Es findet sich nur έν μέσσφ (1 129), dann der zweite mit ἐνὶ θυμῷ (β 192. 248) in der ersten mit ένι θυμφ (α 119. 200. 311. 320) und ένι χώρφ (α 426). Auf ungeführ gleicher stufe steht der anfang von z bis zu der stelle wo Odysseus seine gefährten zur Kirke abholt, eine erzählung welche bei zusammenhängender darstellung nicht fehlen darf, aber auch bloss des zusammenhangs wegen nöthig ist. Am schärfsten tritt in entgegengesetzter binsicht die Nekyie bervor (er nooγοης λ 241. ενί δήμφ 352. εν ύσμίνη 416. εν δηιοτήτι 515. εν πολέμφ 536. ἐν πληθυί 513. ἐν γάμφ, ἐράνφ, είλαπίνη, ἐν θαλίης 602. ἐν νόστφ 383 meist beispiele der zweiten gattung), etwas weniger scharf, wenn man bloss zählt, die letzten sechs hücher. Sie stehen, nach der art der beispiele, auf dem dritten standpunkte oder gehen zum vierten über. Auf diesem letztern befinden sich alle folgenden epiker, stücke der hymnen und vielleicht Hesiods ausgenommen.

In den hymnen sind mir nur bekannt: ἐν φιλότητι (Απ. 208 Ε. 4. Αφ. 17. 264. 288 und XXXIII, 5), ἐν ἀγῶνι VI, 19; das

e le

•

Ę

<sup>9)</sup> is  $\theta \nu \mu \bar{\varphi}$  findet sich a 119. 200. 311. 320.  $\beta$  192. 248.  $\delta$  158.  $\zeta$  313.  $\eta$  42. 75. z 317.  $\mu$  217.  $\zeta$  490. o 7. 172.  $\pi$  99. 342. v 5.  $\varphi$  218. z 11. 411.  $\omega$  510.

adverbiale is ήσυχίη Ερ. 356; ein anderes grammatisches verhältniss umschreibt is XIX, 16.

In Hesied mehrt sich zahl der beispiele und freiheit des gebrauchs: ἐν πείρασιν (Θε. 335. 518. 622), ἐν ἀγουῷ (Θε. 430), ἐν δαί (Θε. 650. 674), ἐν δηιοτῆτι (Θε. 662), ἐν πολέμφ (Θε. 936), ἐν φιλότητι (Θε. 306 und sonst sehr häufig), ἐν δίνη (Θε. 434), ἐν θαλίης (Θε. 65. Ερ. 115) ἐν δαιτί (Ερ. 742), ἐν προχοῷ (Ερ. 757), ἐν πυθμένι (Ερ. 369), ἐν θυμῷ (Ερ. 297. 491), ἐν ἀγῶνι (Ασ. 295), ἐν ἀγλαίαις τε χοροῖς τε (Ασ. 272), ἐν ἴδει (Ασ. 397).

Bei den spätern wird der gebrauch noch freier und es kommt bei ihnen was oben als vierte gattung bezeichnet wurde zur vollständigen geltung. Es finden sich bei Apollonios von Rhodos: ἐν πείρασιν (1 81), ἐν χώρφ (Ι 529. III 945. 981. IV. 1398), ἐνὶ χώρη (ΙΙΙ 170. 1164), ἐν ξυνοχῆ (Ι 160. 1006. Η 318), ἐν αγορῆ (Ι 128. 673. 819. Η 1020), ἐν δήμφ (ΙΙ 1019), ἐνὶ πτολέμοισιν (Ι 467), ἐν σταδίη (Ι 200), ἐν χοροῖς, εἰλαπίνησιν Ι 819), ἐν κακότητι (ΙΙ 1130. ΙΙΙ 476), ἐν φιλότητι (ΙV 1737), ἐν θυμῷ (ΙΙΙ 551. 700. IV 1111), ἐν αΐση (ΙΙ 66), ἐν ὀνείρφ (Ι 290. Η 306). Neu sind ἐν προμολῆ (Ι 1174. ΙΙΙ 215), ein wort das wenigstens in seiner entstehung abstract ist, aber allmälig, wie ἀγορή, concrete bedeutung annimmt; ῥόφ ἔνι (Ι 1234), ἐνὶ γενεῆ (ΙΙΙ 605), βοῆ ἔνι (ΙV 1000), ἐν καμάτοισιν (ΙΙ 214), ἐνὶ ἡθεσιν (Ι 1211), ἐνὶ δείμασιν (ΙΙ 644), ἐν εὐχωλῆσιν (ΙΙ 834), ἐνὶ κάρτεῖ (ib.), ἀρετῆ ἕνι (ΙΙ 641), νόφ ἕνι (ΙΙ 256).

Bei Quintus sind μάχη ένι, ένι πτολέμοισιν, έν δηιστητι, έν δαΐ, ἐν ὑσμίνη ganz gewöhnliche ausdrücke und eine besondere aufzählung ist unnöthig; ένὶ πτολέμοισιν allein kommt gegen 20mal vor. Sinnverwandt und ihm eigenthümlich ist ένὶ χάρμη (I 98. 630. IV 166. V 202. 231. 605). Ebenso findet sich er χώρφ (XIII 135), εν ξυνοχήσιν (IV 342), εν αγώνι (IV 113. 147. 292. 537), εἰν ἀγορῆ (ΙΝ 124. 126. Ν 234), ἐν ὁμάδφ (Ν 205), έν θαλίησιν (1 91), und τέρποντ' έν θαλίησιν (ib. 830), έν είλαπίνησιν (II 134. XIV 105), εν δαιτί (VII 63), εν βουλή (II 71. V 155. 252), er alog (VI 184), er καμάτοισιν (III 447), er πείθεσιν (III 455), εν άλγεσιν (VII, 85. XIII 414), εν νόστφ (VI, 524), έν κακότητι (X, 393), έν όνείραϊ (XII 109). Neu sind 'έν μυχώ (VI 484), εν μυγάτοισιν (VI 477. XIII 385), εν χεύματι (VIII 415), έν λαοίς (1 309), έν όρφνη (XIII 325), έν αίγλη (XIII 501), έν ἀέθλοις (IV 164. 358.), ἐν πληγῆσιν XII 372 10), ἐν κτεάτεσσιν (XIII 345), ἐν παλαισμοσύνη (ΙΥ 311), ἐν εἰρήνη τε καὶ δλβφ (X 379).

In den orphischen Argonauticis finden sich έν έθνει (54), έν μυχῷ (914), ἐν προχοαῖς (672), μύθοισιν ἕνι (735), ἐν βιοτῷ (835), ἐν εἰλαπίνησιν (513), ἐν ἡνορέησιν (170).

<sup>10)</sup> Die stelle heisst vollständig αλλ' ἐνὶ Θυμῷ ἴτλη καὶ πλημήσων καὶ ἐν πυψὶ τειφόμετος πες, wo nach der sitte der spätern, ἐνὶ rückwärts auch zu πλημήσων bezogen wird, vgl. Qu. XIV 589. Or. Ar. 672, 1165,

Wollte man noch weiter gehen und auch Nonnus in den kreis dieser untersuchung zieben, so würde sich nicht allein die zahl der mit éri verbundenen abstracten ausserordentlich vermehren. sondern auch die freiheit in der art der verbindung. Bei ihm hat dieser gebrauch eine ausdehnung wie in den neueren sprachen. Es zeigen indess die angeführten stellen dass auch innerhalb des alten oder objectiven epos, was erst vereinzelte ausnahme war, in gleichmässigem fortschritt sich erweitert und zuletzt nur noch in der neigung des schriftstellers seine schranke findet, nicht mehr in der unzulässigkeit vom standpunkte der grammatik aus. Da aber die dichter des alten, homerischen epos mit Homer ungefähr gleichen stoff haben, und absichtlich dessen sprache, namentlich die der llias nachahmen, sind erweiterungen eines solchen gebrauchs bei ihnen beweis einer ihnen selbst unbewussten veränderung der sprachweise überhaupt. Die letztere aber ist folge einer änderung des geschmacks. Demnach sind ähnliche erscheinungen innerhalb der homerischen gesänge nicht werk des zufalls, sondern anfänge eines weitgreifenden umschwungs in der rede - und denkweise, oder der bildung überhaupt, gleichsam erste glieder einer ins unendliche fortlaufenden kette. Und wenn derartige veränderungen überhaupt nur allmälig, mit leisen übergängen, vor sich gehen, so werden gerade die ersten schritte am langsamsten gethan werden, so dass die stattfindende bewegung nur durch vergleichung der folgenden schritte erkannt werden kann.

Es ist im vorhergehenden der nachweis versucht worden, dass die präposition ivi ursprünglich nur räumlich gebraucht, dass sich aber der gebrauch derselben allmälig ausdehnte und sie dann auch von der weise wie etwas geschieht gebraucht werden konste, dass ferner abstracte, ohne ursprünglich einen ort zu bezeichnen, auf räumliche verhältnisse übertragen wurden. Es ist diess jedoch nicht die einzige veränderung welche die anwendung der präposition erlitt, vielmehr kann man bemerken, dass auch in fällen wo iv räumlich gebraucht und mit concreten verbunden wird, anfangs ungenauigkeiten vorkommen, die in ihrem fortgange zu wirklichen unterschieden führen.

In seltenen fällen drückt das räumliche in nicht das umschlessensein von einem gegenstande aus sondern die unmittelbare berührung zweier gegenstände und muss dann im deutschen durch "an" übersetzt werden. Zuweilen ist nach unserem spruchgebrauch "an" gewöhnlich, der natur der sache nach aber auch "in" zulässig, und wenn man in solchen fällen jede sprache nach ihrer eigenen auschauungsweise beurtheilen muss, so ist es oft schwer die richtige grenze zu ziehen. So sagen wir vom sterne "am himmel", der Grieche "im himmel" in object X 318, weil es sieh nicht das gewölbe, welches den rand bildet, sondern das gewölbe sammt der von ihm eingeschlossenen atmosphäre als

himmel denkt; daher auch  $o\dot{v}qar\dot{o}r$   $e^{i}c\omega$  z. b.  $\Theta$  879;  $\dot{e}^{i}\xi$   $o\dot{v}qaro\ddot{v}$  gewöhnlich sind, während wir "zum" und "vom himmel" sagen. Anders verhält es sich mit fällen wo nicht nur nach unserem, sondern auch nach griechischem sprachgebrauch ein angrenzen an einen andern gegenstand gedacht und doch  $\dot{e}r$  gebraucht wird. So heisst  $\vartheta ig$  der sandhaufen am meere, das ufer, d. h. der theil des landes welcher am meere liegt, und entspricht dem deutschen "düne", dem es auch in etymologischer hinsicht verwandt ist. Das einzige, mir bekannte, beispiel wo es ungenau mit  $\dot{e}r$  verbunden wird, ist:

Ψ 692 ως δ' δθ' ύπο φρικός βορέω αναπάλλεται ιχθύς 693 θίν' εν φυκιοέντι

("in litore" St. "apud litus" Da. "litus versus" He. "am strand" Voss). Nach der erklärung der scholiasten, welche Eustath wiederholt, ohne sie zu seiner eigenen zu machen, springen bei aunäherung des sturmes die fische in die böhe.

So heisst es ferner

Δ 422 ώς δ' οτ' έν αίγιαλφ πολυηγέι κύμα θαλάσσης (όρουzai) ebenso Ap. II. 925. Or. Ar. 187 während B 210 noch der blosse dativ αἰγιαλῷ steht. Es scheint als habe der dativ das befinden an, in, bei einem gegenstande ausgedrückt und die adverbiale bestimmung "innen" sei durch das was wir jetzt präposition nennen selbständig hinzugetreten; dieselbe scheint aber auch allmälig ihre volle schärfe, gleichsam durch abschleifung, zu verlieren. Es finden sich aber die erwähnten ungenauigkeiten, wie das folgende zeigen wird, nicht in den gesängen mit altem sprachgebrauch und wachsen, in den spätern epikern, morklich an zahl und umfang. Diese erscheinungen berechtigen zu dem schlusse, dass ihr vorkommen auch innerhalb der Ilias, einem ähnlichen gesetze folge wie die abstracten die ér zu sich nehmen; und es ist deshalb von wichtigkeit eine möglichst vollständige übersicht derselben zu geben. -- Ebenso wie die ebenerwähnten stellen, ἐν αἰγιαλῷ und αἰγιαλῷ, scheinen sich zu verhalten Z483 und Hy. Δη. 238. Ferner ist έν ποταμφ Σ 521. a 466. am flusse, \$\Phi\$ 282. \$B\$ 861 (875) dagegen im flusse, vgl. \$\Omega\$ 351. Ap. III 168. Für ένὶ προχοῆς ποταμοῖο (παρελέξατο) 1 242 findet sich P 263 ἐπὶ προγοῆσιν, vgl. v 65; ferner steht He. Θε. 335. 518. 622. Ap. I 81 ἐν πείρασιν, wofür sonst genauer ἐπὶ π. stebt. z. b. ι 284, vgl. ψ 243 er περάτη. Sehr unbestimmt ist Qu. X 163. An einer andern stelle von \( \Psi \), welches sich durch dergleichen ungenauigkeiten auszeichnet, findet sich

Ψ 338 ἐν νύσση δέ τοι ἵππος ἐγχριμφθήτω und Ψ 344 ἐν νύσση γε παρεξελάσησθα (ad metam am ziele), während eb. 332 die νύσσα ein stück holz ist, das in der erde steckt. Ferner O 645 ἐν ἀσπίδος ἄντυγι πάλτο (vgl. 647) ("ad extrema eram" St. D. "in extrema ora" He., "unten am schilde" Voss), wo an ein umfassen gar nicht mehr gedacht werden kann;

ebenso wenig Qu. XI 396. Diess lässt sich noch thun Z 39.  $\Gamma$  349. (P 45) Qu. II 529. auch Z 40  $(\Pi$  371) N 162. 608. P 607 und O 463. aber  $\Pi$  712 denkt man bei έν πύλησιν "am thore" d. h. in dessen nähe. Es fällt ferner auf wenn Z 223. o 247. ἐν Θήβησιν heisst "bei Theben" vgl. δ 126 B 549; wenigstens ist in dieser zeit ein solcher gebrauch vereinzelt (Vig. ed. Her. p. 605), denn ἐν Τροίγ heisst "in Troas." E 370 heisst ἐν γούνασι πὶπτε Διώνης ad genua; ἐν θύρησιν α 255 kann man nicht hieher ziehen, aber  $\mu$  51 (δησάντων) ὀρθὸν ἐν ἰστοπέδη ( $\mu$  163. 179), ferner  $\mu$  90. 91. ἐν δὲ ἐκάστη (δειρῆ σμερδαλεὴ κεφαλή auch  $\mu$  103 ist ähnlich. Bei Hesiod heisst es He. Έρ. 681 (πέταλα φανείη) ἐν κράδη ἀκρότατη (vgl.  $\beta$  312); endlich hat Quintus (XIV 612.) ἐπὶ πέτραις ἄξαντες νῆας, vgl. Or. Ar. 1215, wo die Odyssee πρός setzen würde ( $\iota$  284). Sehr frei ist Or. Ar. 458.

Eigenthümlich ist der gebrauch den das letzte buch der Ilias von der präposition macht. Ω 351 ἐν ποταμῷ kann heissen "im flusse"; aber durch ungenauigkeit und durch seltenen mangel an anmuth fällt auf

Ω 359 δρθαί δε τρίγες έσταν ένι γναμπτοισι μέλεσσιν. (vgl. He. "Ao. 391). ("in flexilibus membris" He. "an den biegsamen gliedern" V.); die glieder mit gelenken, arme und füsse, sind der sitz der kraft und daher A 609 (ης) έσχεν ένὶ γν. μ. ( $\lambda$  393.  $\varphi$  383.). In  $\Omega$  ist eine stehende formel auf ungeschickte weise angewandt, weil man sich im einzelnen falle nicht mehr streng an den wortsinn bindet; fast scheint es als ob 70. µ. der kopf sein sollte. Jedenfalls muss die stelle wo eine solche wendung so gebraucht wird, jünger sein als die wo sie ihre strenge grammatische bedeutung hat. Aehnlich ist es demselben ausdruck ergangen v 398. 430. vgl. Qu. XIII 183. Ferner ist Ω 527 δοιοί γάρ τε πίθοι κατακείαται έν Διός ούδει. Die übersetzer helfen sich mit "schwelle", aber es steht οὖδει nicht οὐδφ; die lexika bleiben bei der richtigen bedeutung "fussboden" und erklären mit sch. B. ἀπὸ μέρους τῷ οἴκφ. Wenn der dichter eine selche figur auch anwenden kann, so darf doch das figürlich gebranchte wort nicht in einer verbindung vorkommen welche seiner ursprünglichen bedeutung widerspricht, denn die schönheit der figur besteht darin, dass zu der eigentlichen eine bildliche bedeutung hinzukommt, ohne ihr gewalt anzuthun, und so dem geiste zwei vorstellungen statt einer geboten werden. Die fässer aber liegen nicht "in" sondern "auf" dem boden. Die mythologische vorstellung ist dieselbe wie Ε 734 (Θ 385) κατέχευεν πατρὸς ἐπ' ονόει, nur der grammatische ausdruck hat sich geändert; es wird êr für êni gebraucht 11). Aehnlich scheint es sich mit

<sup>11)</sup> δάπεδον findet sich stets mit εν (Δ 2. δ 627. [q 169] λ 576. χ 188. Qu. IV 153. XII 310.

η 89 zu verhalten, wo ἐν οὐδῷ auf der schwelle hiesst. Dieselbe erweiterung des gebrauchs findet sich bei spätern fortgesetzt und deshalb erscheinen die erwähnten gesänge aus Homer spätern sprachgebrauch zu haben als andere ohne solche ungenauigkeit, vgl. He. Θε 865. 866 (σίδηφος) οῦφεος ἐν βήσσυσιν τήκεται ἐν χθονὶ δίγ, denn ἐνὶ χθονὶ ist soviel wie ἐπὶ χθονὶ; ferner Ap. III 1308 τὸν δ΄ ἐν χθονὶ κάββαλεν (vgl. IV 388), wo ἐνὶ χθονὶ dasselbe ist was noch Ψ 730 durch ἐπὶ χθονὶ gegeben wird oder mit einem geringen unterschiede, Θ 492 durch ἐπὶ χθονα (wie Ap. IV 696). So steht Ap. IV 1550 ἐν χθονὶ βάντες für ἐπὶ χθονὸς βάντες, das land betreten; den gegensatz zum wasser pflegt χθον sonst nicht zu haben. Auch ἐν χθονὶ κεῖτο Qu. XIII 232 folgt diesem gebrauche während ib. IV 517. XI 371 sich wie gewöhnlich erklären.

Ap. IV 890 τανύσαντες ἐν ἰμάντεσσιν unterscheidet sich von ἐν ὀφθαλμοῖσιν ὀφῶμαι durch das aufgeben des räumlichen enthaltenseins, denn das bild des gesehenen gegenstandes ist, nach einer verbreiteten vorstellung, im auge, nicht aber das segel im seile.

In einigen stellen, deren umgebungen auch sonst viele ähnlichkeit unter einander haben, heisst ἐν νηυσὶν nicht "in schiffen" sondern "im schiffslager oder bei den schiffen" und ist demnach gleichbedeutend mit παρὰ νηυσίν z. b. B 688. 771. (H 229) N 312. T 59. Ψ 248 Qu. IV 92. und dafür findet sich in gewissen büchern νεῶν ἐν ἀγῶνι Ο 428 (Π 500) Π 239. T 42; einmal, wohl nur des verses halber, ἐν νηῶν ἀγύρει Ω 141 wie Π 661 ἐν νεκύων ἀγύρει, obwobl ἀγύρει weder zu νεκύων noch zu νηῶν passt.

Die bedeutung coram oder inter hat in innerhalb der Ilias nur in gesängen des dritten standpunktes.

Ι 121 ὑμῖν δ' ἐν πάντεσσι περικλυτὰ δῶρ' ὀνομήνω

Ι 528 εν δ' υμίν ερέω πάντεσσι φίλοισιν

K 445 η ε κατ αΙσαν εειπον εν ύμιν η ε και οὐκί.

Dieselbe bedeutung findet sich auch bei spätern β 194. Ap. II 10.

IV 88 wohl auch π 378 vgl. Vig. ed. He. p. 603, 856. Bei der stelle der Ilias K 445 sagt sch. A ή διπλη ὅτι ὅμοιον τῷ ἡ ἐμετὰ Τρώεσσιν (Ε 86) d. h. es stehe ἐν für μετά und diess ist auch wirklich der fall, denn die genannten stellen unterscheiden sich dadurch von andern wo ἐν bei personen im plural steht z. b. von K 435, dass nicht der ort einer handlung angegeben ist, sondern durch die handlung, an der gewissermassen auch die nichtredenden theil nehmen, ein verhältniss zwischen den personen entstanden ist. Dafür hat der Grieche μετά; im deutschen wird es auf verschiedene weise ausgedrückt, im lateinischen zuweilen durch coram oder inter. Ἐνὶ aber in dieser bedeutung findet sich noch nicht in gesängen des zweiten standpunktes, wie in Λ. Dass bei so feinen schattirungen des gedankens vieles

dem ermessen des dichters überlassen bleibt ist klar: vielleicht hätte der dichter der B 274 er Agyeioigir schrieb, I 647 perá vorgezogen, denn Achill nahm auf die Achäer rücksicht, Odysseus that es nicht. Das allmälige verschwinden solcher feinen beziehungen ist ein kauptsächliches kennzeichen der neuen poesie, denn sie sind ein zeichen, dass es dem dichter nachgesehen wurde, auch wenn der ausdruck nicht vollkommen dem gedanken adäquat war; und dass die edele sprache der poesie zu der convenienz herabstieg mit der man in der gemeinen umgangssprache beziehungen, die am tage liegen, aus bequemlichkeit nicht besonders bezeichnet. Grammatisch-richtig bleibt die sprechweise, aber sie entkleidet sich auf diese weise allmälig des zauhers der in der uns fesselt. Die poesie ist nicht mehr das freie schaffen des geistes, sondern das befangene streben einen gegebenen historischen stoff in seinem ganzen umfange darzustellen. So sind auch die oben erwähnten fälle anzusehen wo eri stand, wo man aber êni oder noos erwartete. Dass selbst die alten die vorgehende abwandlung bemerkten zeigt die bemerkung des scholiasten zu K 445. Ganz vergeblich würde es sein alle stellen wo farblosere prapositionen wie ¿ví allmälig eindringen, zusammenzustellen, denn die grenzen der sprechweise sind weit und gestatten freiheiten die sich der sorgfältigsten untersuchung entzieben: ein beispiel aber findet sich auch noch in der Ilias wo, um mit dem scholiasten zu reden, ένί für μετά steht, nemlich

4'703 τὸν δὲ δυωδεκάβοιον ἐνὶ σφίσι τῖον Άχαιοί Voss "bei sieh" Damm "apud se" beide nach Eustath, welcher καθ ἐαντούς erklärt; richtiger übersetzen Heyne und Stephanus inter se wie μετὰ σφίσιν Κ 208, denn ἐνὶ σφίσιν gleich secum bei secum reputare ist noch später als ἐνὶ für μετὰ (Ap. 111 23. 397. I 460). Mit der übersetzung inter se vergleicht sich

Ap. H 1378 ωρη δ' ήμὶν ἐνὶ σφίσι μητιάασθαι, da doch sogar K 208 (398. 409) noch μετὰ σφίσιν steht. Anderer art, und ebenfalls den spätern eigenthümlich, sind wendungen wie Ap. II 746. Qu. XII 329. Vereinzelt steht bei Homer E 398 ἐν τοῦσιν ("inter hos" He. Ste., "auch" Voss), wo man versucht ist gleich ihnen zu übersetzen; vgl. X 217. Damm erklärt unus ex diis.

Harte constructionen, in denen aber έν seine bedeutung behält, sind folgende: o 206 muss man νηὶ δ΄ ἐνὶ πρύμνη ἐξαίνντο δαρα erklären durch "nahm sie heraus und stellte sie ins schiff". vgl. Hy. Έρ. 112; härter ist Ap. III 980 ἐκάνομεν εὐμενέοντες χώρφ ἐν ἡγαθέφ. Hy XIX 10 πέτρησιν ἐν ἡλιβάτοισι διοιχνεί denkt man ἐων hiezu vgl. ib. 13. Ap. III 140. IV 918; bei He. ἀσ. 276 gchört χερσίν zu δαίδων, steht aber beim verbum.

So gering jede einzelne der aufgeführten ungenauigkeiten, für sich allein genommen, ist: so wichtig werden sie, in der übersicht, durch die bemerkung dass sie sich nicht finden in den büchern des ersten und, nur sehr selten in denen des zweiten

standpunkts. Der sprachgebrauch der bücher des dritten bildet somit, auch in dieser hinsicht, einen übergang von dem ursprünglichen, wie er sich am reinsten in der  $\mu \bar{\eta} r \eta_i$  zeigt, zu dem der spätern epiker, wenn sich auch hier eine so gleichmässige entwickelung nicht, im einzelnen, nachweisen lässt wie bei dem verbindungen von  $\dot{r}i$  mit abstracten. Dass in solchen sachen vieles dem, was wir zufall nennen, anheimgegeben bleibt ist natürlich und manche einzelheit findet vielleicht bessere erklärung als die hier versuchte. Um aber das ergebniss im ganzen noch von einer dritten seite zu beleuchten, ist es nöthig eine veränderung in betracht zu ziehen welche tiefer als alles bisherige in das wesen der sprechweise eingreift, nemlich das überkandnehmen bildlicher redeweise in den homerischen gesängen.

Insofern bildlicher ausdruck, eine art stillschweigender übereinkunft zwischen dem sprechenden und dem hörenden voraussetzt, um mit gewissen wendungen einen sinn zu verbinden der nicht im wortlaute liegt: ist er immer etwas subjectives und als solches der alterthümlich epischen redeweise fremd. Wird er gleichwohl zugelassen, so geschieht es entweder weil es beziehungen gibt die man kaum anders ausdrücken kann, oder wenn ein besonderer nachdruck in die rede gelegt werden soll. Eine von diesen beiden ursachen wird man immer wirkend finden wenn in büchern mit altem sprachgebrauch in den ersten büchern der Ilias, theilweise auch der Odyssee, der ausdruck bildlich ist. Bald aber, wie häufig bei poetischen freiheiten, wird was anfangs nur auf besondere veranlassung geschah und als ausnahme auftrat, etwas alltägliches, und gegen die mitte der Ilias findet bildliche redeweise sich so häufig, dass man darin ein gewisses suchen danach, eine vorliebe für neues zu erkennen geneigt ist. Um diess streng zu beweisen wäre eine aufzählung aller bildlichen redeweisen die sich in der Ilias finden nöthig und diese würde, an sich, die hier gesteckten grenzen überschreiten. Aber auch die fälle wo das durch er ausgedrückte verhältniss zweier gegenstände bildlich gefasst wird, können ein wenigstens näherungsweise richtiges bild des ganzen geben. Dieselben sind, innerhalb der epiker bis auf Quintus, so zahlreich dass man in gefahr kommt zu ermüden oder den zusammenhang des ganzen über der menge einzelheiten zu verlieren. Nichtsdestoweniger soll eine solche zusammenstellung hier versucht werden, um zu zeigen dass auch in dieser hinsicht eine entwickelung der sprechweise stattfindet und dass innerhalb der homerischen gesänge unterschiede fühlbar sind, die man als die ersten anfänge derselben ansehen muss.

Die grenze zwischen bildlichem und eigentlichem ausdruck ist so fein, dass sie nicht in allen fällen streng gezogen werden kann. So kann man zweifelhaft sein ob eine erweiterung des wortlauts stattfindet in stellen wie A 441. (446)  $\pi\alpha\tau\varrho$   $\dot{\varphi}$   $\dot$ 

Φ 103 ον κε θεός γε

104 Ἰλίου προπάροιθεν ἐμῆς ἐν χεροὶ βάλησιν und Φ 82 νῦν αὐ με τεῆς ἐν χεροὶν ἔθηκε (μοῖρ' ὀλοή); auch im deutschen sagen wir "das geschick gab mich in seine hand" und meinen "in seine gewalt, er konnte mit mir machen was er wollte." Die räumliche auffassung verschwindet bei einem ähnlichen ausdruck

E 558 ἀνδοῶν ἐν παλάμησι κατέκταθεν (Qu. I 812) wo man "in manibus, manibus", "durch männerhand" übersetzt, ἐν παλάμησιν sich aber nicht wie an andern stellen z. b. E 594 streng sinnlich erklären lässt. So umschreiben diese worte auch Η 105 Εκτορος ἐν παλάμησι (φάνη βιότοιο τελευτή) darchans nur das grammatische verhältniss ὑφ Εκτορι, denn wendungen die so oft vorkommen, werden gleichsam abgeschliffen und verlieren ihre ursprüngliche kraft. Sehr lose ist die verbindung Φ 469, härter

Ω 788 Εκτορος ἐν παλάμησιν ὀδὰξ ἔλον ἄσπετον οὖδας. (manibus, durch hände), weil hier auch die handlung bildlich ausgedrückt ist. Apollonios dehnt diesen gebrauch auch auf ἐνὶ φρεσίν aus, wenn er sagt

Ap. IV 784 ἐμῆσιν ἐνὶ φρεσὶ τίεται und Quintus (1 400) auf ἐν ποσίν.

Ungenau ist ebenfalls der ausdruck

X 426 ώς δφελεν θανέειν έν χεφοίν έμῆσιν womit sich Qu. I 246. XIV 262 vergleicht; ib. X 288 steht in gleicher bedeutung σῆσιν έν ἀγκοίνησιν; aber die grenze des schönen überschreitet eine stelle der llias, in deren nähe sich viele ungefüge und harte wendungen finden:

Ν 653 εζόμενος δε κατ αίθι φίλων εν χεροίν εταίρων

654 θυμον αποπνείων, ωςτε σκώληξ έπι γαίη

655 κείτο ταθείς.

(inter manus, in manibus, in armen), wo die menge der bestimmungen zur folge hat, dass keine einzige scharf gefasst werden kann. Denn abgesehen davon, dass Harpalion, bei der art seiner wunde, sich schwerlich gesetzt hat, widerspricht εξόμενος dem κεῖτο ταθείς und ἐν χεροίν ἐταίρων stimmt nicht zu ἐπὶ γαίη; ἐν χεροίν ist was wir nennen "unter den händen" für "ganz nahe dabei, so dass man damit beschäftigt ist", was zum überfluss noch einmal in v. 656 gesagt ist. In solchen fällen nähert sich der ausdruck dem bildlichen, denn wenn man auch streng grammatisch erklären kann, so denkt man, beim blossen vernehmen, nicht an strenge fassung der worte.— In der Odyssee findet sich als gegensatz zu dem gewaltsamen tode durch schiffbruch

δ 490 φίλων έν γερσίν ώλετο, den natürlichen tod bezeich-

nend. Das verbum  $\delta \lambda \epsilon \tau \sigma$  passt zu einer solchen todesart, nicht aber das verbum  $\delta \epsilon \mu \eta$ , welches an zwei andern stellen denselben gedanken ausdrückt

α 237 εἰ μέτα οἰς ἐτάροισι δάμη Τρώων ἐνὶ δήμφ

238 ἢὲ φίλων ἐν χεροῖν ἐπεὶ πόλεμον τολύπευσεν
ähnlich ξ 368. Es scheint als sei der zweite vers aus δ 490
an diese beiden stellen übertragen worden; denn eine einmal fest
gewordene verbindung gebraucht man auch in ungenauer beziehung; im augenblicke des bildens aber wird man sie so wenden,
dass sie zu ihrer umgebung passt.

Alles diess aber ist nur ein anfang zu der freiheit, mit wel-

cher Apollonios diese worte anwendet

**Ap. Ι 1112** πᾶσα περαίη

1113 Θρηικίης ενί γεροίν έαϊς προυφαίνει ἰδέσθαι auf der hand d. i. deutlich zu sehen.

Auf ähnliche weise ist der gebrauch von er aproiman all-

mählich freier geworden. Es kommt zuerst vor: Z 213 Ζησός γὰς τοῦ ἀρίστου ἐν ἀγχοίσησιν ἰαύεις mit dem sinne "du bist Zeus gemahlin" vgl. Σ 365, ein sinn,

den es à 260 nicht hat, weil es da von einem einzelnen falle

gebraucht wird. Dagegen ist

λ 267 γείνατ ἐν ἀγκοίνησι Διὸς μεγάλοιο μεγεῖσα (vgl. Ψ 469)
die grammatische verbindung nicht in ihrer vollen schärfe aufrecht erhalten; ἐν ἀγκ. Διὸς μεγ. umschreibt nur die grammatische bezeichnung ὑπὸ Διί. Apollonios setzt noch ein adjectiv hinzu, welches nur die handlung im allgemeinen characterisirt,

zu seinem substantiv aber nicht passt Ap. II 954 ίμερτζοιν έν άγχοίνησι δάμασσεν (gl. IV 1737)

einfacher ist Qu. VIII 98. XII 48, aber bildlich ist

Qu. VII 643 δν ἀτίταλλον ἐν ἀγκοίνησιν ἐμῆσιν (ib. 62) entstanden aus wendungen wie X 503, wo ἐν ἀγκαλίδεσσε τιθήνης wörtlich genommen werden kann, aber auch bildlich die sorgfalt der amme um das im bette ruhende kind ausdrückt. Auch P 197 οὐχ νίὸς ἐν ἔντεσι πατρὸς ἐγήρα ist man versucht so anzusehen, denn davon, dass er sich wirklich ἐν ἔντεσι» befunden habe, wie Λ 731. Τ 384., ist nicht die rede. Im deutschen haben wir dieselbe freiheit; immer aber bleiben solche ausdrücke freiheiten, welche sich nicht in den ersten gesängen der Ilias finden, weil sie mit streng sinnlicher anschauung unvereinbar sind. Sie seheinen zuerst in den stücken, welche mit der hauptmasse von Λ bis Π auf gleicher stufe stehen, also in gesängen des zweiten standpanktes, vorzukommen.

Sinnverwandt mit einigen der erwähnten redensarten ist, in den meisten fällen, der ausdruck έν φιλότητι, der sich zuerst H 203, in einer nicht gewöhnlichen bedeutung, findet. Für den liebesgenuss ist die erste verhandene bezeichnung Γ 445 ἐμίγην φιλότητι καὶ εὐνῆ, denn B 232 ist nebst Ω 130 athetirt. Da-

für findet sich Z 237 παραλέξομαι έν φ., ähnlich ist Z 314. 331. 360 έν φ. εὐνηθηναι; in der Odyssee θ 313 καθεύδετον έν φ. Grammatisch genau ist noch Hy. Αφ. 16. 17. οὐδέ ποτ Άρτεμιδα δάμναται έν φ. Αφοοδίτη. Die grammatische construction wird zuerst aufgegeben Hv. Eo. 4 Diòs er o. mirecoa (wie oben 2 287.), denn μιγείσα hat kein object; ebenso Hy. VII 57. XVIII 4. He. Os. 944. In der theogonie entwickelt sich der ausdruck so weit, dass der wortlaut im einzelnen nicht mehr berücksichtigt wird. Os. 306. 375. 923. 941 (Ap. IV 1737) findet sich noch der sprachgebrauch von Hy. Aq. 288; aber Os. 374 yeirad' vnodundeid Υπερίονος έν φ. ist freier, weil ὑποδμ. kein grammatisches object hat; man erwartet Υπερίονι, wie Hy. Ερ. 4 Διί. Dagegen hat Θε. 380 έν φ. θεά θεφ εύνηθείσα ein object zu εύνηθείσα. was keins haben sollte und Z 314 mit recht keins hat. Der dichter denkt wahrscheinlich an μιγείσα. Bei Θε. 405 κυσαμένη θεά θεοῦ ἐν φιλότητι γείνατο ist auf einen dauernden zustand übertragen, was von einer einzelnen handlung gesagt werden sollte. Dasselbe geschieht v. 625. u. 822. In der letzten stelle ist der gedanke durch den zusatz dia rovoene Appodiene weiter ausgeschmückt, wie auch v. 962. 1005. 1012; nur ist in den beiden zuletzt genannten stellen ir q. bloss umschreibung für υπό. Dieser zusatz ist dem sinne nach wiederholt, aber grammatisch ungenauer ausgedrückt Θε. 980 (χρυσάορι) μιγθεῖσ' ἐν φ. πολυγρύσου Αφροδίτης, indem ein durch Aphrodite veranlasster zustand als in ihrem besitz befindlich dargestellt wird. So ändert sich die form des gedankens, indem sie von dem einfachen zu dem geschmückten fortschreitet, bis die verschiedenen nebenbestimmungen den gedanken selbst überfüllen oder unter sich in widerspruch gerathen; denn der geschmack selbst, der bilder der form, findet nur eine gewisse zeit an seinen eigenen schöpfungen gefallen und gibt dem gleichen stoff in verschiedenen zeiten verschiedene formen. Zugleich zeigen solche beispiele, wie man sich gewöhnen konnte, in gewissen worten nicht den grammatischen sinn streng zu beachten und wie man somit zu dem wirklich bildlichen ausdruck kam, an dessen grenze solche wendungen zu liegen scheinen.

Der älteste fall wirklich bildlicher rede ist

A 297 ἄλλο δέ τοι ἐρέω, σὸ δ' ἐτὶ φρεσὶ βάλλεο σῷσιν ("bewahr es im herzen" V.) vielfach wörtlich wiederholt  $\Delta$  39 E 259 I 611. II 444. 851.  $\Phi$  94.  $\lambda$  453  $\pi$  281. 299.  $\rho$  548  $\tau$  236. 495. 570, unmerklich verändert Hy.  $A\pi$ . 261., nur die zweite hälfte Hy.  $E_{\ell}$ . 107. In I in der zweiten hälfte der llias kehrt der gedanke in mannichfacher abänderung wieder, anfangs mit φρεσίν, dann mit dem abstracteren  $\vartheta \nu \mu \tilde{\rho}$ 

II 83 πείθεο δ' ώς τοι έγω μύθον τέλος έν φρεσί θείω (ξ 227)
 Τ 121 έπος τί τοι έν φρεσί θήσω ("leg' ich ans herz dir"
 V.) (Hy. An. 121)

weniger genau λ 145. π 282. 291. und mit θυμφ

O 566 ἐν θυμῷ δὲ βάλοντο ἔπος ("fassten all in die herzen" V.) Υ 195. 196 ὡς ἐνὶ θυμῷ βάλλεαι, vgl. Ap. II 1111., wo es schon nichts mehr ist als einfach "denken, vorstellen" und der nachdruck verschwindet, den die worte ursprünglich haben. Vgl. ferner α 201. μ 218. ο 172. He. "Ερ. 297. Zahlreich werden diese ausdrücke in P

P 469. 470 σηκερδέα βουλήν έν στήθεσσιν έθηκεν Hier werden sie auch von gemüthsbewegungen und von körperstärke gebraucht

P 569. ἐν δὲ βίην ὧμοισι καὶ ἐν γούνασσιν ἔθηκε 570. καί οἱ μυίης θάρσος ἐνὶ στήθεσσιν ἐνῆκεν,

wo man sich streitet ob der vergleich mit einer fliege schön sei oder nicht. Der inhalt beider verse ist in einen vers zusammengezogen

Ρ 451 εν γούνασσι βαλώ μένος ηδ' ενί θυμφ

hiefür heisst es zwar bildlich, aber einfacher und somit schöner

Ψ 145 μέτος δέ οἱ ἐτ φοεσὶ δῆκετ (α 89) Ε 125 ἐτ γάρ τοι στήθεσσι μέτος πατρώιοτ ῆκα

L 125 εν γας τοι στηθεσσι μενος πατρωίον τ Φ 547 εν μέν οἱ κραδίη θάρσος βάλεν

Hy  $A\pi$ . 462 θάρσος ἐνὶ στήθεσσιν ἔθηκεν siehe ferner γ 76. ζ 140. Qu. I 289. VII 261. XII 229. VII 15.  $\alpha$  330. 321. N zeichnet sich wieder durch ungefügigkeit aus

Ν 55 σφωιν δ' ώδε θεων τις ένὶ φρεσὶ ποιήσειεν

56 αὐτώ θ' ἐστάμεται κρατερῶς καὶ ἀνωγέμεν ἄλλους
Eustath sagt ταὐτὸν γὰρ ἐν πολλοῖς τὸ θεῖναι καὶ τὸ ποιῆσαι
(vgl. Damm ed. Rost p. 955 a) und citirt als beweis α 386 μή
σέγε βασιλῆα ποιήσειεν wo auch das lateinische und deutsche
"setzen" und "machen" neben einander zulassen. Das ist eine
ganz verschiedene construction, von der man keinen schluss auf
die vorliegende machen kann; ποιεῖν ist in dieser verbindung sehr
hart. Eine zweite härte liegt in dem adverbialen ώδε, das als
object gebraucht und durch einen infinitiv erläutert wird. Voss
übersetzt ώδε durch "diesen gedanken" und etwas derartiges vermisst man auch im griechischen. Ungleich besser ist in der zweiten beziehung

ξ 273. 274. Ζεὺς αὐτὸς ἐνὶ φρεσὶ τοῦτο νόημα ποίησεν und wenn auch nicht ganz in dem grade

δ 729. οἰδ ὑμεῖς περ' ἐνὶ φρεσὶ θέσθε ἐκάστη

730. ἐκ λεχέων μ' ἀνεγεῖραι.

Hieher gehört ferner

N 121. 122. ἐν φοεσὶ θέσθε ἕκαστος αἰδῶ καὶ νέμεσιν. quae duo differunt, nam αἰδῶς est ἐξ ἡμῶν αὐτῶν quando nos pudet turpium et indignorum, νέμεσις vero est indignatio aliorum qui nos vident turpes sagt Damm v. αἰδῶς. Gerade in dieser verschiedenen beziehung liegt zum grossen theil die härte, welche O 561. 661. vermieden ist. Auch ist in dem beispiele aus N 121.

ļ

der ausdruck abstracter als in andern stellen, da nièt et rée. allgemeine bégriffet sindyt sonst: aber nur von einem bestiemten worte, reisign éinzelnens ermahning die rede ist. Die stelle ist aus der langen réde in: welcher Poseiden die ermattenden Griechen tudelt; les geht sun drei verse vorher (v. 118) pagganippe ebenfalls in übertragener hedeutung (où xvotokeizeran h. lifts érravoa Kust.); nirgends aber kann übertragene rede weniger en ihrem platze wein als beim tadel. In N findet sich fernér

N 782- er strivessi voor tidel (concret gefanst \$115.) Einem etwas an herz legen, damit er danach thue, findet sich noch I 459, 460, aber die verse I 458-461 stehen in keiner handschrift und Plutarch (de aud. poet. t. VII p. 97 Hu.), der einzige schriftsteller der sie erhalten hat, sagt: ὁ μὰν οὖν Ἀρίσταργος έξετλε ταθτα τὰ έπη φοβηθείς. Plutarch freilich, der verschriften gibt, wie die jugend durch das lesen der dichter zu einem ehrbaren wandel zu erziehen sei, wünscht ihr nicht ein gedicht in die hand zu geben wo der sohn, eines kebsweibes halber, daran denkt, den vater zu erschlagen; Aristarch aber hat gewiss keine ausgaben ad usum Delphini gemacht, und hätte er wirklich diese verse aus solchen gründen aus seinen ausgaben weggelassen, so würden sie sich in andern erhalten haben. Die gründe, die ihn bestimmten, waren anderer art als Plutarch, im scherz oder im ernst, angibt. Dass sie spät entstanden sind, lässt sich auch jetzt noch an der abstracten fassung, die in wenig worten sehr lange gedankenreihn zusammenfasst, erkennen; und es würde ihr günzlicher untergang wehl für die kritik dieser merkwürdigen gedichte ein verlust sein, aber nicht für ihre

Auch wenn man die angeführte stelle nicht in anschlag bringt, bleiben dem verfasser von I bildliche redensarten, durch welche er äussere einwirkungen auf gemüthsstimmungen schildert, und gerade er neigt ganz besonders dazu hin. Hieher gehören zunächst

I 629 ἄγριος ἐς σεήθεσσε θέτο μεγαλήνορα θυμός wo das beiwort μεγαλ. die rede überfüllt, und diese überfüllung zeigt, dass solche ausdrücke, einfach genommen, schon viel von ihrer kraft verloren hatten; denn sonst würde man nicht darauf gekommen sein, sie unnöthig zu überladen. Deshalb ist Qu. IX 85 besser.

Ferner I 636 σοὶ δ' ἄλλημτόν τε κακόν τε

Voss übersetzt ἄλληκτον: durch "unversöhnlich", Heyne durch "implacabilem", und so erklärt Eustath ἄλληκτος θυμός sei der, welcher nicht ἐρητύεται, d. h. zurückgehalten, besänftigt wird. Aber ἄλληκτος heisst "unaufhörlich" und passt zu "zorn", nicht zu "gemüth." Deshalb übersetzt. Stephanus "incessabilem iram" und das ist die andere müglichkeit die stelle zu übersetzen. In bei-

den fällen aber bleibt die erklärung hart. Auch das beiwert sazog passt nicht zu Ovnég, denn man miss entweder übersetzen "hart", wie Voss, (darum H.) oder anevam, wie Stephanus. Einen bösen character zeigte Achill durchaun nicht; aher alle diese ausdrücke sind nicht mehr ihrem inhalte adäquat; der geschmack der ihn gebildet, ist von dem der die einfachen worte der nöres so gans ihrem inhalt entsprechend zu wählen verstand, verschieden. Diese gedichte regen den geist sum selbstachaffen an, indem sie ihm gedanken andeuten, die sich weit ausspinnen lassen, die nöres mahlt ihren gegenstand und will nicht, dass der hörer von seinem eigenen hinsuthue. Die darstellung äst dort objectiv, in I wird sie subjectiv.

In dem letzten hieher gehörigen beispiele ist

Ζ 50 εν θυμε βάλλονται εμοί χόλον (Qu. 1X 493 ενί φρεσώ) wie an vielen andern der aufgezählten fälle, hat der dichter aus freier wahl seinen gedanken bildlich ausgedrückt, die sprache bot ihm andere ausdrücke, welche von dem bildlichen an dentlichkeit nicht übertroffen werden und ein besonderer nachdruck ist durch das abweichen vom einfachen nicht bezweckt. So wird auch bei andern freiheiten der redeweise häufig der anfang gemacht, weil man sich nicht anders helfen kann; hat nich aber der geist erst an gewisse formen gewöhnt, so wendet man sie häufiger an, ohne besondere veranlassung. Es ist kler was in solchen fällen das ursprüngliche und was das abgeleitete ist. Vor allem aber sammeln sich hildliche redensarten in einer sprache an, je länger sie gesprochen wird. Eine vergleichung des deutschen, wie wir es gegenwärtig sprechen, mit der ausdrucksweise unserer vorfahren, würde uns leicht die veränderungen seigen, welche uns unbewusst, auf dem gebiete unserer spreche vorgegangen sind und noch täglich vergehen. Völker, welche leicht auffassen und im stande sind, mit einer art von witz, auch des entfernte zu verbinden, neigen verzüglich zum bildlichen ausdruck hin. Daher drängt sich derselbe bei den Griechen, im fortschritt ihrer entwickelung, unaufhaltsam auch in die epische poesie ein. Und wenn in unsern tagen wahrhaft epische poesie unmäglich zu sein scheint, so steht diess in engem zusammenhange damit, dass diese dichtungsart, in ihrem innersten wesen, bildlicher rede abgeneigt ist; wir aber, bei unserer gegenwärtigen sprech - und denkweise, uns derselben kaum entziehen können. Bei den Gnischen aber bezeichnet das vordringen des bildlichen ausdrucks den verfall des alten, objectiven epes, der sich unter mannichfachen wechseln, in Quintus vollendete und dann zu der lyrisch-epischen dichtungsweise des Nonnus führte.

Es ist in dem vorhergehenden nicht immer möglich gewesten die vergleichung auch auf die folgenden epiker auszudehnen, weil bich innerhalb der Ilius selbst schon grosse verschiedenheiten seigden. Nur sinzelne stellen, welche dem gebrauch der Ilius nahr kamen, konnten sogleich angereiht werden; im allgemeinen aber gehen die folgenden in der schattirung desselben grundgedankens immer weiter auseinander.

Zunächst vom erkennen hat die Odvasce neu

τ 10 και τόδε μείζον ένι φρεσιν έμβαλε δαίμων

ferner & 490 0000 oxide 5000 in buyin und z 347 Paòs de mos er poedir ofues

348 sarrojas iriguar

Vom gänger den gott gelehrt auch Ηγ. Απ. 519 εν στήθεσσιν έθηκε θεά μελίγηουν ἀοιδήν

Qu. XII 308 ένι φρεσί θήκατ' αοιδήν

Neu ist

He. Ερ. 491 έν θυμφ δ' εὐ πάντα φυλάσσεο

Apollonios hat ένι θυμφ βάλετο IV 1111 und neu τώφ έτι βάλλεο

H 256, σχύσειν έν θυμφ III 700.

Von gemüthsbewegungen und körperstärke, welche jemand durch aussern einfluss erhält, sind neu und mehr abweichend beispiele aus der zweiten hälfte der Odyssee

× 461 αύτις θυμόν ένὶ στήθεσσι λάβητε (Qu. I 247)

દે 88 હૈદંવન દેશો જીવદવો જાંજરસ.

Die hymnen des Apoll und der Demeter bieten nichts abweichendes, sie lieben den ausdruck von gefühlen überhaupt nicht; anders ist es mit denen auf Aphrodite und Herr es

Ην. Αφ. 78 τοις έν στήθεσσι βάλ' ίμερον.

Sehr künstlich und nicht geschmackvoll ist

Ηγ. Βρ. 434 τον δ' έρος εν στήθεσσω αμήχανος αίνοτο θυμύν Hesiod

He. Ac. 342 έν γάρ σφιν μένος ήχεν neant ungenau die person selbst statt des gemüthes (rg). Ap. III 1043). Nem ist bei ihm τεύχειν

Η ε. Ερ. 77 εν δ άρα οἱ στήθεσσιν .... Αργειφόντης 78 ψεύδεά θ' αίμυλίους τε λόγους και επίκλοπον ήθος 79 rev ξe.

Gesucht wie immer sind die Apollonios eigenthümlichen wendungen.

Ap, III 644 ένλ αραδίη σρέσοι άλγος

11.47 δαΐε δ' ἐν ὀφθαλμοῖς γλυκερὸν πόθον

Einfacher ist der ausdruck des Quintus

Qu. XI 221 Boarde noor de magi Rieres Endlich

Or. Ar. 777 değua d' ini poeci boxer

830 θάρσος ἐκὶ πραπίδεσσιν ἔπασσεν. Ueberhaupt sind die sum grossen theil bildlichen ausdrücke für vorgänge des seelenlebens einfach und mild in den ältern theilen

der Hins,

Γ: 395 τη δ άρα θυμόν ένὶ στήθεσσιν όρινεν (Δ 208 Z 51 1814 N 463. Q 150, vgl. T 271 0 178 0 485 Q 47 v 9) Δ 152 αψοφόν οι δυμος ένι στήθεσσιν αγέρθη (vgl. Qu. V 463) α 841 (ἀοιδης) ήτε μοι αιεί ενί στήθεσσι φίλον κήρ (τείρει)

δ 548 έμοι κραδίη και θυμός άγήσως

549 avrig sei στήθεσσι και άγνυμένο πευ tárθη.

mannichfach in den büchern, welche dem zweiten standpunkte angehören

Ν 808 άλλ' οὐ σύγχει θυμόν ένὶ στήθεσσιν Άχαιών

Z 40  $\pi \tau \tilde{\eta} \xi s$   $\delta s$   $\theta v \mu \hat{\sigma} r$   $\dot{s} r \hat{\iota}$   $\sigma r \hat{\eta}$ . A. (athetirt, siehe T 366)

Ζ 316 (έρος) θυμόν ένὶ στή. περιπρογυθείς έδάμασσεν

Π 691 ος οί και τότε θυμόν ένι στή, άνηκεν (vgl. Σ 113

Ο 321. 322 τοῖσι δὲ θυμὸν ἐνὶ στή. ἔθελξεν

Θ 202 ολοφύρεται έν φρεσί θυμός 413 ένι φρεσί μαίνεται ήτορ

künstlicher und gesuchter namentlich in I

I 8 ἐδαίζετο θυμὸς ἐτὶ στή. Αχ. (O 629) der einfache ausdruck findet sieh A 189

I 255. 256 σὸ δὲ μεγαλήτορα θυμὸν ἴσχειν ἐν στή.; der einfache ausdruck A 274.

I 492 ἔνθ' ἐμοὶ οὐκέτι πάμπαν ἐρητύετ' ἐν φρεσὶ θυμὸς (στρωφᾶσθαι) siehe N 280; die construction wird unangenehm durch den infinitiv (vgl. A 192); man erwartet einfach ἔτλην.

Ι 553 (χόλος) όςτε καὶ άλλων

554 οίδάνει εν στήθεσσι νόον, πύκα πεο φορνεόντων.

Hart und rauh werden diese ausdrücke in P

P 22 θυμός έτὶ στήθεσσι περὶ σθέτεϊ βλεμεαίτει (kilnstlicher aber nicht so hart ist I 237.)

Ρ 111 τοῦ δ' ἐν φρεσὶν ἄλκιμον ἦτορ (παγνοῦται)

P 139 μέγα πένθος ένὶ στήθεσσιν άξξων (He. Aσ. 434 Qu.

aber auch in andern stücken gegen ende der Ilias 12)

Σ 88 πένθος ένὶ φρεσὶ μυρίον είη (Qu. III 516)

Τ 169 εν δέ τε οι κραδίη στένει άλκιμον ήτος.

Χ 451 έν δ' έμοὶ αὐτῆ

14 0

١.

452 στήθεσι πάλλεται ήτος ἀνὰ στόμα (ε. Qu. X 876 XIII 59)

Ω 523 (ἄλγεα) ἐν θυμῷ κατακεῖσθαι ἐάσομεν ebenso in der Odyssee bald nach der mitte

o 7. 8 ἐνὶ θυμῷ μελεδήματα πατρὸς ἔγειρεν namentlich wegen des objectiven genitivs

ο 489. 490 εν μεν κραδίη μέγα πένθος ἄεξεν βλημένου eben deshalb und wegen άξξειν

σ 215 παις έτ' έων και μάλλον έτι φρεσι κέρδε έτώμας

255 αἰεὶ ἐν στήθεσσι νόον πολυκερδέα νωμῶν (s. Or. Ar. 1002)

12) T 366 ist deswegen mit seiner umgebung athetirt (yelotor yûg

- υ 217 αὐτὰς ἐμοὶ τόδε θυμὸς ἐνὶ στήθεσσι φίλοισι 218 πύλλ ἐπιδιγείται
- σ 323 (Μελανθώ), οὐδ΄ ὧς σχέθε πένθος ἐνὶ φρεσὶ Πηνελοπείης

wo Uη. zu πένθος gehört und bei φρεσίν steht

υ 366 καὶ νόος ἐν στήθεσσι τετυγμένος οὐδὲν ἀεικής ein vers auf den das folgende keine rücksicht nimmt.

φ 218 πιστωθητον ένὶ θυμφ

und vor allem

ω 422 παιδός γάρ οἱ ἄλαστον ἐνὶ φρεσὶ πένθος ἔκειτο (etwas besser Qu. IV 306 XI 165)

Noch weiter geht Apollonios

Αρ. ΙΙΙ 397 διχθαδίην πόρφυρεν ένὶ στήθεσσι μενοινήν

ΙΙΙ 760 έν στήθεσσι κέαρ έλελίζετο

ΙΝ 1061 άλλά οἱ ἐν στέρνοις ἀχέων είλίσσετο θυμός

IV 1066 er de oi hrog

- 1067 ὀξείης είλεῖτο πεπαρμένον ἀμφ' ὀδύνησων Quintus hat im allgemeinen weniger überladung, ist aber nicht frei von härte
  - Qu. I 343 δβριμον έν στέρνοισιν άναπνείοντες "Αρηα
     III 782. 783 έν φρεοί θυμός βαιόν άνέπνευσεν

Ι 559 Άμαζόσι κάρτος ένὶ στήθεσσιν όρωρεν (ΙΙ 335)

besser IX 224. 225 βίην ἀτάλαντον ἀέλλη ἐν στέρνοισιν ἔχοντες II 272 σοὶ ἐν στέρνοισι πέλει δέος (s. ib. 69)

Von der einfachheit die in dieser beziehung in gewissen theilen der Ilias herrscht ist ein weiter abstand zu der gesuchten härte des Apollonios; und doch kann dieser abstand nur in kleinen, unmerklich verschwimmenden zwischenstufen durchmessen worden sein, denn der mensch glaubt sich immer consequent zu bleiben und der geschmack einer zeit, sie sei welche sie wolle, ändert sich nur allmälig. Gesänge wie I zeigen weit mehr reflexion über das innere des menschen, über das geistige leben, dieses letzte worüber der mensch zu grübeln pflegt, als A. Gleichwohl sind die in beiden fällen dargestellten leidenschaften und gefühle dieselben, der zorn des Achill, die von Nestor und dann von Ulysses versuchte versöhnung; und es scheint dass das durchaus veränderte material mit welchem I diese gegenstände schildert, in der entwickelung der sprache einer gewissen zeit bedurft hat, um sich auszubilden und anzusammeln. Wäre diess der fall, so ware jede, auch die kleinste, neuerung auf diesem felde wichtig als zeichen des fortschritts auf einer bahn die nur durch mühsame forschung, durch lange fortgesetzte vergleichung annähernd bestimmt werden kann. Aber es ist klar dass zwischen Homer, als ein ganzes angesehen, und Apollonios auf der anderen seite ein unterschied herrscht, der quantitativ grösser sein mag als die verschiedenheit welche wiederum einzelne theile der homerischen gedichte unter sich zeigen, dass aber beide unterschiede, qualitativ angesehen, einander gleichartig sind und deshalb auf gleiche weise erklärt werden mitsen.

Ein anderer bildlicher ausdruck der Nias findet sich β 175. ἐν νήεσσι πολυκληῖσι πεσόντες

wo sch. A erklärt und Eustath dem sinne nach wiederholt πεσόντες οὐκ ἐμβάντες ὁ ἐστι σύμβολον ἀτάκτου φυγῆς. Offenbar fühlten schon die alten dass der dichter nicht ohne grund von der gewöhnlichen, schlichten rede abgewichen sei (vgl. Å 173 fgde.) und sich bildlich ausgedrückt habe und erklären, mit recht, den beabsichtigten nachdruck als den grund des ungewöhnlichen. Diese construction 15) πεσεῖν ἐνὶ νηνσίν wird gebraucht von den flüchtigen Achäern Å 311. 824. O 63, von den verfolgenden Troern N742. In zweifel von wem die rede sei, ist man M 107. I 235. P 639.

Μ 106. βάν ὁ ἰθὺς Δαναῶν λελιημένοι οὐδ ἔν ἔφαντο 107. σγήσεσθ', ἀλλ' ἐν νηυσὶ μελαίνησιν πεσίσεθαι.

Der zweite vers kommt noch vor M 126 und da ist kein zweifel dass die Achäer in die schiffe fliehen; dann heiset orgoeoder sustenturos esse und hat kein object. Bei P639 sagt sch. A n διπλη πρός τὸ ἀμφίβολον. αὐτοὺς ἐμπεσεῖσθαι ταῖς νανοί ἡ τὸν Εκτορα. πιθανώτερον δε τον Εκτορα έμπεσεισθαι ταις ναυσίν. Derselbe scholiast sagt auch M 107 ή διπλη δτι stil του Τρώου ακουστέον έμπεσείν ταίς ναυσίν. Dann heisst P 637 f. "Die Achäer meinen nicht dass Hektors muth und unnahbare hände ablassen, sondern dass sie in die schiffe eindringen werden." Umschreibungen wie diese für "Hektor", passen besser wenn das umschriebene object, als wenn es subject ist. Der scholings A würde anders erklären, wenn er sich nicht nach M107 richtete: allein man muss sich nach M 126 richten. Sch. B zu M 107 dagegen sagt: έμπεσεῖσθαι έλεγον (sc. die Troer) τοὺς Ελληνας έν ταίς αύτῶν νηυσί; er muss das bemerken weil hier das subject der infinitivconstruction fehlt, braucht aber bei P 639 nichts wieder zu sagen, weil da nicht mehr die Troer subject des ousir sind, sondern die Achäer, das verbum dicendi also mit seinem infinitiv gleiches subject hat. Dieser scholiast hat P 639 verstanden "die Ach. meinen Hektors muth und unnahbare hände nicht zu ertragen sondern in die schiffe fliehen zu müssen". Die stelle in P scheint eine ausführung von M 126 da sie ein alject zu σχήσεσθαι hat. Die schwierigkeit von M 107, dass nemlich das verbum dicendi und der abhängige infinitiv verschiedenes subject haben und das des infinitivs fehlt, überwindet auch sie nicht ganz; denn, streng genommen, erwartet man ήμας als subject, da die Achäer von v. 637 nur ein theil aller Griechen sind. Jedenfalls muss sch. A M 126 anders erklären als M 107, eine

<sup>13)</sup> O 624 ist neces is in eigentlicher bedeutung gebraucht.

schwierigkeit welche sch. B einfach vermeidet. Die ursprüngliche stelle des verses scheint M 126, weil da des verständniss klar ist; waren die hörer einmal mit dem verse bekannt, so konnte man ihn in freieren wendungen anbringen und doch richtiges verständniss erwarten; in M 107 aber erinnert das dabei stehende Assaws an das fehlende subject. Bei I 285. 236 fehlt diese letzte entschuldigung, fehlen ferner die bemerkungen der venetianischen scholien. Die sch. br. erklären σχήσεσθαι durch ανθέξειν, αντιστήναι, nehmen also Αγαιούς als subject. Davon steht aber nicht eine andeutung in der stelle und die härte ist grösser als M 107; man kann nur durch vergleichung der andern stellen dazu kommen. Auch nach dieser ansicht ist I später als M entstanden, denn nur der spätere dichter kann etwas weglassen was sich aus dem früheren ergänzt, nicht umgekehrt. Hart bleibt aber die construction auch so, sie lässt sich nur entschuldigen, nicht vertheidigen. Aber die sprache von I hat gerade so etwas weiches, von allen härten entferntes, dass ich nicht wage so zu erklären. Ohne grammatische schwierigkeit schreitet der sinn fort "die Troer haben sich nahe an die schiffe gelagert und meinen nicht abzulassen sondern in die schiffe einzudringen". Auch so nimmt I einen vers aus M, aber gibt ihm einen andern sinn, denn das subject des infinitivs ist hier ein anderes als in den drei übrigen stellen. Voss, Heynes übersetzung und Stephanus fassen σχήσεσθαι passivisch "sie würden nicht zurückgehalten werden" aber die gewöhnliche bedeutung ist sustinere oder abstinere, im letzteren falle meist mit einem genitiv des gegenstandes (I 655. N 630) der hier fehlen würde. Bustath erklärt I 236 τουτέστιν ού φασιν ήμας υπομείναι καί άντισε ηναι άλλα φεύγοντας έμπεσε τα τα τα ναυσίν η και έτερως ού φασι σχήσεσθαι μάχης ήγουν ύφεξειν έαυτούς άλλά διώνοντας iuneceiodut v. v. Zwischen zwei andern erklärungen lässt er M 107 die wahl: erravoa de neirus nai rò er sunci necescodas πάλιν ή περί Δαραών ώς κατακεισομένων έν αύταίς ταῖς ναυσίν η περὶ Tρώων ώς ἐμπληξόντων αὐταῖς eine erklärung die er P639, wiederholt. Dass neceir er r. "in dem schiffslager getödtet werden" heisse, nimmt auch Voss, aber mit unrecht, an. I 236 ist man mag die eine oder die andere erklärung vorziehen, ein beweis dass die Ilias nicht in der folge entstanden ist, wie sie vor ans liegt, dass die spätern gesänge worte der früheren weiter ausführten, wie P im verhältniss zu M, aber auch anders auffassten, wie I im verhältniss zu M zeigt. In M scheint v. 126 vor v. 107 gestanden zu haben und merkwürdigerweise tritt hier der umstand hinzu dass an dieser stelle der zusammenhang in der erzählung unterbrochen ist, dass man namentlich nicht erfährt was Asios ausrichtet, nachdem der anfang seiner unternehmung mit solchem gewicht geschildert worden ist. Es ist indess hier nicht der ort die untersuchung auf einem andern felde fortzusetzen. Wir kehren zur aufzählung der bildlichen redensartes zurück. Es heisst von den Troern

Z 81. 82. ἐν χεροὶ γυναικῶν φεύγοντας πεσέειν sch. Β sagt καλῶς οὐκ εἰπε πύλησιν ἡ οἴκοισιν τοῦτο γὰρ εὐσχιμονέστερον ἀλλὰ χεροὶ γυναικῶν τοῦτο δὲ καὶ ἀσχημονέστερον κεὶ ἀτιμότερον. Der ausdruck ist auch freier als der von dem Achäern gebrauchte ἐν νηυσὶ πεσεῦν. Es wird ferner von dem angreifer gebraucht

A 315 (κάπρω) ἐν κυσὶ θηρευτῆσι πέσητον (Q. VIII 393)
und Π 276 ἐν δ΄ ἔπεσον Τρώεσσιν ἀολλέες nachgeahmt ω 525
und von den winden heisst es katachrestisch

Ψ 216 ἐν δὲ πυρῆ πεσέτην (vom feuer A 155. Ap. I 1027)
Die Odyssee hat in dieser art eigenthümlich nur

χ 259 (276) έν τοίχφ μελίη πέσεν

ι 470  $(μ\tilde{\eta}\lambda\alpha)$  ἐν νηt βαλόντες desgleichen von menschen  $\sigma$  83. v 382, vom feuer  $\vartheta$  501 vgl. v 150. Apollonios hat neu

Ap. II 1013 ἐν λεχέεσσι πεσόντες, sich ins bett legend indem er sich ganz ohne grund bildlich ausdrückt. Ferner

IV 387. 388. τὰ μεν οὐ θέμις ἀκράαντα εν γαίη πεσίευ.

In anderer beziehung ist das bild gebraucht

• Φ 385 ἐν δ' ἄλλοισι θεοῖσιν ἔρις πέσεν
eine stelle welche an die metapher am ende von A, die zweits
dieses buches erinnert

A 575 ἐν δὲ θεοῖσι κολωὸν ἐλαύνετον.

("unter den göttern lärm erregt" V.) wo die scholiasten bemerken ἀπὸ μεταφορᾶς τοῦ κολοιοῦ. ἐλαύνετον erklären sie durch ἐπιτείνετε und Eustath setzt hinzu ἀπὸ μεταφορᾶς ἡηθὲν τοῦ ἐλαννομένον ἵππον ἢ σιδήρου; so läge ein doppeltes bild in diesem ausdruck, der auch den alten nicht recht klar geweseu ist; wenigstens geben sie eine menge unbefriedigender auslegungen vom κολφός (vgl. Ap. I 1284). Angewandt wird das bild auch von Apollonios (I 1028. 1029. und I 1284) und Quintus (VI 359. X 73). Sehr hart ist in dieser art

Qu. VI 437. 438 έν γαρ έχειτο δηρις ένὶ μέσσοισιν. Dem sinne nach verwandt

T 55 ἐν δ αὐτοῖς ἔριδα ὁήγνυντο βαρεῖαν αὐτοῖς scheint im gegensatz zu den Achäern und Troern die götter selbst zu bezeichnen: "sie zerbrachen unter sich selbst den schweren streit" d. h. nach Eustath: "sie zertheilten sich in kämpfende paare." Diese paare werden allerdings genannt aber sehr entfernt. Es scheint einfach zu heissen: sie geriethen unter sich in heftigen streit. Der zusammenhang dieser stelle ist bei aller schönheit im einzelnen unterbrochen, der mit grossem nachdruck angekündigte kampf findet erst weit später statt. Das bild in v. 55 ist überaus gezwungen und künstlich, ganz wie

Σ 264 εν μέσφ αμφότεροι μένος Άρηος δατέονται

Rest übersetzt "sie theilten in der mitte die wuth des kriegen" d. h. "sie kämpften mit gleicher wuth". (Damm ed. R. v. δω τέομαι); die gewöhnliche annahme dass ἐν μέσφ, in eigentlicher bedeutung den raum zwischen den kämpfenden bezeichne ist wahrscheinlicher. Sinnverwandt ist

H 241 olda δ' ἐνὶ σταδίη δηίφ μελπεσθαι 'Αρηι.
Auch dieser ausdruck ist wie die zwei vorhergehenden ohne besondere veranlassung vom dichter dem einfachen und natürlichen gedanken vorgezogen worden.

Die Odyssee bietet

λ 313. 314 έν Όλύμπο φυλύπιδα στήσειν πολέμοιο und π 292 (τ 11) έριν στήσαντες έν ύμῖν Endlich hat der hymnus auf Demeter

Hy. Δη. 266 πόλεμον καὶ φύλοπι αἰνήν 267 αίὲν ἐν ἀλλήλοισι συνάξουσιν.

Bin neues, von den spätern nicht nachgeahmtes, bild findet sich in der Ilias

B 340 ἐν πυρὶ δὴ βουλαί τε γενοίατο μήδεά τ' ἀνδρῶτ. Der dichter erreicht den zweck, durch den bildlichen ausdruck der rede ein grosses gewicht zu geben, hier so gut wie B 175 weil das bild einfach und leicht verständlich ist; sch. B und L sagen: οὐκ ἔτι βουλῶτ ὅνησις, ἀφανισθήσεται δὲ παντελῶς ἡ βουλή. Ευκτατh: πάνυ βαρυνομένης ψυχῆς ἐστίν. οἰονεὶ γάρ φησιν ὅτι κανθεῖεν αἱ βουλαί.

Mit gleichem recht ist der nächstfolgende bildliche ausdruck der Ilias gebraucht, wenn von Andromache, als sie Hektor zum letztenmale sieht, gesagt wird

Z 406 έν τ΄ άρα οἱ φῦ χειρί

sch. B bemerkt τὸ δυςαποσπάστως έχεσθαι τοῦ ἀνδρὸς δηλοῖ vgl. Z 233. T 7. Z. 232. Σ 384. 423. × 280. Einmal vorhanden, werden solche ausdrücke auch ohne besondere veranlassung angewandt; als ein zeichen des verfalls aber kann man außösungen solcher wendungen ansehen wie × 397 und das noch ungefälligere ω 499.

Der Odyssee eigenthümlich in dieser art ist die metapher welche das erstaunen der freier malt, in dem augenblicke wo Telemach, zum bewusstsein seiner lage gelangt, zum erstenmale als man auftritt und feinden gegenüber seinen gerechten unwil-

len ansspricht.

α 381 ως έφαθ' οἱ δ' ἄρα πάντες όδὰξ ἐν χείλεσι φύντες

882 (Τηλέμαχον θαύμαζον, δ θαφσαλέως ἀγόρενεν) wiederholt σ 409. v 268. Solche ausdrücke charakterisiren die ruhe des alten epos und wurden von den spätern nicht einmal nachgeahmt.

Die nächste metapher braucht Menelaos, der urheber des verderblichen zugs, als die besten der Argeier vor Hektors herausforderung verstummten und er mit dem bewusstsein zum kampf aufsprang, dass er dem sicheren tode von der hand des stärkeren entgigengehe:

antag integral H 104

105 rixes neigas' érorral er adarásour decidir. τὸ ανισον οίδεν ώς καὶ ὁ Πρίαμος, Zeve pèr có γ οίδο (Γ 398) sagt sch. B. Die stelle ist günstig gewählt, aber das bild zu künstlich um einen ganz reinen eindruck zu binterlassen. In ähnlicher lage braucht der dichter an der vom scholiesten angeführten stelle keinen bildlichen ausdruck. Siehe die ausführliche erklärung der metapher bei Eustath (τρακέν μεταφορικώς ἀπὸ oxoiror). Nech gesuchter aber wegen Z 143 und II 630 möglicherweise richtig Heyne z. d. st. Der gedanke selbst kehrt in vielfach veränderter gestalt wieder, hier können bloss die stellen gesammelt werden wo das durch is bezeichnete verhältniss' bildlich gefasst ist. In der vorliegenden stelle kann man es noch räumlich erklären "an dem orte wo die unsterblichen sich aufhalten"; aber dem sinne nach grenzt er an die bedeutung von penes und geht an manchen stellen geradezu in dieselbe über.

Π 630 έν γαρ γερσί τέλος πολέμου, ἐπέων δ' ένὶ βουλή in den händen liegt die vollendung des kriegs, im rathe der worte. Die venetianischen scholien enthalten keine bemerkung, wie häufig in späten büchern auch bei sehr schweren stellen. Anch Eustath scheint in seinen quellen nichts gefunden zu haben, denn er wiederholt nur bekanntes. Heyne bemerkt mit recht: debebat esse flouding of in insuce and wenn or himsufugt sed poets vertit orationem ut solet facere, so spricht er von lyrischen und dramatischen dichtern; bei einem epiker, namentlick Homer, ist eine solche umstellung höchst auffallend. Das ende des kriegs wird ruhend gedacht in den händen, wie die neigara ring in oder bei den unsterblichen göttern. Kaum findet sich bei Homer ein so abstracter, aller sinnlichen anschauung entbehrender aus-

druck, aber ihm ähnelt

Ο 741 τῷ ἐν γεροί φάος, οὐ μειλιγίη πολέμοιο. Es ist die präposition bildlich gebraucht und dazu kommt die metapher "licht" für "heil". Dionya der Thraker las. μειλιχίη im nominativ: ,,έν χερσίν ή σωτηρία προςήνεια δε ούκ έστι πολέμοιο". Die überlieferung ist durchaus für den dativ, aber der gegensatz der beiden sätze ist besser als der zwischen zegoù und μειλιχίη πολέμοιο, denn man muss χερσί bildlich für "tapferkeit, gewalt" nehmen. So drängen die spätern bücher metaphern an einander und verlassen ganz und gar das natürliche, "heil liegt in der gewalt nicht in der sanftmuth des kriegs". Entsprechend beschreibt Hesiod einen gesetzlosen zustand

He. Ερ. 192 δίκη δ' έν χερσίν, das recht ruht in der brust.

Ebenso wird èr gebrancht

Ηο. Εφ. 41 εν μαλάχη καὶ ἀσφοδέλφ μέγ' όνειας, im einfachen liegt der natzen, die zufriedenheit.

Weiter geht Apollonios der diese form sehr liebt

Ap. II 333 φάος οὖ νύ τι τόσσον

334 έσσες εν εύχωλη όσον τ' ένι κάρτει χειρών

ΙΙ 641 υμετέρη άρετη ένι θάρσος άέξω

IV 202 ron in gegoin

203 παίδας δούς πάτρην το φίλην γεραφούς το τοκηας

(ἴσχομεν)

Qu. XI 181. 182 μούνοις γαρ ετ' εν ποσίν επλετο νόστου ελπωρή.

nnverwandt ist eine ähnliche wendung welche sieh gleichfalls werst in der Isias findet

· P 514 ταῦτα θεῶν ἐν γούνασι κεῖται (Υ 485. ν 267. 406. π 129. vgl. Qu. VII 71.)

irter bei Quintus (VI 310) αθανάτων έν γυύνασιν έστηρικτα.

Wenn er bei personennamen steht nimmt es in solchen weningen oft die bedeutung penes an; diess geschieht nicht in der ias und weil es wohl erst spät aufkam. Es findet sich häufig i Herodot und scheint eine zeit lang sprachgebrauch der prosawesen zu sein.

× 69 δύναμις γάρ έν ὑμῖν

He. Ερ. 669 έν τοις γάρ τέλος έστλν όμας άγαθών τε κακών τε ad sohr hart

Ap. III 549. 550 đeỹ ển Kứngười rócsor eccedur.
ie oben erwähnte metapher "lieht" für "heil" findet sich in weigen büchern der Ilias; sie kommt in einer andern bildlichen densart vor

11. 95. 96 ἐπὴν φάος ἐν νήκουι θήης.

1 den spätern büchern der Hias werden die bildlichen ausdrücke ahlreicher und härter. Hieher gehören noch

Ι 97 ἐν σοὶ μὲν λήξω, σέο δ' ἄρξομαι

nd Ω 522. 523. άλγεα δ΄ έμπης έν θυμφ κατακτίσθαι έώσομεν nd aus der Odyssee

ช 777 อ่าง ของสา ที่อุดอุงา ทุ่มถ้า

δ 809 κνώσσουσ' έν δνειρείησι πύλησιν

o 356 έν ωμφ γήραϊ θηκεν,

ber alle sind ohne nachahmung geblieben, gleich als hätte sich er kreis vollendet, innerhalb dessen etwas der nachahmung wertes sich fände; nur der letzte ausdruck fand sich früher He. 3p. 705 im texte.

Dagegen vergleicht sich mit

ν 291. 292 ές σε παρέλθοι έν πάντεσσι δόλοισα

or freiere ausdruck eines hymnus

Hy. XIX 16. 17. τόνγε παραδράμοι ἐν μελέεσσιν ὄρνις ei Hesiod stehen versinzelt

Ηο. Έρ. 369 δειλή δ' ένὶ πυθμένι φειδώ.

"Ερ. 749 τοις ένι ποινή

"Ερ. 278 οὐ δίκη ἐσεὶν ἐν αὐτοῖς (Θηρσίν)

und bei Apollonios

Αρ. Ι 441. 442 απειρέσιοι δ' ένὶ μέσσφ ακθλοι

I 1211 τοίοιστε έν ήθεσιν αὐτὸς ἔφερβεν, zog ihn in solcher sitte auf

ΙΙ 644 (πέλεσθε) έμπεδοι άργαλέοις ένὶ δείμασε

ΙΙΙ 605 (φάτο) ένι Χαλκιόπης γενεή τάδε λυγρά τετύχθαι

III 457. 458. ἐν οῦασι δ' αἰἐν ὀρώρει αὐδή τε μῦθοί τι μελίφρονες.

Mit Quintus gemein hat Apollonios

Ap. III 314 & δ' έν ποσίν ύμμεν όρωρεν (είπατε)

836 (ἄχεα) τὰ οἱ ἐν ποσὶν ἦεν (vgl. Qu. XII 543). Die hauptsächlichsten dieser gattung welche nur bei Quintus vorkommen sind

Qu. I 98 υπέρτατος ήεν έν χάρμη

1 709. 710 'Αχιληι μίξαι έν αίματι χείρας (vgl. IV 341)

. III 163 έτι γάρ οἱ ἐνὶ φρεσὶν έζεεν αἶμα (vgl. III 139)

ΙΙΙ 455 επὶ πένθεσιν γῆρας ἰάψει (Πηλεύς)

XIII 500 έν λεχέεσσι παρήλιτεν

Bei Orpheus findet sich noch

Or. Ar. 179 έν φθιμένοισιν έταξεν er tödtete

Der vollständigkeit halber ist noch der gebrauch von is auf die frage wann? zu erwähnen. Bei den epikern ist dieser gebrauch sehr beschränkt. Er findet sich zuerst

B 471 ωρη έν είαρινη (Π 643) ebenso σ 366 (χ 301)

Hy. "Ερ. 67 μελαίτης τυπτός ετ ωρη ib. 155. 400

He. Ερ. 575 ωρη εν αμήτου

Verschieden ist der gebrauch is won gleich iusto tempore o 176.

Andere beispiele wo  $\delta r$  den zeitraum den eine wiederholte handlung oder ein dauernder zustand ausfüllt sind  $\mu$  76 Qu. XI 148.  $\Lambda$  173.  $\Sigma$  251. He. \*Eq. 792. Ap. IV 217- I 1080. IH 863. IV 60. 1479. Qu. VII 306.

Vom zeitpunkt einer einmaligen handlung wird es gebraucht He. " $E_{\ell}$ . 800. Ap. III 799. 327. IV 236 (vgl. 238) 1502. IV 244. Qu. II 563. XIV 275.

Die frist innerhalb welcher etwas geschieht drückt nur Orpheus, auf eine sehr seltsame weise, durch έν aus Or. Ar. 1059 δισσαῖς έν τριμόροισιν . . . . ἐξικόμεσθν iunerhalb anderthalb tagen kamen wir an.

Da alle namen für zeitabschnitte abstract sind, so kann dieser gebrauch von év nur in gesängen vorkommen welche überhaupt die verbindung der präposition mit abstracten zulassen.

So finden sich drei punkte in denen die spätern epiker den gebrauch der präposition in ändern: sie verbinden dieselbe mit abstracten verschiedener gattungen, sie gestatten ungenauigkeiten, sie gewöhnen sich endlich, ohne besondere veranlassung, ihren gedanken eine bildliche form zu geben. In allen drei fällen wiederholt sich die erscheinung dass gewisse theile der Ilias, namentlich die µŋ̄πις, streng an dem ursprünglichen festhalten, andere gesänge, in mannichfachen abstufungen, neuerungen des sprachgebrauchs zulassen. Wenn es auch unmöglich ist im einzelnen jetzt schon die verschiedenen mittelstufen genau zu begrenzen, so scheint es doch ausser zweifel gesetzt, dass eine entwickelung, ein vorwärtsschreiten der sprache stattfand und dass die sprache verschiedener gesänge der Ilias verschiedenen stadien dieser entwickelung angehört. Es lässt sich sogar eine gewisse reihenfolge von büchern mit älterm oder jüngerm sprachgebrauch schon jetzt herstellen und man kann gerede den umstand dass die übergänge so sehr in einander verschwimmen als einen beweis für das naturgemässe der aufgestellten ansichten anführen.

Meiningen.

Bernh. Giseke.

## Horat. epist. II, 2, 199 sq.

Pauperies immunda \*\* procul absit: ego utrum nave ferar magna an parva, ferar unus et idem. So Meineke. Dass domus oder domo oder domu, wie in mehreren quellen die lücke ausgefüllt wird, unpassend sei, hat Bentley erinnert; er selbst will, und handschriftliche autoritäten stehen ihm darin allerdings zur seite: Pauperies immunda procul procul absit: und M. Haupt ist ihm darin gefolgt. Ich zweifele, ob mit recht. Denn die emphase aller für diese verdoppelung von Bentley angeführten parallelstellen ist der ruhigen gemüthsfassung aus der die obigen worte gesprochen sind, viel zu fern; auch lässt sich die wiederholung des wortes in einigen handschriften aus dem bestreben ableiten, den lückenhaft überkommesen vers auf eine leichte art zu vervollständigen. Selbst der andere versuch Bentley's: Pauperies immunda procul, precor, absit, wofür mir ohnehin P. i. precor, procul absit, mehr zusagen würde, hat, abgesehen davon, dass wir damit uns schon ganz auf dem felde der conjectur befinden, noch etwas zu viel pathos, als der ataraxie dieser praktischen lebensweisheit anzustehen scheint. Sollte nicht die lesart der ältesten und besten handschriften wirklich noch die spur des ursprünglichen enthalten, und eine durch missverstandene abkürzungen entstandene corruption durch eine leichte änderung sich entfernen lassen? Sagt nicht der dichter: "Bleibt mir nur schmutzige armnth fern, so verschlägt es mir nichts, ob das schiff, worauf ich fahre, gross eder klein ist"? Sollte nicht schon jemand darauf gekommen sein zu lesen 1):

Pauperies immunda modo procul absit: ego utrum nave ferar magna an parva, ferar unus et idem. —? Danzig: Gottl. Boeper.

<sup>1) [</sup>So echon I. M. Gesner. P. W. S.]

## IV.

## Beiträge zur kritik und erklärung von Aeschyles' Agamemnon und Eumeniden.

Agam. 88 Well. Πάντων δε θεών των άστυνόμων, 'Υπάτων, ηθονίων, Των τ' ούρανίων, των τ' άγοραίων, Βωμοί δώροισι φλίγονται.

Dass die vertheidigungen der überlieferten lesart von G. Hermann (opusc. II. p. 82) und Klausen, auf welche sich neuere herausgeber berufen haben, keinesweges genügend sind, liegt wohl auf der hand. Die stelle in den Septem adv. Theb. vs. 253 fl.:

— τοῖς πολισσούχοις θεοῖς

Πεδιονόμοις τε κάγορᾶς ἐπισκόποις kann zeigen, welche art von göttern an der unsrigen ausser dez αστυγόμοι und den αγοραῖοι erwähnt war und dass der fehier in ούρανίων steckt; denn Klausen's versuch, die θεοί οὐράνιοι 🗷 dii qui agros tuentur zu machen, ist — wenigstens in betreff dieser stelle — ganz unstatthaft. Man schreibe: oveaiws. hat man eine deutliche erwähnung der θεοί πεδιονόμοι, der dique deaeque omnes, studium quibus arva tueri (Vergil. Georg. I, 21), quibus est tutela per agros (Propert. 111, 13, 41). Dem da die Osoi oùdaios an unserer stelle den ásrvebus und den άγοραῖοι oder άγορᾶς ἐπίσχοποι entgegengesetzt werden, so sind sie deutlich als hüter und schützer des erdbodens als der stätte des werdenden, der erdscholle, des niag oveas (Hom. Od. 1X, 185) bezeichnet, als die productiven gottheiten der flur, wie 2000 records in Hesiod's werken und tagen, vs. 465 (Prelier Dem. with Pers., s. 12 fl.). Ovdatos bedeutet hier keinesweges ebendasselle was enoudaios d. h. enigoórios, enigeios oder terrestria bei Lit vius I, 32: Auch Iuppiter, et tu funo, Quirine, Diique Deseque omnes coelestes, vosque terrestres, vosque inferni audite. Sout könnten Geol obdaiot auch dieselben sein wie die Gast zoonet, wo diese den θεοί οὐράνιοι gegenübergestellt werden, wie in Aristoph. Nub. vs. 305 und bei Plato de legg. VIII, p. 828, c, oder, was auf dasselbe hinausgeht, den Ocol unaset, wie

unserer stelle und Suppl. vs. 24, also ύποχθόνου, obgleich Plutarch Qu. Rom. 11 sagt: τὸν δὲ Κρόνον ἡγοῦνται θεὸν ὑπουδαῖον καὶ χθόνιον, und es wenigstens nicht sieher steht, ob in der glosse des Hesychius: Οὐδαῖοι, ματουδαῖοι, ἐπουδαῖοι, ἀπουδαῖοι, ἀπουδαῖοι haben sell.

V. 97 Τούτων λέξασ' ο τι και δυνακόν

Kai θέμις αίνειν,

Παίων τε γενού της δε μεριμνής u. s. w.

Man hat bis jetzt an dieser stelle allein aus grammatischen gründen anstoss genommen. Allein sie erregt auch in sachlicher beziehung bedenken. Wie jetzt die worte lauten, fordert der chor die Klytämnestra auf zu sprechen, während sie noch mit heiligen handlungen beschäftigt ist. Das ist gewiss nicht passend. Aber der chor wundert sich auch durchaus nicht, dass seiner aufforderung nicht entsprochen wird. Nach langem gesange, nachdem die königin das, was sie damals verhatte, beendigt hat, richtet jener dieselbe aufforderung an diese, so als geschehe es zum ersten male, vs. 249 fil.:

Ήκω σεβίζων σόν, Κλυταιμνήστρα, πράτος — Σύ δ΄ είτε πεδνόν, είτε μή, πεπυσμένη, Εὐαγγέλοισιν έλπίσιν θυηπολείς, Κλύοιμ' ἄν εύφρων οὐδὲ σιγώση φθόνος.

Will man in den letzten worten die begründung des umstandes suden, dass der chor von dem früheren schweigen der Klytämnestra gar keine notiz nimmt, — gut; aber die erstgerügte ungebörigkeit bleibt doch. Man schreibe, ehne alle veränderung: λή-ξασ', d. i. wenn du aufgehört haben wirst (das zu thun, woven in den vorhergehenden versen die rede ist), und sewehl die sachlichen als auch die sprachlichen bedenken werden beseitigt sein, wenn man der ansicht ist, dass der nun imperativisch zu fassende infinitiv aireir, trotz des folgenden repoù, belassen werden könne. We nicht, so wäre airei eine sehr leichte veränderung.

The state of the s

V. 127 Hárra de núgrar

Κτήση πρόσθε τὰ δημιοπληθη Μοῖς' ἀλαπάξει πρὸς τὸ βίαιον.

Hier ist neóods gewiss falsch; aber neóodszw, was von einigen vermuthet worden ist und jetzt aus ced. Med. und Guelph. angeführt wird, gar nicht zu ertragen. Daher kam mir der getunke, ob der dichter etwa neó ç ze "und dazu" geschrieben tabe, indem er ausser den néopou nicht, den besitzthümern der paläste der grossen (vgl. über néopog in dieser bedeutung Jacobs L Anthel. III, p. 315, 388), die der leute aus dem volke erwähnte, und die zerstörung alles eigenthums zu bezeichnen. Die weise, wie er dies thäte, wäre gewiss passend, da es bei plünderungen zunächst und zumeist auch nur allein auf die häuser der reichen abgesehen wird und anzunehmen war, dass die rache der erobeter Troja's hauptsächlich siese, namentlich den Priamos und

seine familie treffen werde. Da ich sebe, dass auch H. L. Ahrens auf dieselbe conjectur verfallen ist (vgl. Franz "Orestein", s. 326), nur dass er  $\pi \varrho \hat{o}_{\mathcal{C}}$  & schreibt, habe ich es gewagt jene meine ansicht öffentlich mitzutheilen.

Vs. 230 fil. Κρόκου βαφὰς δ' ἐς πέδον χέουσα,

"Εβαλλ' ἔκιστον θυτήρων

Απ' ὅμματος βέλει φιλοίκτφ,

Πρέπουσά θ' ὡς ἐν γραφαῖς, προςεννέπειν
Θέλουσ' ἐπεὶ πολλάκις

Πατρὸς κατ' ἀνδρῶνας εὐτραπείζους

"Εμελψεν. ἀγνὰ δ' ἀταύρωτος αὐδῷ πατρὸς

Ψίλου τριτόσπονδον εὕποτμον

Αἰῶνα φίλως ἐτίμα.

Dass έμελψεν fehlerhaft, kann keinem zweisel unterliegen, obgleich wir es jetzt als lesart des cod. Med. Flor. Ven. 2 und Farn. kenneu, und ebensowenig, dass es eine absichtliche veränderung des sinnlosen έμελθεν im cod. Guelph. und bei Ald. und Rob. ist, dass dieses wenigstens dem ursprünglich geschriebenen zunächst steht. Hierin steckt aber gewiss nichts anderes als: ἐπῆλθεν.

— In betreff der solgenden worte möchte ich auf die scholien ausmerksam machen. Hier liest man εἴποτμον] ζηλωτὸν ἐποίει δί ἐαυτὴν τὸν πατέρα. Die worte hat man sich zu ἐτίμα hinzugeschrieben zu denken. Was soll aber das δι ἐαυτήν Las etwa der scholiast für das von vielen, und mit recht, bezweiselte αὐδῷ: αὐτῷ, und rührt dieses von dem dichter her, etwa in dem sinne: dadurch, dass sie sich selbst (ihr leben) hingab? Denselbes gedanken brachte G. Hormann durch veränderung des αὐδῷ is Λιδφ in die stelle.

Vs. 277 fll. Υπερτελής τε, πόντον ώςτε νωτίσαι, Ίσχὺς πορευτοῦ λαμπάδος πρὸς ἡδονὴν Πεύκη, τὸ χρυσοφεγγές, ὧς τις ἥλιος, Σέλας παραγγείλασα Μακίστου σκοπαῖς.

Blomfield nahm an dem mangel eines verbum finitum anstoss, Schütz an dem nominativ des wortes πεύκη. Keiner ohne grund. Mas schreibe:

Ίσχὺς παρεῖτ' οὐ λαμπάδος, πρὸς ἡδονὴν Πεύκης τὸ χρυσοφ. u.s.w.

Die verstärkung der negation durch die nachstellung des σử ist hier gerade sehr passend. Πεύπης wollte schon Schätz. Dass es mit σέλας zu verbinden sei (wie πεύπης σέλας auch sonst verkömmt, z.b. Eurip. Troad. v. 298. Matth.), versteht sich so sehr von selbst, dass man sich wundern muss, wie C. G. Haupt is seiner ausgabe schreiben konnte: si πεύπης scribis, id cum πρός ήδοσην coniungendum vertendumque: ad modum laeti nuntii, facit.

Vs. 298 fil. Λιμνήν δ΄ ύπὲς Γοργῶπιν ἔσκηψεν gáoς "Όρος ε' ἐπ' Λίγίπλαγκτον ἐξικνούμενον, "Φτρυνε θεσμόν μή γαρίζεσθαι πυρός. Πέμπουσι δ' ἀνδαίοντες ἀφθόνο μένει Φλογὸς μέγαν πώγωνα, καὶ Σαρωνικοῦ Πορθμοῦ κάτοπτον πρῶν' ὑπερβάλλειν πρόσω Φλέγουσαν εἰτ' ἔσκηψεν, εἰτ' ἀφίκετο 'Αραγναῖον αἰπος, ἀστυγείτονας σκοπάς Κάπειτ' 'Ατρειδῶν ἐς τόδε σκήπτει στέγος Φάος τόδ' οὐκ ἄπαππον 'Ιδαίου πυρός.

γαρίζεσθαι verdorben sei, glaubt wohl nur C. G. Haupt : retinenda igitur vulgata, quam sic interpretor ut μη χαρίze sit non parcere. Wellauer's (in dem Lexicon Aeschyleum . 49, wiederholter) vorschlag, ohne alle veränderung μηχασθαι zu schreiben, hat, nachdem er lange, wie billig, ganz rücksichtigt geblieben, auffallenderweise bei drei neueren isgebern gnade gefunden, bei G. C. W. Schneider in seiner abe: "regte an den posten, seine anstalt zu treffen in betreff euers (!)", bei Scholefield, der das neue wort sogar in den aufgenommen haben soll (seine ausgabe ist mir nicht zur ), und bei dem Rev. T. Williamson Peile, welcher this inous emendation allen ihm bekannt gewordenen (das heisst ens nicht: allen bekannt gemachten) corrections vorzieht und Wellauersche fabrikat auch in Suppl. vs. 394 (389 Well.) ingen will. Der dichter schrieb, darin glaub' ich nicht zu : καθίζεσθαι. Vollständiger έπ' ἀκινήτοισι καθίζειν Heopp. 750 Göttl. Dass ich dabei θεσμόν πυρός in dem : von λαμπαδηφόροι νόμοι, vs. 303, fasse, nicht aber an onen denke, wenn auch Peile dieses für zulässig erklärt, eht sich von selbst.

Eine andere ohne zweifel verderbte stelle ist die in vs. 297 fll., sich Bernhardy wissensch. syntax, s. 50, der ansicht war, κάτοπτρον, die lesart aller handschriften, mit πρῶνα verbunwerden und "spiegelfläche" bedeuten könne. Gewöhnlicht man den fehler in κάτοπτρον und lies't mit Canter κάτον, indem man die erklärung des scholiasten: το κατόψιον, ülfe ruft, aus welcher indessen keinesweges mit sicherheit, dass der verfasser derselben κάτοπτον las, da manche anseltsamkeit in den scholien die vermuthung sulassen, er κάτοπτρον in der verbindung mit πρῶνα durch jene worte tern wollen. Der fehler steckt vielmehr in πρῶν, wofür chreiben: πρῶν. Dieses πρῶτα entspricht dem folgenden

Σαρωνικοῦ πορθμοῦ κάτοπερον ist nicht anders gesagt, als wir noch jetzt von einem meeresspiegel sprechen. — Das καὶ Σαρωνικοῦ ist von Franz in τοῦ verändert. Der artikelt durchaus nicht. Allein Franz fühlte sehr richtig, dass ein ar" in dem satze, wie er gewöhnlich gefasst wurde, nicht hen könne. Anders verhält es sich bei annahme unserer dation, nach welcher Aeschylos die Klytämnestra so sprelässt, als wollte sie fortfahren: εἰτα σκῆψαι u.s. w., wefür

sie in lebendiger rede die construction verändert. -- Zu unserer herstellung des eben besprochenen satzes wärde das doppelte είτα in dem folgenden besonders gut passen, wenn es nur an sich haltbar wäre. Das ist aber nicht der fall, mag man nun σχήπτειν auf die schnelle bewegung des feuerglanzes beziehen, wie gewöhnlich geschieht, oder auf ein blitzähnliches niederfahren desselben, wie E. Curtius im rhein. museum, 1846, s. 207, will. Wie dieser übrigens dazu kommt, diese bedeutung als nethwendig in den worten είτ' έσκηψεν ές τ' άφίκετο Άραγταΐον αίπος so veränderte Canter die lesart der handschriften - liegend zu betrachten, ist unbegreiflich. Curtius würde recht haben, wenn der dichter geschrieben hätte: zvr apixero u.s. w. Da nun aber die gewöhnlich angenommene bedeutung von σχήπτειν hier zu dem vorbergehenden satze, wie er von mir hergestellt ist, am besten passt, und das wort diese bedeutung ohne zweifel auch in vs. 293 (den Curtius gewiss falsch auffasst) und 301 hat, so lese ich mit tilgung des komma hinter έσκηψεν: ές τ' άφίκετο u.s. w. Dieses &cr' findet sich schon in dem Blomsield'schen texte, aber sicherlich nur durch schuld des setzers. Blomfield wollte das Stanley'sche & z', welches auch von manchen anderen gebilligt ist, obgleich es sich doch von dem handschriftlichen elt' im wesentlichen nur durch grössere mattigkeit unterscheidet.

Vs. 353 fil. Δία τοι ξένιον μέγαν αἰδοῦμαι
Τὸν τάδε πμάξαντ, ἐπ' Άλεξάνδρφ
Τείνοντα πάλαι τόξον, ὅπως ἂν
Μήτε πρὸ καιροῦ, μήθ' ὑπὲρ ἄστρων
Βέλος ἡλίθιον σκήψειεν.

Hier wird ὑπὲρ ἄστρων, woran Blomfield mit recht anstoss nahm, nach Wellauer's gegenbemerkung, dass die worte bedeuten: altius, quam ut telum Alexandrum ferire possit, für richtig gehalten. Butler bemerkt bei Peile: ὑπὸρ ἄστρων iaculari dici potest is qui sagittam, in volucrem directam, nimis alte supra: scopum mittit. Nach Schneider, der ὑπὸρ ἄσερων ähnlich fanst "über die sterne der sternscheibe hinaus", heisst #pò zaigov "vor dem reckten maasse, so dass das geschoss das ziel gar nicht erreicht". Ebenso ist ein gelehrter in der zeitschr. für alterthumsw., 1850, s. 262, der ansicht, dass das wort zaspos hier ganz deutlich das siel, den rechten fleck bedeute. Dies sei auch die grundbedeutung von zaigés. Aus ihr entwickele sich dann der begriff des rechten momentes oder der zeit überhaupt. Gewöhnlich deutet man πρὸ καιροῦ "vor dem rechten momente, zu früh", indem man natürlich σχήπεων intransitiv fasst. Die auffassung: ὑπὲρ ἄστρων βέλος σχήψειεν, das wort σχήπεειν als transitivum genommen, sagt auch aus dem grunde nicht zu, weil aorga rozever eine sehr gewöhnliche, sprichwörtlich gewordene redensart war, in dem sinne von sie oboarde rozsusie, runteie dega, vgl. Boissennade Anecd. I, 394, II, 437. Wie man nun aber auch seo nateoῦ und σχήψειεν nehmen möge, immer bleibt, anderes zu geschweigen, der übelstand, dass der begriff von ὑπὰρ ἄστρων dem begriffe von πρὸ καιροῦ nicht genau genug entspricht, nicht vollständig entgegengesetzt ist. Man erwartet "weder von dem rechten memente, dem rechten flecke, noch nach dem rechten momente, hinter dem rechten flecke," man verlangt für ἄστρων ein wort von ganz derselben bedeutung wie καιροῦ. Vermuthlich schrieb der dichter: ἄκρων. Τὰ ἄκρα kann begreiflicherweise sehr wohl in derselben bedeutung gebraucht sein wie ἡ ἀκμή. Dass der ausdruck das ziel bedeuten könne, unterliegt gar keinem zweifel, da τὰ ἄκρα mehrfach in der bedeutung von τὰ πέρατα vorkömmt.

Vs. 407 fl. Όμματων δ' εν αχηνίαις Εὐρει πᾶσ' Αφροδίτα.

Da es nicht wahrscheinlich ist, dass Aeschylos die erste silbe in άγηνία kurz gebraucht habe (obgleich auch Meineke zu Theocrit. Id. XVI, 33 daran nicht zweifelte), schrieb Emperius αγληνίαις. Allein dieses wort ist unpassend, da die bildsäulen einen augapfel, eine sehe sehr wohl haben konnten; ja die einsetzung von solchen augensternen war bekanntlich etwas durchaus nicht ungewöhnliches. An dem umstande, dass ἀγληνία sonst nicht vorkömmt, würde man nicht wohl anstoss nehmen dürfen, da sich schwerlich ein bekanntes wort auffinden lässt, welches für appriais eingesetzt werden könnte. Ich schlage daher vor, aniviais zu schreiben. Auch diejenigen statuen, an welchen die augen auf das genaueste und täuschendste nachgebildet waren, blieben doch darin hinter der wirklichkeit zurück, dass die beweglichkeit der augen, die lebendigkeit des blickes fehlte; und wieviel die Griechen gerade hierauf geben, lehren u. a. bekanute beiwörter wie έλίχωψ, έλιχοβλέφαρος u. dgl. — Dass άχηνίαις verderbt sei, zeigt übrigens auch der gedanke. Könnte ομμάros so appeiais bedeuten: wenn die augen (des betrachteten, nicht des betrachtenden) mangel haben oder mangelhaft sind, so würde es ganz wohl passen. Daran ist aber zu zweifeln.

Vs. 417 fll. Το παν δ' ἀφ' Ἑλλάδος αΐας Συνορμένοις πένθεια τλησικάρδιος Δόμων έκάστου πρέπει.

Zu τλησικάρδιας findet sich bekanntlich in dem cod. Farn. die bemerkung: τὴν καρδίαν τήκουσα. Man hat deshalb τηξικάρδιος geschrieben. Sollte etwa τλησικάρδιος aus τακεστκάρδιος (vgl. ταμεσίχους) entstanden sein? So würde dieser vers dem antithetischen genau entsprechen, der freilich fehlerhaft ist, aber wohl nicht in betreff des metrum. — Für die herstellung der gehörigen antithetischen responsion ist bei Aeschylos noch manchen zu thun übrig. Austatt πολλά, unten vs. 1428, hatte ich schon ver erscheinen der Haupt'schen ausgabe des Agamemuom πολέα corrigirt. Dieselbe form vs. 705. In den Choepheren vs. 42 und 53 entsprechen sich in den handschriften die worte

Τοιάνδε γάριν άγαριν, ἀπότροπον κακών

Σέβας δ' ἄμαχον, άδάμαντον, ἀπόλεμον τὸ πρίν.

und Man hat für ἀδάμαντον geschrieben ἀδάματον und ausserdem noch in dem antithetischen verse corrigirt. Ich glaube, dass man nur ἀδάμαντον zu verändern hat, und zwar in ἄδαμον.

Vs. 433 fll. Zrépouge & ev lépoures ap-

δρα τὸν μέν, ώς μάχης ίδρις. Τον δ, έν φοναϊς καλώς πεσόντ άλλοτρίας διαί γυναικός.

Τάδε σῖγά τις βαύζει.

Der gedankenzusammenhang zeigt, dass im letzten verse zu schreiben ist: τὰ δὲ.

Vs. 455 fll. Τὸ δ' ὑπερκότως κλύειν εὖ, Βαρύ βάλλεται γάρ δοσοις Διόθεν κεραυνός.

Die versuche oooog zu halten, sind sämmtlich als misslungen zu betrachten, ebenso die vorgebrachten verbesserungen. Sellte Aeschylos nicht ő o o ng geschrieben haben? Die zurückführung der össa auf den Zeus findet sich bekanntlich schon bei Homer. Die vergleichung derselben mit dem blitze ist wegen der schnellen verbreitung und verheerenden gewalt des gerüchtes durchaus passend. Auch hiefür ist zum theil Homer vorbild ("Όσσα δεδήει, 11. II, 93).

Va. 459 fil. Μήτ' είην πτολιπόρθης,

Μήτ ουν αυτός άλους υπ άλ-

λων βίον κατίδοιμι.

Doch wohl: βίαν κατίδοιμι.

Vs. 498 fll. Νύν δ' αὐτε σωτήρ ἴσθι κάπαγώνιος, "Αναξ "Απολλον. τούς τ' αγωνίους θεούς

Πάντας προςαυδώ.

Man hat sich gestritten, ob in κάπαγώνιος das wort άπαγώνιος oder das wort ἐπαγώνιος stecke, oder ob mit Spanheim κάναγών rios zu schreiben sei. Für ἐπαγώνιος entschied sich auch W. Henzen in den Annali dell' Instit. di corrisp. archeol., vel. XIV, p. 102, indem er έφοπλος, "il soprantendente delle armi oppure degli arredi", und ἐφύδως bei Pollux VIII, 113 verglich. Aber schon das aywrious Deoùs im folgenden verse hätte gegen ein mit ayor zusammengesetztes wort bedenken erregen sollen. Freilich urtheilte K. O. Müller anders (Götting. gel. ans., 1884, s. 1978, oder kl. schriften I, s. 276): "Der ausdruck aywood Ozoi bezeichnet, nach dem zusammenhange der poetischen sprache und bestimmten zeugnissen, nichts als ἀγοραΐοι θεοί. — Dass in zwei aufeinander folgenden versen Apollou έπαγώνιος (oder dese-700106), d. h. schützer im kampfe, genannt und die ayorioi Geor erwähnt werden, kann danach wohl nur für einen zufälligen umstand gelten, wodurch nichts über bedeutung der ausdrücke bestimmt werden soll." Ohne mich auf den ersten theil dieser

worte weiter einzulassen, nur die frage, wie in aller welt der herold dazu kommen konnte, den Apollon zum schutze im kampfe aufzufordern, da der kampf doch vollendet ist. Der cod. Flor. bietet xai nayorios, was offenbar falsch, aber gerade deshalb sehr beachtenswerth ist, während das κάπαγώνιος im cod. Fare. und bei Victor. durchaus das vorurtheil gegen sich hat, dass es auf correctur, vielleicht nach dem scholiasten, beruht. Jenes führt mit entschiedenheit auf das, was auch dem sinne nach einzig passt, nämlich auf καὶ παιώνιος. Nachdem ich diese emendation längst gemacht, sehe ich aus Peile's anmerkung zu d. st., dass sie zuerst von einem englischen gelehrten im Classical Journal vorgetragen und dann von Scholesield gebilligt ist. Auch H. L. Ahrens verfiel darauf (vgl. Franz zu d. st.). - Ich bemerke nur noch, dass avorioi Osoi hier keinesweges so viel bedeutet als ayogaior deoi, sondern als evayorior. Diese ansusprechen hatte der herold, so zu sagen, einen inneren grund, weil sie den kampf vor Troja geleitet und beschirmt hatten; der grund, warum er der άγοραῖοι θεοί nach Müller's anderswo dargelegter, auch von Peile angenommener ansicht - der ich aber durchaus nicht beipflichten kann -- anriefe, wäre dagegen ein durchaus äusserlicher.

Vs. 504 fll. 'Ιώ μέλαθρα βασιλέων, φίλαι στέγαι,
Σεμνοί τε θάκοι, δαίμονές τ' ἀντήλιοι,
Εἴ που πάλαι, φαιδροῖσι τοῖσιδ' ὅμμασι
Δέξασθε κόσμφ βασιλέα πολλῷ χρόνφ.
"Ηκει γὰρ ὑμῖν φῶς ἐν εὐφρόνη φέρων
Καὶ τοῖςδ' ἄπασι κοινὸν 'Αγαμέμνων ἄναξ.

Hier hat man an φαιδοροῖοι τοῖοιδ' ὅμμασι mehrfach anstoss genommen und allerhand veränderungen versucht. Allerdings hält keine der vorgebrachten erklärungen stich. Aber sollte hier nicht die bekannte (Dissen z. Pind. Pyth. IV, 23) construction des δέχεσθαι mit dem dativ der person angenommen werden könnem? Es frägt sich nur, will der herold "von mir", oder will er "von denen da, deren augen vor freude strahlen," d. h. vom chore. Für das letztere scheint die verbindung, in welche die angeredeten gegenstände und götter in den beiden letzten versen mit dem chor gebracht werden, zu sprechen.

Vs. 520 fil. Όφλων γὰρ άρπατῆς το καὶ κλοπῆς δίκην,
Τοῦ ὁυσίου ở ἤμαρτε, καὶ πανώλεθρον
Αὐτόχθονον πατρῷον ἔθρισον δόμον.

Avrontoror ist aus sprachlichen gründen angefochten. Dagegen hat Lobeck Paralip. gr. gr., p. 202, ähnliche bildungen beigebracht, ohne jedoch unsere stelle als ganz sicher stehend zu betrachten. Das wort erregt auch in sachlicher beziehung bedenken. Die deutang "mit der erde, dem lande zugleich" will mir wenigstens nicht zusagen. Ob Aeschylos eine autochthonische familie, mit der nebenbeziehung auf das hohe alter und die dadurch be-

dingte auszeichnung, verstanden wissen wollte, steht sehr dahin. Sollte nicht zu lesen sein: αὐτόπτονον, ein wert, welches um so besser passt als das dabeistehende πατρφον dem sinne nach so viel ist als "sein eigenes" (haus)? Die form der rede anlangend vgl. Sept. vs. 71 fl., wo δηάλωτον unserem αὐτόπτονον entspricht.

Vs. 692 fll. Μεταμανθάνουσα δ΄ υμνον
Πριάμου πόλις γεραιὰ,
Πολύθρηνον μέγα που στένει, κικλήσκουσα Πάριν τὸν αἰνόλεκτρον,
Παμπρόσθη πολύθρηνον αἰῶν ἀμφὶ πολιτᾶν
Μέλεον αἶμ ἀνατλᾶσα.

Sollte für das nichtige  $\pi \alpha \mu \pi \rho \delta \sigma \theta \eta$  nicht  $\pi \alpha \mu \pi \delta \rho \theta \eta \nu$ , neben  $\alpha i \nu \delta i \lambda \epsilon \pi \tau \rho \sigma$  auf  $\Pi \dot{\alpha} \rho i \nu$  zu beziehen, von dem dichter geschrieben sein? Die form anlangend, vgl.  $\pi \tau \sigma \lambda i \pi \delta \rho \theta \eta \varsigma$  in vs. 459, was freilich auch Ellendt Lex. Sophoel. vol. II, p. xxIII missbilligt und mit Blomfield in  $\pi \tau \sigma \lambda i \pi \sigma \rho \theta \sigma \varsigma$  verändert wissen will.

Ovens in vs. 701 beruht gewiss nur auf conjectur (ced. Fler.

ούτος, cod. Farn. ούτως). Ich weiss es mir nicht recht passend zu deuten. Dazu kömmt, dass nach aufnahme dieses ούτως der vers dem antithetischen nicht vollkommen genau entspricht. Etwa: ἀγάλακτον ὅπως, "wie einen blutsverwandten". — In vs. 705 geben die handschriften ἔσχ΄. Ich sehe keinen grund zur veränderung, wenn man nur richtig deutet: "vieles aber erhielt er auf den armen (seiend, sitzend)". — In vs. 710 ist πρόσθε für das handschriftliche πρὸς von Wellauer eingesetzt. Aber dessen erklärung "antiquam parentum indolem" ist ganz unpassend. Wollte man deuten: "die weise der früheren eltern", so würde das wort τοκῆες schwierigkeiten machen, das doch wohl nur von den wirklichen eltern, nicht auch von den pflegeeltern gebraucht werden kann. Daher ist Bothe's veränderung: τὸ πρός γε τοκήων, vor

zuziehen. In diplomatischer beziehung aber ist das leichteste, was Schneider vorgeschlagen hat: έθος τὸ πρὸς τὸ τοχήων, "einen (vielmehr den) sinn, der gemäss ist dem der eltern". — "Αγαισιν in vs. 712 ist conjectur G. Hermann's, die man später, mit recht, ziemlich allgemein wieder aufgegeben hat. Unter den anderen verbesserungsversuchen ist der ansprechendste: μηλοφόνοισι μάταισιν, von Schneider und Emperius (Acta Soc. Graec. ed. Westermann et Funkhaenel, vol. I, p. 367). Indessen halte ich für passender und richtig, was mir (und, wie ich durch Emperius a. a. o. erfahre, auch Bambergern) in den sinn gekommen ist: μηλοφόνοισιν ἄγραισιν.

Vs. 773 fll. Σύ δέ μοι τότε μέν στέλλων στρατιάν Ελένης ενεκ, οὐ γάρ σ' ἐπικεύσω,
Κάρτ' ἀπομούσως ἡσθα γεγραμμένος ·
Οὐδ' εὐ πραπίδων οἴακα νέμων,
Θράσος ἀκούσιον
'Ανδράσι θνήσκουσι κομίζων.

In dem vorletzten verse geben die handschriften sämmtlich έχουσιον, der cod. Farn. auch θάρσος, wodurch das metrum hergestellt wird, augenscheinlich in folge einer zu diesem zwecke vorgenommenen veränderung, die jedoch immerhin das richtige treffen kann. Mit dieser kleinen veränderung begnügt sich Schneider, dessen erklärung aber weiter keine berücksichtigung verdient. Die meisten nehmen, wie Wellauer, Canter's conjectur ακούσιον an, Franz und H. L. Abrens verfielen gleichzeitig auf die ansicht, dass έχούσιον aus έχθυσιῶν entstanden sei. Allein wer kann sich davon üherzeugen, dass Aeschylos άνδράσι θνήσχουσι in dem sinne von hominibus ad mortem destinatis, men under the fear of death or death-bound, "hinschmachtenden männern" gebraucht habe? Deshalb schrieb Emperius mit belassung von Canter's conjectur: ἀνδράσι νήφουσι, nam θράσος recte opponitur verbo τήφειτ (a. a. o., p. 368.). Allerdings; aber wie den ganzen gedanken begründen? Menelaos bei Euripides, Helen, vs. 393 al. Matth., sagt ausdrücklich:

πλείστον γὰρ οίμαι — καὶ τόδ' οὐ κόμπφ λέγω — στράτευμα κώπη διορίσαι Τροίων ἔπι τύραννος, οὐδὲν πρὸς βίαν στρατηλατῶν, ἐκοῦσι δ' ἄρξας Ἑλλάδος νεανίαις.

Dans Aeschylos über die sache eben so dachte, zeigt namentlich die stelle unten vs. 815 fl.: Μότος δ' Ὀδυσσεύς, ὅςπες οὐχ ἐκῶν ἔπλει u.s. w. Ausserdem werden vs. 222 φιλόμαχοι βοαβῆς genannt. Für die Franz-Ahrens'sche conjectur wünschte ich gleichfalls eine weitere sachliche begründung. —— Ich schlage vor:

θάρσος έχούσιον

άνδράσι θήγουσι κομίζων,

"freiwilligen guten muth, kühnheit, keckheit männern, die dich aufreizten, entgegenbringend".

Vs. 787 fil. Δίκας γὰς οὐκ ἀπὸ γλώσσης θεοὶ
Κλύοντες, ἀνδροθνήτας 'Ιλίου φθοςὰς
'Ες αίματηςὸν τεῦχος οὐ διχοξιόπως
Ψήφους έθεντο · τῷ δ' ἐναντίφ κύτει
'Ελπὶς προςήει γειρὸς οὐ πληρουμίνα.

In den letzten worten verbindet man zeigog entweder mit ov akyρουμέτο, suffragiis manu datis non impleto, wie Blomfield in Glossarium übersetzt (der übrigens an der richtigkeit der lesart zweifelt), oder mit έλπίς, spes tantum accessit manus (calculum absolventem injecturae), nach Wellauer's deutung. Bei der ersteren auffassungsweise ist reigos ganz überflüssig, bei der anderen hart und seltsam gebraucht; auch vermisst man bei beiden ein wort, welches dem von Wellauer hinzugesetzten tantum entspräche. Ganz eigenthümlich Schneider: "dem entgegengessetzten gefässe aber kam (widerfuhr, wurde zu theil) das erwartete, dass durch die (oder eine) hand es nicht gefüllt wurde (dass keine stimme hineingeworfen wurde)." Der dichter schrieb vermuthlich:  $\chi \tilde{\eta} \rho \circ \varsigma = 0$ , zu dem entgegengesetzten gefässe aber ging heran beraubte (getäuschte, vereitelte) hoffnung, da es nicht gefällt wurde". Er spricht von dem hinangehen behufs der untersuchung des gefässes nach der abstimmung. Diese denkt er sich also als geheime.

Vs. 799. Ίππου νεοσσός, ἀσπιδηστρόφος λεώς. Ἰσπιδηστρόφος schrieb Aeschylos sicher nicht. Im cod. Farn. findet sich die conjectur: ἀσπιδοστρόφος. Andere haben ἀσπιδηφόρος vorgeschlagen. Ich vermuthe: ἀσπιδήτροφος, d. i. ἀσπιδουρέμμων, ἀσπιδοφέρμων.

Vn. 848 fil. Τοιῶνδ΄ ἔκατι κληδόνων παλιγκότων. Πολλὰς ἄνωθεν ἀρτάνας ἐμῆς δέρης Έλυσαν ἄλλοι πρὸς βίαν λελημμένης.

Vs. 857 fll. — εἴ τε δημόθρους ἀναρχία Βουλὴν καταξξίψειεν, ὅςτε σύγγονον Βροτοῖσι, τὸν πεσόντα λακτίσαι πλέον. Dass Aeschylos den ausdruck  $\beta$ ovlyr καταξφίστευν gebraucht habe, halte ich für unglaublich, die erklärer mögen sich drehen und wenden, wie sie wollen. Ich schreibe, ohne eigentliche veränderung:  $\beta$ olyr. B. καταξφίστευν bedeutet "einen wurf, schmiss von oben her thun auf einen, der am boden liegt."

Vs. 900 fl. Χωρίς ποδοψήστρων τε καὶ τῶν ποικίλων Κληδών ἀὐτεῖ.

Wie unterscheiden sich denn τὰ ποδόψηστρα von τὰ ποικίλα? Die decken, über welche Agamemnon in den palast hineinschreiten sollte, waren bunt gestickt; an andere ποικίλα ist aber durchaus nicht zu denken. Der dichter schrieb gewiss: ποδοψήστρων τα πή των ποικίλων. Zu ποδοψήστρων bemerkt der scholinst: Απὸ μεταφορᾶς πέπλων, δί ὧν τοὺς πόδας ἐκμάσσοντες λαμπροτέρους ποιοῦσιν οἱ τούτους ἐκπλύνοντες συνεχῶς. ποδόψηστρα γὰρ κυρίως ταῦτα λέγεται. νῦν δὲ τὰ ὑπὸ τοὺς πόδας ἀπλῶς πέπλα οῦτως εἴρηκε. Aeschylos gebrauchte nicht das substantiv ποδόψηστρον, sondern ein von ποῦς und ψῆστρον richtig gebildetes adjectiv ποδόψηστρος.

Vs. 915 fl.  $KATTAIMNH\Sigma TPA$ .

Τοὶς ολβίοις γε καὶ τὸ τικᾶσθαι πρέπει. ΑΓΑΜΕΜΝΩΝ.

Η και σύ είκην τήεδε δήριος τίεις;

Hier ist  $\delta\dot{\eta}\varrho_{i0}\varepsilon$  von den meisten mit recht als verderbt betrachtet. Sollte der dichter nicht  $\delta\dot{\eta}\varkappa_{i0}\varepsilon$  geschrieben haben? Klytämnestra hatte gesagt, dass es den in glückesfülle lebenden wohl stehe, sich besiegt zu geben, nachzugeben (nämlich den armen, geringen). Darauf Agamemnon: "hältst auch du einen solchen sieg als einer aus dem volke, der plebs, hoch?" Sinn: du bist ja mir gegenüber kein armer, geringer; wie kannst du denn mich durch jenen spruch, der nicht auf dein verhältniss zu mir passt, zum nachgeben gegen dich bewegen wollen?

Vs. 922 fll. Πολλή γαρ αἶδως σωματοφθορεῖν ποσὶν
Φθείροντα πλοῦτον ἀργυρωνήτους θ' ὑφάς.
Τούτων μὲν οὕτως · τὴν ξένην δὲ πρευμενῶς
Τήνδ' ἐςκόμιζε.

Dass in σωματοφθορείν ein fehler stecke, wird jetzt fast allgemein angenommen; nur Haupt, Schneider und Peile sind der ansicht, dass es passend sei, die ersteren, indem sie das wort nach Bethe's vorgang "leib und seele d. i. leben vernichten" deuten; der letztgenannte, indem er auf Heath's erklärung: corpus luxu corrumpere, fussend, übersetzt: in cute curanda nimium operari, to be tender of one's self, to spoil one's self by too much fondling." Ich denke, der dichter schrieb: ὀμματοφθορείν. Dieses wort bedeutet in metaphorischem sinne "köstliche dinge verderben". Aber da die betreffenden decken mehrfach als buntgestickte bezeichnet werden, kann man zugleich annehmen, dass Agamemnon, indem er den ausdruck braucht, er wolle nicht "augen" mit den

füssen verderben, dadurch specieller auch auf die von den alten als "augen" bezeichneten (vgl. meine schrift über das satyrspiel, s. 116 fl.) bekannten zierrathen solcher prachtvollen gewebe hin-Endlich scheint auch der gegensatz der vernichtenden füsse, eines minder edlen theiles des körpers, gegen die vernichteten augen mit absicht gesucht zu sein. Uebrigens ist mocir passend so gestellt, dass es nicht allein zu dem vorhergehenden sondern auch zu dem folgenden gezogen werden kann. -- Die worte τούτων μέν ούτω versuchten Bernhardy (syntax, s. 141) und Hartung (über die casus, s. 27) in grammatischer beziehung zu rechtfertigen. Jenem folgend übersetzt Schneider: "hierin se weit"! Voss: "hiervon nun also". Aber die worte sind gewiss verdorben. Kann man τοῦτον in dem sinne von ἐμὲ dulden, so hat man ohne eigentliche veränderung den vortrefflich passenden gedanken: "mich bringe so in das haus hinein".

Vs. 935 fl. Οίκος δ' ύπάρχει τῶνδε σύν θεοῖς, ἄναξ, "Εγειν· πένεσθαι δ' οὐκ ἐπίσταται δόμος.

Für olxog wollen manche olxoig lesen. Dagegen sprechen, ausser Wellauer, Bernhardy synt. s. 166, Klausen, Haupt, Schneider, Peile. Bernhardy's meinung gestehe ich ein nicht zu verstehen -- oder wollte er: "das haus ist ein haus dieser (nämlich der teppiche)? —; die von ihm angeführten stellen durften mit der vorliegenden nicht zusammengebracht werden. Wie Haupt, ihm folgend, übersetzen konnte: Aedibus nostris per deos contigit ut talia habeant, ist mir unbegreislich. Klausen: suppeditat domus deorum ope, ut earum (vestium) aliquas habeamus, indem er sich merkwürdigerweise für ὑπάργειν = suppeditare auf Soph. Electr. 919 beruft. Schneider: "das haus aber ist deren mit hülfe der götter herr (besitzer)". Peile: And there is a houseful of these things for us with permission of the gods, O king, to keep. Eine wahre blumenlese seltsamer erklärungsversuche! Bekannt ist aus Theocrit. Id. XXII, vs. 222 die redensart: ώς ἐμὸς οἶκος υπάργει. Hienach kann unsere stelle so gefasst werden: οίκος ύπάρχει (ούτως, ωςτε) τωνδε έχειν. Wer damit nicht zufrieden wäre, dem würden wir rathen für ὑπάρχει zu schreiben: έπαρχεῖ.

Vs. 1026 fll. Ούτοι θυραίαν τήνδ' έμοὶ σχολή πάρα Τρίβειν τὰ μέν γὰρ έστίας μεσομφάλου "Εστηκεν ήδη μηλα πρός σφαγάς πυρός.

Sollte im ersten verse nicht zu schreiben sein: σχολή + ? -Im dritten betrachten die meisten έστίας μεσομφάλου als genitiv des orts (Bernhardy synt., s. 137: "im kreisabstande vom altar"); Peile denkt daran, to connect ta uer with the genitives in the sense of quod attinet ad -, and translate: for, as regards the family altar, the victims are already placed for fiery sacrifice, zieht es jedoch vor zu übersetzen: the victims of, i. e. devoted to, the central Hearth. Diese eigenthümliche verbindung beliebt auch

Haupt: penetralis sacrificii victimae. C. Fr. Hermann (im lehrb. der gottesd. alterth. §. 15, anm. 1) schreibt, dafür passend, Έστίας, indem er "an die verehrung des häuslichen heerdes und seines feuers selbst" denkt. So schon Schincke in der allg. encyclop. der wissensch. und künste, sect. II, th. 7, s. 216. Auch Petersen (der hausgottesdienst der alten Griechen, s. 34) versteht ein opfer, welches der Hestia dargebracht werden solle, "aber wohl nicht ihr allein, sondern in gemeinschaft mit andern göttern, die mit ihr als götter des heerdes (θεοί ἐφέστιοι) das beiligthum theilten, wie namentlich Zeus, vielleicht auch Hephästos." Dies weil von thieropfern die rede sei. Indessen wissen wir doch, dass der Hestia junge kühe geopfert wurden, vgl. Callimach. Hymn. in Cer. vs. 109 mit Spanheim's anmerkung. Freilich von der darbringung von  $\mu \tilde{\eta} \lambda \alpha$ , mag man das wort nur auf schaafe oder auf kleinvieh überhaupt beziehen wollen, hören wir sonst nichts. Aber das wollen wir, zumal da das vorkommen von schaafopfern an die römische Vesta bezeugt ist, hingehen lassen. Allein was wollen die worte πρὸς σφαγάς πυρός? Klausen erklärt absonderlich: mactationem igni hostiam decernentem, ignis gratia institutam. Voss: "steht schon zur schlachtung vor dem feu'r das opfervieh". Schneider "zum schlachten für das feuer (damit sie, um verbrannt zu werden, geschlachtet werden." Peile: for fiery sacrifice i. e. (see Homer passim) to be offered, and then roasted on the fire. Diese deutungen, mein' ich, dienen eher dazu, einen verdacht gegen die worte zu erregen als sie zu schützen. Ich zweisle nicht, dass der dichter schrieb: πρὸς φάνας πυρός, und die stelle so construirt wissen wollte: τὰ μὲν γὰρ μῆλα ἔστηκεν ἦδη πρὸς φ΄ τας πυρὸς έστίας μεσομφάλου. Φάναι wird bei Hesychios durch έλλάμψεις, bei Suidas durch έκλάμψεις erklärt, vgl. auch Musgrave zu Eur. Ion. vs. 550.

Vs. 1167 fl. "Ημαρτον, η θηρώ τι τοξότης τὶς ώς; "Η ψευδόμαντίς είμι θυροκόπος φλέδων;

Die handschriften geben für das von Canter herrührende θηρώ das gewiss falsche, freilich von Schneider vertheidigte τηςω. Wer sich an vs. 614 erinnert:

\*Εχυρσας ώςτε τοξότης ἄχρος σχοποῦ, wird geneigt sein dafür zu schreiben: xv e co. Ich freue mich zu schen, dass auch H. L. Ahrens (bei Franz) auf diese conjectur versallen ist. Auch in den Choephoren vs. 1029 wird das treffen oder hingelangen als etwas dem bogenschützen besonders eigenthümliches bezeichnet:

τόξφ γαρ ούτις πημάτων προςίξεται, in welchen worten vielleicht τοξών (cod. Guelph. und ed. Ald.: τόξω») zu schreiben ist. Freilich hat Franz darauf hingewiesen, dass προσικνεῖσθαι auch in Aristoph. Eqq. 761 mit dem genitiv verbunden ist; allein an dieser stelle ist gewiss Bergk's προςxεῖσθαί σοι einzusetzen. — In vs. 1168 ist für η zu schreiben: η.

## XOPOΣ.

Vs. 1184 fl. Πῶς δῆτ' ἀνατος ἦσθα Λοξίου κότφ; ΚΑΣΑΝΔΡΑ.

"Επειθον οὐδέν' οὐδέν, ὡς τάδ' ἥμπλαχον. ler chor jene frage thun, nachdem Kasandra vs. 1050

Wie kann der chor jene frage thun, nachdem Kasandra vs. 1050 fil. gesagt hatte:

Απολλον, Απολλον, Αγυιᾶτ' Απόλλων έμός.

Απώλεσας γάρ ου μόλις το δεύτερον?

Dass jene frage nicht zu dieser stelle passt, sah schon Schneider ein, der freilich die lesart der handschriften, welche für åsetog geben: ἄνακτος, für richtig hält, indem er erklärt: "wie (in welcher lage) also warst du durch des gebieters Loxias groll"(!). Allerdings ist ἄνακτος wiederherzustellen, aber für ἦσθα zu schreiben ἦσθα, noveras (Matthiae z. Eurip. Iphig. Taur. vs. 578), oder ο ἶσθα, und κότφ in κότον zu verändern: "wie (in wiefern) erfuhrst (kennst) du denn den groll des herrschers Loxias." Hierauf passt auch die antwort der Kasandra besonders gut.— Sollte nicht der scholiast, welcher vs. 1184 so erklärt: ἤγονν πῶς ὀς-ῆς ἐπειφάθης τοῦ ᾿Απόλλωνος gerade das vor augen gehabt haben, was ich eben als das richtige bezeichnete?

Vs. 1204 fil. Τοιαύτα τολμά. Θήλυς άρσενος φονεύς Έστιν. τί νιν καλούσα δυςφιλές δάκος, Τύχοιμ άν; ἀμφίσβαιναν, ἢ Σκύλλαν τινὰ Οἰκούσαν ἐν πέτραισι, ναυτίλων βλάβην, Θύουσαν Άιδου μητέρ, ἄσπονδόν τ' ἄρην Φίλοις πνέουσαν;

Im ersten verse haben die glaubwürdigsten handschriften (ced. Flor. und Ven. 1) τοιάδε τολμᾶ u. s. w. Hieraus macht Ahrens τοιάδε τόλμα θηλυς u. s. w., nach Franz: "dies ist des weibes wagniss: mannes mörderin | wird sie." Ausser anderem, was mir hier missfällt, vermisse ich auch eine partikel zur verbindung mit dem vorhergehenden satze. Schrieb etwa der dichter roia δὲ τολμᾶν u. s. w. = "fähig aber ein freches wagstück 34 unternehmen, ist sie (wird sie sein) als weib eines mannes mörder"? Als παντότολμος wird Klytämnestra auch unten vs. 1210 und Choeph. vs. 423 bezeichnet. Sonst vergleicht Schneider par send Eurip. Iphig. in Taur. vs. 621: αὐτή ξίφει θύουσα θήλως ἄρσενας. — Das vielbesprochene θύουσαν Άιδου μητέρ' scheint mir weder durch Lobeck's bemerkung zu Soph. Aj. p. 352 noch durch Näke's erinnerung an das schon von Auratus verglichene englische the devils dam genügend gesichert zu sein. Auch das activum dieu in der bedeutung von furere, bacchari erregt bedenken, wie schon Blomfield bemerkt hat. Ich möchte, ohne alle veränderung, schreiben: θύους ἀν' Αΐδου μητέρ', "eine muttet der raserei in der unterwelt," d. i. eine Erinnys. Hieran schlieseen sich die folgenden worte, so aufgefasst wie es von Naeke geichehen ist, ganz vortrefflich an: ἄσπονδόν τ' Άρὰν φ. πν. Vgl. Lumen. vs. 395 und Septem 70.

Vs. 1259 fil. Τ΄ δῆτ' ἐγοὰ κάτοικος ὧδ΄ ἀναστένω;

'Επεὶ τὸ πρῶτον εἶδον 'Ιλίου πόλιν
Πράξασαν ὡς ἔπραξεν· οὶ δ' εἶχον πόλιν,
Οὖτως ἀπαλλάσσουσιν ἐν θεῶν κρίσει,
'Ιοῦσα πράξω, τλήσομαι τὸ κατθανεῖν.

Dass xáτοιχος nicht von dem dichter herrührt, kann wohl als siher gelten, denn weder Blomfield's und Schneider's meinung. lass κάτοικος ώδε 20 verbinden und in dem sinne von incola hoc oco oder "hierher versetzt, in diese lage versetzt" zu fassen i, noch Butler's deutung des κάτοικος durch inquilina ist anschmbar. Auch will es mich nicht bedünken, dass der letztere echt habe, wenn er behauptet, in dem satze sed quid ego inquiina haec ita lamentor, quae viderim patriam meam urbem Ilii passam quae passa est, die durch cursivschrift hervorgehobenen worte einen besonders passenden gegensatz bilden; wie ich denn iberall einen begriff wie incola hie oder inquilina hier nicht für posonders passend halten kann. Freilich waren auch Ahrens and Franz ähnlicher ansicht wie Butler, da jener μέτοιχος vorschlug und dieser die in diplomatischer beziehung so unwahrscheinliche conjectur ohne weiteres in den text aufnahm. Was Emperius vor vielen jahren (in Zimmermann's zeitschr. für alterthumswissenschaft, 1835, s. 633) vermuthete: xaz' sixóg, war mir schon früher in den sinn gekommen. Doch halte ich für wahracheinlicher, dass zu schreiben ist: xáxotros == xaxòr olror έγουσα. Dieser begriff passt einzig hieher, wie namentlich auch der gegensatz im folgenden zeigt (wo, wie es früher geschah, hinter áraczéro ein komma und das fragezeichen hinter xpicsi zu setzen ist). - Sollte in vs. 1263 zu schreiben sein: 1000 ăspantoc tl. u. s. w.?

Vs. 1329 fl. — οἱ δὲ τῆς μελλοῦς κλέος
Πέδον πατοῦντες οὐ καθεύδουσιν γερί.

Sollte nicht hier und in den Choephoren vs. 632 fl.:

Τὸ μη θέμις γαρ οὐ Αὰξ πέδον πατούμενον,

thr πέδον zu lesen sein: ποδοίν? Vgl. Eumen. vs. 313 fl.: ἀθέφ ποδί λάξ ἀτίζειν (so!), und Pers. vs. 508: ποδοίν ἐνάλλεσθαι.

Vs. 1380 fl. Τί κακὸν, το γύναι,

Χθονοτρεφές έδανον η ποτόν Πασαμένα, όντας έξ άλος δρόμενον Τόδ ἐπέθου θύος δημοθρόους τ' ἀράς; Απέδικες, ἀπέταμες ἀπόπολις δ' ἔση, Μῖσος ὅβριμον ἀστοῖς.

Was sollen hier die worte ἀπέδικες, ἀπέναμες? Weder Schütz's (gewöhnlich befolgte) deutung: prostravisti, jugulasti, noch Schneider's abweichende erklärung des ἀπέδικες "du warfst aus (ein

field bemerkt, dass, wenn ἐπὶ stände, χεῖρα belassen werden könnte, sed περὶ pluralem vel dualem postulat. Aber χείρ bedeutet ja häufig genug den arm, vgl. u. a. Schäfer z. Longus p. 331, Matthiae zu Eurip. Iphig. Taur. vs. 1369, Dissen zu Pind. Isthm. IV, 59. Ich führe, um die vorliegende stelle von jene änderung zu befreien, nur an Eurip. Iph. Taur. vs. 784 Herm.: σ' ἀπίστω περιβαλών βραχίονι, und 787: περιβαλών πέπλοις χέρα, Simonides Ceus, fragm. 80, vs. 4, p. 890 des Delectus ven Schneidewin: ἀμφί τε Περσεϊ βάλλε φίλαν χέρα.

Vs. 1549 fll. - 8700 8 001

Έθελω δαίμονι τῷ Πλεισθενιδᾶν Όρκους θεμένη, τάδε μὲν στέργειν, Αὐςτλητά περ ὅνθ'. ὁ δὲ λοιπὸν, ἰόντ' Ἐκ τῶνδε δόμων, ἄλλην γενεὰν Τρίβειν θανάτοις αὐθένταισι. Κτεάνων τε μέρος Βαιὸν ἐχούση πᾶν ἀπόχρη μοι, δ' 'Αλληλοφόνους

Μανίας μελάθοων άφελούση.

Gewöhnlich fasst man die ersten sätze so: "Ich aber will, nachdem ich es dem dämon der Pleistheniden eidlich gelobt, dieses ertragen (mit diesem zufrieden sein), dass er aber, gehend aus diesem hause, ein anderes geschlecht aufreibe durch verwandtenmord." Eigenthümlich Peile: Two constructions are united in this passage; the sense being, Having covenanted with the Evil Genius of the House of Plisthenes, that I on the one hand, do . . . . . and he on the other, do . . . . I am ready to perform my part, sc. στέργειν τάθε. Für δύστλητα bietet der cod. Florent. δύσπλητα. Schrieb etwa der diehter: δασπλήτα, und θείναι für θεμένη, "ich will dem dämon der Plistheniden einen eid auferlegen, (oder: mit ihm einen vertrag abschliessen), dass er sich dabei begnügt, so schrecklich er auch ist"? - Dass vs. 1556 verderbt sei, ist allgemeine, nur von Schneider nicht getheilte annahme, dessen meinung wir mittheilen, aber nicht widerleges wollen. Er übersetzt: "und sollte ich einen geringen theil güter (und wenn ich auch noch so viel darum geben müsste, so dass mir nur geringes besitzthum bliebe), so ist er vollkommen geneg mir doch, wenn ich (nur) der wechselmorde rasereien dem hause benommen habe." Nar sei so viel wie narws. Aè stehe nach dem dritten worte, wie öfters, und hebe den gegen - und nachsatz stärker hervor, nach einem den vordersatz bildenden participium stehend, wie auch sonst. Doch könne man auch der komma hinter έγούση mit Victor. nach παν setzen; dann sei 💶 übersetzen: "und sollte ich einen kleinen theil güter behalten in ganzen". Vermuthlich schrieb Aeschylos: πᾶσ (ἀπόχρη) μοῖς u. s. w. = "jegliches loos".

Vs. 1613 fll. Ο μέν γὰρ ἦγε πάντ ἀπὸ φθογγῆς χαρᾳ, Σὰ δ' έξορίνας ἠπίοις ὑλάγμασιν "Αξη· κρατηθεὶς δ' ἡμερώτερος φανεῖ.

Die leichteste passende veränderung des unstatthaften  $\hat{\eta}\pi io\iota_{\mathcal{G}}$  würde wohl sein:  $\hat{\eta}$   $\pi oio\iota_{\mathcal{G}}$ . Hoiov mit kurzer erster silbe auch in Suppl. vs. 889. In den Septem, vs. 662, geben für das gewöhn-

lich aufgenommene  $\dot{\eta}$  τοῖον mehrere handschriften:  $\dot{\eta}$  ποῖον, was auch sehr gut passen würde.

Vs. 1625 fl. αλλ' ὁ δυςφιλής σκότφ

Λιμός ξύνοικος μαλθακύν σφ' ἐπόψεται. Die handschriften geben: δυσφιλής κότφ. Gewöhnlich schreibt man nach Stanley's conjectur: δυςφιλεί σχότφ. Allein der begriff des σχότος gehört hieher, wo eine vergleichung mit dem rosse statt findet, durchaus nicht. Denn dass an eine einsperrung in den stall, welcher allerdings dunkel zu sein pflegte (Eurip. Bacch. vs. 509 fl.), nicht gedacht werden könne, zeigt schon der vorhergehende satz. Schneider will die vulgata belassen wissen, indem er bemerkt, κότφ hänge von δυσφιλής ab und sei von dem grolle der bürger gegen Aegisthos zu verstehen, und übersetzt: "der aber dem hasse feindselige (entgegenwirkende) hunger wird als hausgenosse (wenn er ihn befallen hat) zahm ihn sehn". Allein wollte man diese erklärung auch so modifiziren, dass man xóros in der allgemeineren bedeutung von heftiger, trotziger sinnesart und handlungsweise (Welcker Aeschyl. Trilog., s. 149) fasste, demnach also (ironisch bitter) gesagt wäre, dass dieser der hunger verhasst sei, so würde doch der übelstand bleiben. dass während in dem mit ållå eingeführten satze sich das wort λιμός auf κριθώντα bezieht, in demselben kein begriff sich findet, welcher dem σειραφόρον entsprechend gegenüberstände: ein umstand, den nicht allein Schneider, sondern alle erklärer der stelle übersehen haben. Dies wird statt haben, wenn man schreibt: δυςφιλής κόπφ. Das ross, welches nicht ein πῶλος σειραφόρος, sondern έζευγμένος βαρείαις ist, wird ohne zweifel von ermattung durch arbeit (xónos) heimgesucht werden. Kóno ist natürlich mit zéroixos zu verbinden. Aehnlich Soph. Oed. Colon. vs.

**Eum. vs. 40 fil.** Όρω δ' ἐπ' ὀμφαλῷ μὲν ἄνδρα θεομυσῆ "Εδραν ἔχοντα , προςτρόπαιον , αἵματι Στάζοντα γεῖρας.

1258 fl.: ὁ δυςφιλής γέρων γέροντι συγκατφκηκεν πίνος.

Dass hier auch die neueren herausgeber noch falsch interpungiren, ist seltsam. Schon in meinen Coniectanea in Aeschyli Eumenides, Gott. MDCCCXXXIX, p. xxvII, a. 21, machte ich darauf aufmerksam, dass προςτρόπαιον mit ἔδραν zu verbinden sei. Vgl. auch Prien im rhein. mus., jahrgg. Vl, 1848, s. 174.

Vs. 45. ' Αργῆτι μαλλῷ. Gegen die vulgata spricht mit guten gründen Prien a. a. o. Er Philologus. VII. Jahrg. 1. 9

räth, mit Bothe ἀργητομάλλφ zu schreiben. Sollte man nicht ohne alle buchstabenveränderung mit άργητιμάλλφ abkommen können?

Vs. 48 fll. Ovroi yveaixag, alla Fogyorag ligo. Ούδ' αύτε Γοργείοισιν είκάσω τύποις. Είδον ποτ' ήδη Φινέως γεγραμμένας Δείπνον φερούσας. άπτεροί γε μήν ίδείν Αυται.

Schömann und Franz bestehen auf der Hermann'schen ansicht, dass nach vs. 49 die erwähnung des grundes, warum die Erinnyen nicht für Gorgonen zu halten seien, und die nennung der Harpyien ausgefallen sei. Das erstere ist aber schon deshalb nicht glaublich, weil der grund oder vielmehr die gründe keine andere sein können, als die in vs. 51 fll. beigebrachten. Nach Linwood certe excidit aliquid in quo poeta Harpyiis nominatis eas alatas fuisse dixit, ut ex sequentibus liquet. Quum autem eldor nor eldor praebeant Flor. Venet. N. fieri potest ut hunc in modum processerit oratio: ήδη τινάς ποτ' είδον, Άρπνίας λέγω, πτεροίς βεβάσας, Φινέως γεγραμμένας κ.τ.λ. Den umstand, dass die Harpyien gepflügelt seien, konnte der dichter als bekannt voraussetzen, brauchte er also keinesweges ausdrücklich hervorheben zu lassen. Dass Linwood bei seiner ansicht nicht auch eine begründung für den in vs. 49 ausgesprochenen gedanken vermisste, ist um so auffallender als die äschyleischen Erinnyen den Gorgonen ähnlicher waren als den Harpyien. Und sind etwa die eigenthümlichkeiten der Erinnyen, welche der dichter von vs. 51 an aufzählt, solche, durch die sie sich bloss von den Harpyien unterschieden? Das zweite eldor der drei von Linwood angeführten handschriften ist wahrscheinlich eine correctur des ήδη, welches die übrigen darbieten. Dieses ist nicht alleis ganz überflüssig, sondern giebt auch einen falschen gedanken. Wenn die Pythia sagt: "ich sah ehemals schon die Harpyien," se ist das so gesprochen als sähe sie diese wiederum, also als hielte sie die Erinnyen für Harpyien. Vermuthlich kann man mit einer sehr leichten conjectur, oder vielmehr ohne alle veränderung abkommen, indem man für  $\eta \delta \eta$  schreibt:  $\dot{\eta} \delta \dot{s} = ...$ ich sah sie (die Gorgonen) einstmals (gemalt) und (sah) gemalt des Phineus mahl forttragende". Dass der dichter die Harpyien so bezeichnet, nicht aber dadurch, dass er geradezu nur ihren namen nennt, hat vielleicht einen besonderen grund, nämlich den, dass er die Harpyien nur auf den darstellungen aus der Phineussage in widerwärtiger gewalt gebildet kannte, sonst aber auch als keinesweges hässliche steiber dargestellt gefunden hatte: vgl. die bemerkungen O. Jahn's in den arch. beiträgen, s. 104, a. 39, gegen Müller's behauptung im handb. der arch. 6.334, 1. Nachdem die Pythia so in vs. 50 angegeben hat, in wiefern sie über das aussehen der Gorgonen ein urtheil abgeben könne, und beiläufig darauf hingedeutet hat,

dass sie auch andere scheussliche weibergestalten gesehen habe, legt sie, von den worten ἄπτεροί γε μήν an, die gründe dar, warum an diese nicht gedacht werden kann und sie auch die beziehung der Erinnyen auf die Gorgonen aufgiebt. — Das zu den worten οὐδ' αὐτε Γοργείοισιν geschriebene scholion: ἀλλ' οὐδ' Άρπνίας αὐτὰς λέγω· είδον γὰρ αὐτὰς ἐνγραφῷ πτερωτάς, anlangend, so habe ich jetzt die überzeugung, dass man seinetwegen durchaus nicht nöthig hat anzunehmen, der verfasser desselben habe die stelle anders vor augen gehabt, als sie in den handschriften überliefert wird. Vielmehr bezieht sich das scholion auf die worte von είδον bis αὐται (vs. 50 bis 52), wie sie jetzt gelesen werden.

Vs. 67 fil. Καὶ τῦν ἀλούσας τάςδε τὰς μάργους ὁρᾶς·
"Υπνφ πεσοῦσαι δ' αἱ κατάπτυστοι κόραι,
Γραῖαι παλαιαὶ παῖδες, αἰς οὐ μίγνυται
Θεῶν τις, οὐδ' ἄνθρωπος, οὐδὲ θήρ ποτε.

Dass in vs. 69 die worte you au nu nalaini nicht nebeneinander bestehen können, ist auch meine meinung. Stellen wie rowe παλαιή (Hom. Od. XIX, 346) oder γρηΰ παλαιγενές (XXII, 395) können natürlich nicht verglichen werden. Winckelmann (neitschr. für alterthumsw., 1842, s. 293) und Prien (a. a. e., s. 175), der sehr richtig bemerkt, dass nach dem starken begriff γραῖας das nachfolgende παλαιαί durchaus nichtssagend wäre, schlugen Γαίας vor, woran schon Valckenaer (z. Callim. Eleg., p. 147) neben Nuxzòg gedacht hatte. Prien meint, dass Apoll nach hergebrachter vorstellung die Erinnyen hier töchter der Gäa nenne, während sie sich selbst als töchter der nacht bezeichnen, werde man nicht als grund zur widerlegung dieser verbesserung anführen. Allein die Erinnyen werden auch von den propompen, vs. 987, als Nuxros maides bezeichnet, und auch wenn dieses nicht statt fände, würde ich doch schon wegen vs. 394, der stelle wo sich die Erinnyen Nuxzòc zéxra nennen, die zulässigkeit jener veränderung bezweifeln. Dass der dichter nach den worten αί κατάπτυστοι κόραι habe hinzufügen müssen, wer denn diese scheusslichen jungfrauen seien, glaube ich mit nichten, da sowohl jeder seiner zuhörer als auch Orestes das recht wohl wussten. leh zweisle nicht, dass der sehler in nalaiai steckt und dafür πέλειαι, "die schwarzen", zu schreiben ist. Hesychius: πέλειαι, μέλαιται, vielleicht aus einer erklärung dieser stelle.

Vs. 75 fll. 'Ελῶσι γάρ σε καὶ δι' ἡπείρου μακρᾶς, Βεβῶτ' ἂν αἰεὶ τὴν πλανοστιβῆ χθόνα, 'Υπέρ τε πόντον, καὶ περιβέψτας πόλεις.

Bs freut mich zu sehen, dass Prien a. a. e., s. 177 fl., nicht allein in betreff der aufnahme der handschriftlich beglaubigten lesart zorzov und meiner conjectur zaza (für das folgende zei), sondern auch bezüglich des gedankens im allgemeinen den Cenject., p. 18, sich angeschlossen hat (wo ich seltsamerweise zu bemerken

unterliess, dass βεβῶτ' in βιβῶττ' zu verändern sei, was ich schon in einer abhandlung vom jahre 1835 gethan hatte). Nur darin weicht Prien von mir ab, dass er mit Emperius und Droysen für år αἰεὶ geschrieben wissen will ἄλαισι, während ich Hermann's ἀρ' αἰεὶ (oder besser: ἀεί) billigte. Aber der begriff von ἄλαισι ist ja schon zur genüge in  $\pi \lambda \alpha roo \pi i \beta \tilde{\eta}$  enthalten. Die stellung des asi hat durchaus nichts befremdendes, wenn man es nur, wie sich gebührt, mit dem folgenden verbindet, vgl. M. H. E. Meieri Comment. de vit. Lycurgi, p. xc sq. Uebrigens gebe ich die erklärung: "indem du das land, durch welches du gerade hingehst, immer mit eiligen schritten durchmissest," auf, eine erklärung, welche sich bei der annahme, dass àsi in der bedeutung von "jedesmal" gebraucht sei, allenfalls hören lässt, während ich nicht absehe, mit welchem grunde Prien bei aufnahme des αλαισι gegen Schömann behaupten kann, dass ,, πλανοστιβή χθόνα einen theil von ηπειρος ausmache," obgleich allerdings dasteht: τή τ πλ. γθ. Auch so entsprechen sich die beiden zu weiterer ausführung und näherer erklärung hinzugefügten sätze βιβῶντ' γθόνα und κατά - πόλεις, denn jener sagt aus, dass Orestes über das festland ohne rast dahineilen werde, und dieser, dass ihm auf seiner flucht über das meer keine insel eine ruhestätte bieten werde.

Vs. 108 fl. Καὶ τυκτίσεμνα δεῖπν' ἐπ' ἐσχάρα πυρὸς "Εθυον ὥραν οὐδενὸς κοικὴν θεῶν.

Wenn der scholiast zu diesen worten bemerkt: ἐν γὰρ τῷ μεσονυκτίφ μόναις Ἐριννύσι ἀπάρχονται, so ist das, wie schon in den Conject., p. cxxiv fl., anm., bemerkt, aller wahrscheinlichkeit nach nur als ein αὐτοσχεδίασμα desselben zu betrachten. Ausserdem ist der gedanke der worte ἄραν — Θεῶν ganz matt. Man schreibe: ἄραν u. s. w., mit setzung eines komma hinter ἔθνον, "eine beachtung, berücksichtigung, an welcher keiner der götter theil hatte".

Vs. 126 fl. Όνας διώχεις θῆςα, κλαγγαίνεις δ' ἄπες Κύων μέριμναν οὔποτ' ἐκλιπων πόνου.

Ich denke doch, dass die worte ἄπες — πόνου sich ebensowohl auf die worte ὅνας διώκεις θῆςα als auf κλαγγάνεις (so richtig W. Dindorf) beziehen. Es ist also zu schreiben: θῆςα κλαγγάνεις θ', ἄπες u.s. w.

Vs. 168 fl. Ποτιτρόπαιος ων δ' έτερον εν κάρα Μιάστος έκείνου πάσεται.

Dass nach meiner ansicht für excivov zu schreiben ist: ex réov, hat schon Prien in seiner vom august 1846 datirten abbandlung, a. a. o., s. 183, berichtet. Ich hatte diese emendation eine geraume zeit vorher in einer vorlesung über die Eumeniden mitgetheilt. Franz führt sie auch als von H. L. Ahrens gemacht an.

Vs. 184 fll. - λέοντος άντρον αίματοφρόφου Οίκειν τοιαύτας είκος, ου χρηστηρίοις Έν τοϊς δε πλησίοισι τρίβεσθαι μύσος.

Als verderbt betrachten πλησίοισι nach Pauw unter den neueren: Dindorf, Linwood, Martin, Prien (a. a. o., s. 571). Mit vollem rechte. Aber weder Pauw's meist angenommenes πλουσίοισι, noch selbst Martin's II v O io 1 o 1 giebt einen passenden gedanken. Prien's τοις άγροισι enthehrt in diplomatischer beziehung aller wahrscheinlichkeit. Ich schlage vor: κλεισίοισι. Ueber κλείow, im allgemeinen = locus clausus, vgl. Dindorf in der Pariser ausgabe des Thesaur. Stephan. u. d. w. xliotor. Einen begriff wie πάνσεμνος, πάνσεπτος, den Prien mit fug erwartet, bietet das jetzt adjectivisch zu fassende γρηστηρίοις (vgl. auch ys. 162).

Va. 198. Οὐ γὰρ δόμοισι τοῖςδε πρόςφορον μολείν.

Da hier der subjektsbegriff fehlt, schrieb Porson (Advers. p. 140 ed. Lips.) freilich ohne alle wahrscheinlichkeit, τάςδε für τοῖςδε, Prien (a. a. o., s. 184) πρός φορος für πρός φορον. Ich verbessere: δόμοις σε τοιζόε πρόςφορον. Dass das betonte σε hier besonders gut passt, und zwar gerade neben dem roiçõe, liegt auf der hand. Hinterdrein gewahre ich, dass dieselbe verbesserung für vs. 176:

Ούτοι δόμοισι τοῖςδε χρίμπτεσθαι πρέπει,

im Marg. Ask. und von Wakefield vorgeschlagen ist, nur dass die betreffenden gelehrten mit unrecht das tonlose σε eingesetzt haben wollten.

Vs. 239. Πολλοῖς δὲ μόγθοις ἀνδροκμῆσι φυσιᾶ Σπλάγγιον.

Da ich mit Schömann trotz Prien's gegenbemerkung (a. a. o., s. 184) ανδροκμήσε für verderbt, aber Schömann's conjectur άρθροχμήσι für nicht richtig halte, schlage ich vor, άδροχμήσι zu schreiben. Αδρών ist in ἀνδρών verschrieben in Alexis' KPA. TETAS, fr. IV, (Meineke com. gr. t. III, p. 433.).

Vs. 282 fll. Άλλ' είτε γώρας έν τόποις Διβυστικοῖς, Τρίτωνος άμφι χευμα γενεθλίου πόρου, Τίθησιν όρθον η κατηρεφή πόδα.

In vs. 282 würde gewiss Λιβυστικής zu schreiben sein, wenn es nicht wahrscheinlicher wäre, dass der fehler anderswo zu suchen Ich meine, der dichter schrieb:

άλλ' εί 'πὶ γώρας, έν τόποις Λιβυστικοῖς, u. s. w. Επὶ γώρας bedeutet "in ihrem heimathslande". Darauf folgt ein doppelter appositionssatz; jeder eine nähere erklärung des unmittelbar vorhergehenden enthaltend. - Die vielbesprochenen worte in vs. 284 anlangend, so liesse es sich leicht darthun, dass keine der bisher versuchten erklärungen (die Müller'sche wiederholt im wesentlichen Wordsworth Athens and Attica, ed. 11, p. 128, anm. 1, nur dass er seltsamerweise an eine statue denkt) wahrscheinlicher als alle bisher vorgeschlagenen. Sinn: und nicht weil besteckung an meiner hand, d. h. nicht, um gereinigt und gesühnt zu werden, setzte ich mich an dein bild. Wem das énei nicht zusagt, der mag έχων schreiben.

Vs. 435. Ξύν φ οῦ Τροίαν ἄπολιν Ἰλίου πόλιν "Εθηκας.

Schreibe: To a a.

Vs. 443 fll. Καὶ τῶνδε κοινῆ Λοξίας ἐπαίτιος, "Αλγη προφωνῶν ἀντίκεντρα καρδία, Εἰ μή τι τῶνδ' ἔρξαιμι τοὺς ἐπαιτίους.

Prien (a. a. o., s. 191) und H. L. Ahrens (bei Franz) haben unabhängig von einander an τοὺς ἐπαιτίους in vs. 445 anstoss genommen und für das letztere wort erarious geschrieben. Das halte ich nicht für das richtige; wie mir denn überhaupt die von Prien gegen die vulgata vorgebrachten bedenken keinesweges ganz treffend zu sein scheinen. Die gründe, welche Ahrens zur änderung trieben, hat Franz nicht mitgetheilt. sen scheint allerdings in vs. 445 ein fehler zu stecken. Man verbindet τι τῶνδε = "etwas davon, etwas der art". Danach sieht es aber ganz so aus als hätte Apollon dem Orestes die wahl zwischen der tödtung und einer andern derartigen that gegen die Klytämnestra frei gelassen. Da es nun nicht angeht. τωνδε mit έπαιτίους zu verbinden, indem man τάδε auf den mord des Agamemnon bezöge, so rathe ich τῷδ', nämlich τῷ πατοί, dem Agamemnon, zu schreiben, und dieses wort mit enacciors zu verbinden in dem sinne von τοῦ πατρὸς τοὺς αἰτίους in der stelle der Choephoren vs. 271.

In vs. 446 ist keine veränderung von nöthen als die des t' in δ'. Der letzte vers ist so zu fassen: "denn wie ich dir auch dieses begangen zu haben scheinen werde (wie du auch über meine that entscheiden wirst), werde ich billigen (dein gericht). Δίκην aus dem vorhergehenden satze zu αίνέσω zu ergänzen, ist doch wohl, trotz des nahe stehenden τάδ', nicht zu schwer.

Vs. 465 fl. Κρίνασα δ' ἀστῶν τῶν ἐμῶν τὰ βέλτατα "Ηξω, διαιρεῖν τοῦτο πρᾶγμ' ἐτητύμως.

Sollte nicht für das verderbte ήξω zu schreiben sein: ἔξω? Dieses würde nicht allein die leichteste (oder vielmehr gar keine) veränderung sein, sondern auch den passenden sinn geben = "nachdem ich die besten meiner bürger ausgewählt, werde ich sie bei mir haben, damit sie über diesen handel wahrhaft entscheiden" u. s. w. Dass ἔχειν τινὰ "jemanden bei sich haben" bedeuten kann, zeigt z. b. Xenoph. Cyrop. IV, 2, 29: Κοοῖσος με ἔχων τοὺς ἐππέας ἐπηκολούθει.

Vs. 511 fl. Βωμόν αίδεσαι δίκας.

Μηδέ νιν,

Κέρδος ίδων, άθεφ ποδί λάξ άτίσης.

Dass man sich in neuerer zeit bei dem so seltsamen arione be-

Vs. 537 fll. Τ΄ τ' οὖν \*\*\* διάτορος Τυρσηνική
Σάλπιγξ, βροτείου πνεύματος πληρουμένη,
Υπέρτονον γήρυμα φαινέτω στρατφ.
Πληρουμένου γὰρ τοῦδε βουλευτηρίου
Σιγὰν ἀρήγει, καὶ μαθείν θεσμοὺς ἐμοὺς,
Πόλιν τε πᾶσαν εἰς τὸν αἰανῆ χρόνον,
Καὶ τόνδ', ὅπως ἀν εὖ καταγνωσθῆ δίκη.

Auffallend, dass niemand an dem βροτείου in vs. 538 anstoss genommen hat. Hat nicht der ausdruck "mit männerodem angefüllt" (wie auch Fritzsche zu Aristoph. Thesmoph. vs. 683, p. 250, deutet) im munde der weiblichen göttin etwas ganz seltsames? Noch unpassender ist es aber  $\beta$ .  $\pi \nu$ .  $\pi \lambda$ . zu fassen: "von menschenodem angefüllt". Der dichter schrieb ohne zweifel: Bogείου = "mit einem blasen, wie es dem Boreas eigen ist". Man kann etwa vergleichen, dass an dem thurme des Andronikos Kyrrhestes zu Athen Boreas allein unter den winddämonen mit einer grossen muschel zum blasen dargestellt ist (Millin Gal. mythol. LXXVI, 316), während sonst die winde allgemeiner als auf muscheltrompeten blasend vorgeführt werden. — Wie die worte vs. 541 fil. zu fassen seien und dass nour verderbt sei, ist schon in den Conject., p. 119, bemerkt. Für πόλιν ist aber πάλη, zu schreiben, welches wort den wettkampf vor dem gerichte vortrefflich bezeichnet; vgl. auch vs. 559:

εν μεν τόδ' ήδη τών τριών παλαισμάτων. Vs. 546 fl. — ἔστι γὰρ δόμων Ίκετης ὅδ' ἀνὴρ, καὶ δόμων ἐφέστιος Ἐμών

Wie kann Prien (a. a. o., s. 570) sagen, Hermann habe bewiesen, dass zu schreiben sei: νόμφ ἰκέτης? Dass Orestes ein "gesühnter ἰκέτης" der Athena ist, kann dem Apollon kein besonderer grund sein, zeugniss für ihn abzulegen; und dass Orestes "ein ἰκέτης in seinem heiligthum war", sagt der gott nach aufnahme der Burgess'schen von Hermann gebilligten conjectur mit nichten, sondern dass er an dem heerde seines hauses sitze, was unsinn ist. Der fehler liegt nicht in dem ersten δόμων, sondern in dem zweiten und in dem diesem vorhergehenden καί. Der dichter schrieh: καταδραμών, und sagte mithin: "denn es hat

als schutzfiehender dieser mann an dem heerde meines hauses eine zufluchtsstätte gesucht". Zur richtigen erkenntniss der construction der worte vgl. man Eumen. vs. 639 und Suppl. vs. 498, auch Suppl. vs. 360.

Vs. 619 fil. Τούτων ἐπφδὰς οὐκ ἐποίησεν πατὴς Όὐμὸς, τὰ δ' ἄλλα πάντ' ἄνω τε καὶ κάτω Στρέφων τίθησιν, οὐδὲν ἀσθμαίνων μένει.

In betreff dieser worte bedarf es nur einer richtigeren interpunktion und erklärung. Man setze ein komma hinter ålla und hinter  $\sigma \tau \rho \epsilon \phi \sigma \nu$  und übersetze "anderes aber  $(\tau \hat{\alpha} \ \delta')$  gestaltet er um (verändert er, ålla  $\tau i \theta \eta \sigma \iota$ ) indem er alles von oberst zu unterst kehret, ohne zu keichen vor wuth" d. h. ohne irgend aufgeregt zu sein. Sinn: seine kraft ist so gross, dass es keiner anspannung derselben durch einen affekt bedarf, um u.s.w. Für die verbindung der worte å $\sigma \theta \mu \alpha i \nu \sigma \nu$  und  $\mu s \nu s \iota$  spricht die stelle Sept. 375:

ιππος χαλινών ώς κατασθμαίνων μένει.

Wem sie nicht zusagt, der muss noch ein komma binter  $\dot{\alpha}\sigma\theta\mu\alpha$ i sov setzen,  $\mu$ éset zu dem satze  $\ddot{\alpha}\lambda\lambda\alpha$  —  $\tau$ i $\theta\eta\sigma$ ts ziehen und übersetzen: "durch seine kraft".

Vs. 686. Μαντεία δ' οὐκ ἔθ' άγνὰ μαντεύση μένων.

Gegen das Hermann'sche νέμων ist in den Conject., p. 139, zur genüge gesprochen. Doch kann νέμων, in der bedeutung von "austheilend" gefasst, das richtige sein.

Vs. 768 fil. — μηδ' ἀκαρπίαν

Τεύξητ', άφεισαι δαιμόνων σταλάγματα, Βρωτήρας αίγμας σπερμάτων άνημέρους.

Hier ist dayovor doch wohl in dia rouge = ,,durch die landstriche hin" zu verändern. In vs. 697 ging diaropae in daipovas über. So entspricht die stelle ganz denen in va. 750 fl. oder 777 fil. und 793 fil. - Auch aixuag ist gewiss verderbt. Das dafür von Prien (a. a. o., s. 570) vorgeschlagene arrag war auch mir in den sinn gekommen. Doch glaube ich eher, dass der dichter schrieb: ἄχναις. Bei dem ausdrucke ἄχναι σπερμάτων könnte an die zarten, frischen keime der sämereien oder die jungen aus diesen hervorgesprossenen pflanzen gedacht werden, wie ja Aeschylos, Agam. vs. 139, δρόσοι λεόντων von den jungen löwen und andere έρση und ψάκαλον von jungen thieren gebraucht haben. Am besten thut man aber wohl, sich an den namentlich aus Nikander und Oppian (Alexiph. vs. 410, Halieut. IV, vs. 167, 380), bekannten gebrauch des nabe stehenden wortes layen su erinnern und άγεαι σπερμάτων somit von dem blüthen - und blätterwerke der gewächse zu verstehen.

Γλώσσης ματαίας μὴ 'κβάλης ἐπὶ χθόνα Καρπὸν, φέρονσα πώντα μὴ πράσσων καλώς. Γλώσσης ματαίας καρπὸς sunt linguae ira concitatee, adeogne ad temeritatem et audaciam pronae imprecationes, sagt Schütz. Allein solche imprecationes stossen die Erinnyen nicht aus, sie sprechen nur von dem gifte, welches sie auf das land herabträufeln wol-Ausserdem ist es unpassend, dass Athena, die doch die Erinnyen besänftigen will, ihnen eine grobheit sagt, wie sie in dem ausdrucke γλώσσα ματαία liegt. Aeschylos schrieb ohne zweifel λύσσης für γλώσσης. Γλώσσης ist, wie Lobeck z. Soph. Ai. p. 103, anm., richtig bemerkt, auch in dem fragment aus den Xantrien (155 Schütz) für λύσσης verschrieben. Αύσσης καρsòc ist eben jenes durch die wuth der Erinnyen in ihrem innern erzeugte gift. Αύσσα ματαία aber bedeutet eine eitle d. h. unbegründete wuth. Dass die Erinnyen ohne grund so aufgeregt seien, bestrebt sich ja Athena wiederholt auseinanderzusetzen, auch in den nächstfolgenden worten vs. 797 fl. — Gelegentlich sei hier bemerkt, dass ich über die in sachlicher beziehung schwierige stelle vs. 791 fl. ausführlich gehandelt habe in den jahrb. des vereins von alterthumsfreunden in den Rheinlanden, h. V u. VI. s. 351 fl).

Vs. 816 fl.

καὶ σὸ τιμίαν "Εδραν έγουσα πρός δόμοις Έρεγθέως, Τεύξη παρ' ανδρών και γυναικείων στόλων, Όσην παρ' άλλων ούποτ' αν σγέθοις βροτών. Σύ δ εν τόποισι τοῖς εμοῖσι μη βάλης Μήθ' αίματηράς θηγάνας, σπλάγγνων βλάβας Νέων, ἀοίνοις έμμανεῖς θυμώμασι. Μηδ έξελουσ ώς καρδίαν άλεκτόρων, Έν τοις έμοις άστοισιν ίδούσης Αρη 'Εμφύλιόν τε καὶ πρὸς άλλήλους Θρασύν.

Zu vs. 818 bemerkt Dindorf: Ante hunc versum versus unus excidit, in quo substantivum fuit ad quod refertur 8070, Linwood: Post bunc versum aliquid excidisse in quo fuit substantivum ad quod refertur som reete putat Dinderf. Auch Prien (a. a. o. s. 568) nimmt den ausfall eines verses an, da die Abrens'sche conjectur &c' &r für &copr nicht passe, indem statt des unbestimmten oog ein bestimmter substantivbegriff erwartet werde, auf den oons sich bezogen habe. Sollte nicht der dichter geschrieben haben: τίμια, oder wahrscheinlicher: τίμι αν, έδραν - 'Ερεγθέως, - also ripi as reifer verbindend - und: 80 av u. s. w.1 Tipua kömmt wie hier nicht selten auch in inschriften vor, vgl. C. Keil in der zeitschr. für die alterthumsw., 1849, s. 520. -Der ausdruck emiar looar ist schon an sich verdächtig, wenn man nicht etwa annehmen will, Athena wolle sagen, dass schon die blosse nähe des palastes des Erechtheus als des ersten gebäudes in Athen den sitz der Erinnyen zu einem geehrten mache.

Ueber die folgende stelle hat zuletzt ausführlich gehandelt Fr. Thiersch in den abhandl. der philos.-philol. classe der kön. bayer. akad. der wissensch., V, 2, s. 64 fil. Ich theile zunächst das, was er über den ersten satz hemerkt, in der hauptsache mit: Ita véwr àoirois, sed sine interpunctione Med. teste J. Franzio. τέωτ, ἀοίτοις F. V. Idem collator Vict. ad Rob. non indicato codice, et falsum est, quod refert Wieselerus, aoisois conjectura Robortelli vulgo illatum esse in verborum ordinem. Has autem αίματηράς θηγάνας σπλάγχνων νέων βλάβας dicit, quia viro illo laedi partus et corrumpi persuasio erat; sed quare easdem αοίτοις έμματείς θυμώμασι appellaverit, aut quomodo ita appellare possit, id quidem nemo neque aperuit neque aperiet. Θυμώματα enim seu irae, quaecunque sint Furiarum, non possunt ad guttas, quas destillant, transferri; haec enim metaphora, quae nobis iratas stillas seu potius furiosas iris vino carentibus exhiberet, non Aeschylea, sed absurda esset. Altera lectio réwr doiroug Fler. Ven. 1. Aug. Guelph. A. R., quo miraculum augetur, admissum illud ab H. L. Ahrensio, qui opinatur, multo melius σπλάγγουν βλάβας ἀοίνους vocari, quam θυμώματα, non improbante talia Wieselero. "Aowor istud ad ipsas Furias spectat - nec dubium, quin singulari numero opus sit: ἀοίνοις ἐμμανὴς θυμώμασι. Non sine acerbitate dicit Furiam iracundia velut inebriatam, cum tamen vine uti non consueverit. Sensit hoc, ni fallor, schol. R. V. θυμώμασι· δργαίς, δτι καὶ οίτωθέντες τρόπον τινά γίγνονται έμματείς. Da die übrigen vergleicher des cod. Med. sämmtlich aoirovs gefunden hatten, hätte das mangeln der interpunktion gegen Franz's angabe, dass in jenem cod. aoirois stehe, bedenken erregen sollen. In der that berichtigt Prien (a. a. o., s. 562) ausdrücklich Franz's angabe, indem er bemerkt, dass im Med. doivous stehe. Dass doivous im cod. Farn. gelesen werde, ist, so viel ich sehen kann, ein irrthum von Thiersch; dass es bei Vict. conjectur sei, ist handgreiflich. Victorius nahm diese conjectur von Robortelli. Dass ich überhaupt nicht irrte, wenn ich berichtete, Robortelli habe aoirois conjicirt und durch ihn sei diese conjectur in die texte gerathen, wird ein jeder finden, welcher sich die mühe geben will nachzusehen. Ahrens meinte De causis quibusdam Aeschyli nondum satis emendati, p. 29: Robert. scholiastae explicationem sequutus videtur: őti — έμμασεῖς, quamquam inde concludere non licet, scholiastem dolvois legisse. Daze bemerkte ich schon in den Conject., p. 164: Cujus sententiae de priori parte dubito; apud Robortellum ipsum de hac re nihil reperitur, nisi hocce: "vaíwy (sie) ἀοίνοις, nam Eumenidum sacrum non fiebat vino"; de altera prorsus consentio. Dennoch hat Pries (a. a. o., s. 567) die ansicht, dass der scholiast dolpois geleuen habe, welches er "dieser grösseren autorität zufolge" dem doirous vorgezogen wissen will. Ob Thiersch jene ansicht auch hegte, oder ob er nur meinte, der scholiast habe bloss eine dunkle ahnung davon gehabt, welcher der richtige gedanken sein müsse, wage ich nicht zu entscheiden. Doch muss man aus seinen worten eher das letztere schliessen, und ist dieses der fall; so weicht seine meinung in betreff dieses punktes nicht von der Ahrens'schen und der meinigen ab. Es liegt auf der hand, dass in der erklärung des scholiasten nur das wort opyais sich auf das lemma θυμώμασι bezieht, die übrigen worte aber die worte des dichters ἀοίνους ἐμμανεῖς angehen. Wer den scholiasten recht zu würdigen weiss, wird sich wohl hüten, aus jener seiner erklärung den übereilten schluss zu ziehen, dass er ἀοίνοις vor augen gehabt habe. Also doiroig hat von seiten der diplomatischen kritik auch nicht die mindeste stütze. Aber gesetzt ein mal, der dichter habe es doch geschrieben und zwar, wie Thiersch nach Auratus will, in verbindung mit έμμανής θυμώμασι. Der gedanke, welchen Thiersch aus diesen worten herauserklärt, liegt nicht in ihnen, so gewiss nicht, als ἐμμανής nicht inebriata bedeutet, das "velut" aber nur von ihm herrührt. Vielmehr sagt der dichter nun: "indem du rasest in wuth die nicht von wein herrührt." Das ist allerdings wahr gesagt, denn die aufregung der Brinnyen hatte freilich nicht in zu starkem weingenusse ihren grund, würde aber, wenn überhaupt hier, nur dann passen, wenn nicht die Erinnyen gerade als aotrot (Soph. Oed. Col. 100) bekannt wären. So wird es wohl das gerathenste sein, sich das Ahrens'sche "miraculum" gefallen zu lassen, welches übrigens im wesentlichen auch die grosse zahl derjenigen zugelassen hat, die doivois schrieben, aber έμμανείς stehen liessen und auf βλάβας bezogen. Entging es dem verehrten Münchner kritiker, dass man ganz allgemein das so bezogene έμμανείς in causativer bedeutung gefasst hat? Oder hielt er diese hergebrachte deutung für so unstatthaft, dass er sie nicht einmal mit einem worte berücksichtigen zu müssen für gut fand? Die weise, wie Thiersch die worte αίματηρὰς θηγάνας σπλάγχνων νέων βλάβας fasst, indem er bei θηγάνας an das auszuspeiende gift der Erinnyen denkt und bei σπλάγγνων νέων an embryonen, ist gewiss nicht zu billigen. Woher hat er die notiz, es sei überzeugung gewesen, viro illo laedi partus et corrumpi? Die meisten deuten αίματηράς θηγάνας so, dass sie "aufreizungen zu blutigen händeln" verstehen, und σπλάγγρων νέων βλάβας durch "beschädigungen des herzens junger leute", wie ja σπλάχχου so häufig ähnlich wie unser "herz" den sitz der leidenschaften bezeichnet; und diesen erklärungen schliesse ich mich im wesentlichen an. Va. 823 fil. anlangend, so verwirft Thiersch jegliche veränderung des wortes έξελουσα: explicatione vocabulum indiget, quae in promptu est. Έξαιρείν enim eximere vel exserere, promere, eoque incitare et in conspicuo ponere: Soph. Electr. 1419 no. λύδρυτον γάρ αίμ' υπεξαιρούσι των Κτανόντων οι πάλαι θανόντες. - Struas igitur: μηδε εν τοις εμοίς αστοίσι ίδούσης Αρη εμφύλιον, έξελουσα (sc. αὐτόν) ώς καρδίαν άλεκτόρων. "Neque constitus in civibus meis martem domesticum, exserens eum et in lucem proferens velut animum gallorum", i. e. ne efficias, ut ci-

ves mei de rebus domesticis inter se decertent depraeliantium instar gallorum. Ich enthalte mich der widerlegung dieser erklärung, da ich voraussetzen darf, dass sie von Thiersch schon wieder aufgegeben sein wird. Ueber das syntaktische verhältniss der worte von vs. 820 an äussert sich dieser folgendermassen: Poeta sane sententiae, quam a versu Σύ δ' έν τόποισι τοῖς ἐμοῖσι μη βάλης inchoat, praedicata forma orationis disjunctiva subiungere voluit per  $\mu\eta\tau = \mu\eta\tau$ , sed cum in priore disiunctionis membro amplificando  $\mu\eta\theta$  αίματηράς x. τ. λ. duos versus insumsisset, pro altero levi anacoluthia sententiam posuit novam et integram: μηδ' έξελοῦσ' — ίδούσης Άρη κ. τ. λ., addens insuper έν τοῖς ἐμοῖς ἀστοῖσιν, quod περιττολόγως fieret, si disjunctio servata esset. Nam idem continent verba έν τόποισι τοῖς ἐμοῖσι in praecedentibus extra disjunctionem et ita posita ut ad utrumque eius membrum pertinere debeant. Um nun gleich meine meinung über die stelle zu sagen, so bin ich, abweichend von der gewöhnlichen ansicht, mit Thiersch der überzeugung, dass die worte von vs. 823 an nicht verderbt sind. Man setze mit G. Hermann ein komma vor άλεκτόρων und verbinde dieses wort mit Aon. Für diese weise zu construiren spricht auch vs. 828: ¿poiκίου δ' δρνιθος οὐ λέγω μάγην. Die worte έξελοῦσ' ώς καρδίαν können sehr gut bestehen, wenn man nur og als in einer ausrufung stehend fasst: "nachdem du (ihnen, nämlich den bürgern, von denen im folgenden die rede) in welchem grade! den verstand genommen" oder "nachdem du wie sehr! ihren gesunden sinn zu grunde gerichtet hast". Athena deutet, indem sie so spricht, an, dass der bürgerkrieg nur von solchen unternommen werden könnte, die ihren verstand ganz und gar verloren hätten, und dieser gedanke passt ganz vortrefflich, da die rede offenbar ganz besonders darauf zielt, vom bürgerkrieg abzurathen. Mit έξελουσα καρδίαν vgl. u. a. έξειλον φόβον, Eur. Phoeniss. vs. 991 Matth. - Ist nun aber hiemit dieser satz in richtigkeit, so fällt auf  $\mu \dot{\eta} \theta$  in vs. 821 der verdacht der verderbniss. Denn um die annahme eines anakoluths mit Thiersch glaublich zu finden, reicht das von diesem zur entschuldigung des anakoluths angeführte mit nichten hin. Man erwartet: μη βάλης αίματηρας θηγάνας, und dann: μηδ' ίδυύσης Αρη. Ich glaube, dass Aeschylos schrieb: μεθαιματηράς. Dieses wort ist ohne alle veränderung der buchstaben bergestellt, ein compositum aus μέθη und αίματηρός, und in betreff des sinnes überaus passend, um so mehr als durch dasselbe erst das wort coiroc, mag man coirous oder coirous lesen wollen, seine begründung erbält. Denn es muss allerdings zugegeben werden, dass es in der verbindung: βλάβας ἀοίνους, oder: ἀοίνοις έμμανεῖς θυμώμασι, unmotivirt dasteht. Μεθαιματηραί θηγάναι, "rauschblutige wetzsteine", sind anreizungen, vermittelst deren in einem rausche blut vergossen wird. rausch ist aber eine der trunkenheit ähnliche verstandesverwirrung, nicht die gewöhnliche durch genuss des weines verursachte trunkenheit; daher die apposition: "nicht durch wein bewirkte beschädigung des jungen herzens, die in wuth versetzt" (wodurch dieses — das herz der jugend — zur wuth angestachelt wird). Dass wir so einen satz von ganz äschyleischem charakter erhalten, wird ein jeder, der mit diesem dichter vertraut ist, eingestehen. Die sache bleibt im wesentlichen auch dann dieselbe, wenn man vorzieht  $\theta\eta\gamma\dot{\alpha}r\alpha\varsigma$  als adjectivum zu fassen und näher mit  $\sigma\pi\lambda\dot{\alpha}\gamma\gamma r\omega r$   $\beta\lambda\dot{\alpha}\beta\alpha\varsigma$  zu verbinden.

Vs. 863 fll. Όποῖα νίκης μὴ κακῆς ἐπίσκοπα,
Καὶ ταῦτα γῆθεν, ἔκ τε ποντίας δρόσου,
Ἐξ οὐρανοῦ τε, κἀνέμων ἀήματα
Εὐηλίως πνέοντ' ἐπιστείχειν χθόνα·
Καρπόν τε γαίας καὶ βροτῶν ἐπίδιντον,
᾿Αστοῖσιν εὐθενοῦντα μὴ κάμνειν χρόνφ,
Καὶ τῶν βροτείων σπερμάτων σωτηρίαν.

į

In vs. 867 hat Stanley's conjectur  $\beta o \tau \tilde{\omega} r$  für  $\beta \rho o \tau \tilde{\omega} r$  mit recht allgemein billigung gefunden. Doch hätte man ebenso allgemein erkennen sollen, dass die sache mit dieser conjectur noch nicht abgethan ist. Wie können die worte  $\kappa a i \tau a \tilde{v} \tau a \gamma \tilde{\eta} \theta \varepsilon r$  und  $\kappa a \rho \pi \tilde{\omega} r \tau s \gamma a i \alpha s$  neben einander bestehen? Entweder  $\gamma \tilde{\eta} \theta \varepsilon r$  oder  $\gamma a i \alpha s$  muss verderbt sein; ohne zweifel ist es  $\gamma \tilde{\eta} \theta \varepsilon r$ . Man schreibe:  $\delta \tilde{\eta} \theta \varepsilon r$ , "nämlich" (Eurip. Ion. 830), natürlich mit tilgung des komma hinter dem worte.

Vs. 898 fil. Δενδροπήμων δε μὴ πνέοι βλάβα,
Τὰν ἐμὰν χάριν λέγω·
Φλογμός τ' ὀμματοστερὴς
Φυτῶν, τὸ μὴ περᾶν ὅρον τόπων·

Hier hat G. Hermann, indem er den besten handschriften folgte, die φλοιγμὸς (so!) ohne τ' dahinter geben, sehr richtig geschrieben: φλογμοῖς. Aber auch die werte τὸ μὴ περᾶν δρον τόπων sind, und zwar durch und durch, verderbt. Man schreibe mit sehr leichten veränderungen: τομὴ πέραν δρων τοπάν, und man wird den vollkommen passenden gedanken haben: "schneidend (scharf) über die maassen durchaus." Ich glaube, dass die werte, so emendirt, nicht "auf eine befremdliche weise angefügt erscheinen." Der positiv τομὸς kömmt allerdings in der älteren gräcität nur bei Platon vor, vgl. Lobeck zu Soph. Aj. vs. 815, p. 362 ed. II, doch thut das unserer verbesserung schwerlich eintrag.

Va. 916 fil. Ανδροχμήτας δ' ἀώρους ἀπεννέπω τύχας,
Νεωνίδων τ' ἐπηράτων
'Ανδροτυχεῖς βιότους δότε, κύρι' ἔχοντες
Θεαὶ, τῶν Μοῖραι
Ματροκασιγνήται,
Δαίμονες ὀρθονόμοι,
Παντὶ δόμφ μετάκοινοι,

Παττὶ χρόνφ δ' ἐπιβριθεῖς Ἐνδίκοις ὁμιλίαις, Πάντα τιμιώταται θεῶν.

Die gründlichste behandlung der offenbar verderbten stelle vs. 918 und 919 ist die von Schömann, zu seiner übersetzung der Eumeniden, s. 228 fl. und 192 fll. Er schreibt, zum theil mit Schütz: καίρι' έγοντας θεαί, τῶν Μοῖραι μ. Die so bezeichneten göttinnen, meint er, seien die Charitinnen. "Fragt man aber, was doch wohl den dichter veranlasst haben könne, gerade diese art der bezeichnung zu gehrauchen", so glaubt er, "mit Hermanns worten antworten" zu dürfen: "dadurch wird angeseigt, dass die verwandten Moiren die gaben jener begünstigen und bestätigen möchten". Aber wenn dann der frager noch eine frage stellt, nämlich die, warum denn die Erinnyen sich nicht lieber direkt an die Mören wenden, insofern wirklich die von jenen gewünschten gaben von diesen nach dem glauben der alten verliehen wurden? Dass die Chariten nicht angeredet sein können, scheint mir auch deshalb sicher, weil die worte von veavidor an durch die partikel ze, und nicht durch de an die vorhergehenden angeschlossen werden und dieses darauf hinweis't, dass auch die ἀνδροκμῆτες ἄωροι τύχαι auf die angerufenen göttinnen zurückzuführen seien, was doch in betreff der Chariten nicht angeht. Die worte ἀνδροκμήτας — τύχας und νεανίδων — δότε enteprechen sich durchaus, indem in jenen in bezug auf das männliche geschlecht wesentlich dasselbe ausgesagt wird, was in diesen bezüglich des weiblichen, nur dass der gedanke sehr passend und gewiss nicht ohne absicht jedesmal etwas variirt ist: wenn die jünglinge nicht vor der zeit sterben sollen, so liegt darin wesentlich auch der wunsch ausgedrückt, dass sie der hochzeit theilhaftig werden mögen, und bei dem, was über die jungfraues gesagt wird, ist wohl nicht weniger daran zu denken, dass dieselben nicht vor der zeit sterben, als daran, dass sie gerade einen mann bekommen mögen. Ich zweisle nicht, dass der fehler nur in dem worte deal liegt und der dichter schrieb: der at so, Μοίραι u. s. w. Θέτης τινὸς ist jemand, der etwas festsetzt, anordnet. Bei Hesychius wird θετήρ durch τολμητής, πράκτης erklärt. Cornutus de nat. deor., c. 1, g. e.: zara o ar eler oi osei θετήρες καὶ ποιηταὶ τῶν γινομένων. Freilich behauptet Schömann, μητροχασιγνήτη müsse die mutterschwester sein und es sei durchaus nicht glaublich, dass daneben auch die schwester von mütterlicher seite ebenso genannt sein sollte. Die Mören waren aber nicht mutterschwestern der Erinnyen, sondern töchter derselben mutter, der Nacht. Obgleich wir nun Schömann's behauptung durch kein vollwichtiges beispiel widerlegen können, so glauben wir doch der gewöhnlichen aunahme, dass μητροχασιγνήτη hier "schwester von der mutter her" bedeute, folgen zu dürfen, in betracht, dass wir es mit einem dichter zu thun haben, der, da das verwandtschaftliche verhältniss der Mören und Erinnyen bekannt war, sich wohl erlauben konnte jenes wort in einem von dem gewöhnlichen gebrauche abweichenden sinn anzuwenden, um so mehr als, von dem usus abgesehen, in sprachlicher hinsicht dem worte dieser sinn recht wohl untergelegt werden konnte: ich erinnere von ähnlichen formationen nur an das zunächst liegende μητρόξενος, bastard. Oder wollte man lieber den ersten theil des compositum von μήτρα herleiten und μητροκασίγνηται als sorores uteri-

Vs. 939 fil. Χάρματα δ' άστιδιδοῖεν Κοινοφελεῖ διανοία, Καὶ στυγεῖν μιῷ φρενί.

nae fassen?

Hier schrieb Hermann für das verderbte κοινωφελεί oder κοινοφελεί der handschriften: κοινοφιλεί. Ich bemerkte dazu in den Conject., p. 179: non male; sed aeque facile et aptius etiam ad apposita verba μιᾶ φρενὶ reposueris: κοινοθελεί. Diese meine conjectur billigte W. Dindorf. Gegen ihn Schömans: "Wie einer dagegen hat κοινοθελεί vorziehen können, zumal im angesichte des folgenden καὶ στυγείν μιῷ φρενί, ist mir räthselhaft". Doch wohl nur deshalb, weil es ihm entging, dass στυγείν seinen gegensatz in dem γάρματα ἀντιδιδοίεν hat. Wenn nu φρενί statt des μιᾶ ein adjectiv von der bedeutung "dasselbe hassend" gesetzt wäre, würde Hermann's vorschlag allerdings dem meinigen unbedingt vorzuziehen sein.

Vs. 951 fil. Χαίρετ' ἀστικὸς λεώς,
"Ικταρ ἥμετοι Διὸς,
Παρθέτου φίλας φίλοι
Σωφροτοῦντες ἐν χρόνφ.
Παλλάδος δ' ὑπὸ πτεροῖς
"Όντας ἄζεται πατήρ.

Die richtigkeit der schreibart dieser stelle ist jüngst von Bergk (zeitschr. für alterthumswissensch. s. 535), in zweifel gestellt worden: "Dieses lob der Athener erscheint doch gar zu überschwenglich und kann durch stellen, wie z. b. οί Ζηνὸς ἐγγὺς καὶ θεῶν ἀγχίσποροι nicht gerechtfertigt werden. Und wie konnte der dichter, der dann gleichsam die Athener an der weltherrschaft des Zeus theilnehmen liess, noch hinzufügen: Παλλάδος - πατής. Es ist zu emendiren - ἡμέτας - . Athene ist es die sur rechten des vaters sitzt, wie Pindar sagt Tvo nriovτος ατε κεραυνού αγχιστα δεξιάν κατά χείρα πατρός ίζεαι· und chen weil die Athener unter der Pallas schutz stehen, sind sie auch dem Zeus werth". Ohne mit allem diesem übereinzustimmen, glaube ich doch auch, dass die stelle anders zu fassen ist, als gewöhnlich geschehen. Inzwischen bedarf es einer veränderung durchaus nicht. Man tilge das komma hinter Liòs und deute so: "nahe sitzende (wohnende) lieben von Zeus' lieber jungfräulichen tochter." Athena hat ihre behausung auf der Akropolis, die wohnhäuser der Athenienser befanden sich in unmittelbarer nähe derselben. Die auf der burg von Athen wohnende göttin breitet so, nach dem schönen bilde des dichters, gewissermassen wie eine gluckhenne ihre flügel über die einwohner der um die burg herumliegenden stadt aus. Fasst man die obige stelle, wie wir gethan, so schliessen sich die worte vs. 955 fl. an dieselbe vortrefflich an, indem sie den gedanken weiter fortführend zugleich etwas neues enthalten, während bei der gewöhnlichen auffassungsweise die worte ἔκταρ ἡμενοι Διὸς entweder ganz fehlen könnten oder doch hinter den worten Παρθένου u. s. w. stehen sollten.

Vs. 988. Εὐφαμεῖτε δέ, χωρῖται.

Trotz Hermanns äusserst leichter und fast allgemein aufgenommenen conjectur  $\gamma \omega \rho \tilde{\imath} \tau \alpha \iota$  für das handschriftliche  $\gamma \omega \rho \epsilon \tilde{\imath} \tau \epsilon$ , möchte ich doch die schon von Schwenck in seiner ausgabe der Eumeniden, p. 189 fl., vorgetragene ansicht, dass vielmehr πανδαμεί zu schreiben und xweete nur eine glossa sei, zu erneuerter berücksichtigung aus der vergessenheit hervorholen. Wenn Wellauer gegen Schwenck bemerkt: sed quomodo ywosirs in eius locum succedere potuerit, non explicat, so will das nicht viel sa-Gesetzt, ywoeite war neben nardauei geschrieben, um anzudeuten, wie die folgenden worte γας ὑπὸ κεύθεσιν u. s. w. zu fassen seien, so konnte eine verdrängung des nardauei sehr leicht statt haben. Sicher steht Hermanns conjectur, mein' ich, nicht eher, als bis nachgewiesen sein wird, dass die χωρίται ein bestimmter theil des ganzen volkes, welches durch das wort πανδαμεί in vs. 991 bezeichnet wird, sind, und warum jener theil diesem so entgegengesetzt wird, wie es nach aufnahme der Hermann'schen conjectur von dem dichter geschehen ist.

Göttingen. Friedrich Wieseler.

# Sophocl. Electr. 797.

Πολλών αν ηκοις, ω ξέν, άξιος τυχεῖν, εἰ τήνδ ἔπαυσας της πολυγλώσσου βοης.

Elektra hatte gesagt, sie sei durch Orestes' tod beschwichtigt. Darauf Klytämnestra zum boten: du musst reich beschenkt werden, wenn du — Elektras äusserung zufolge — wirklich ihr freches reden beschwichtigt hast. Bote: dann kann ich gehen, wenn ich (durch beschwichtigtung der Elektra) gutes gestiftet habe. — Wie müssen Dindorf und Hartung sich die gedanken ausgelegt haben, wenn sie dem dichter einen conditionalsetz aufdringen? Dindorf år ηχοις, — εἰ τήνδε παύσαις, Hartung år ηχες, εἰ ἔπαυσας. Jenes wie dieses ist eine unverantwortliche depravation.

F. W. S.

## V.

# Zur kritik und erklärung von Aeschylos' Agamemnon.

V. 104. Κύριός είμι θροείν ὅδιον κράτος αἴσιον ἀνδρῶν ἐκτελέων. ἔτι γὰρ θεόθεν καταπνείει πειθώ μολπὰν, ἀλκὰν σύμφυτος αἰών, ὅπως ᾿Αχαιῶν u. s. w.

Die gewöhnliche ansicht ist, dass πειθώ μολπᾶν und ἀλκᾶ zu schreiben sei. Franz, der dieser emendation folgt, übersetzt: "Noch leih't mir vertraun zum gesange, götterhuld ist's! Die kraftübende kampfzeit," und sagt zur erklärung: "Noch giebt mir der heereszug vertraun zum gesang, da die zeit noch nicht abgelaufen ist, welche als zum glücklichen ausgange erforderlich geschildert wird." Aber der ausdruck "vertraun zum gesange" ist befremdlich, wo man vielmehr dem zusammenhange nach "hoffnung auf sieg" erwartet; vor allen aber lässt sich άλκή, wenn nicht der zusammenhang auf die bedeutung führt, nicht so ohne weiteres für krieg nehmen, dass άλκῷ ξύμφυτος αίων die seit dem ausbruche des kriegs oder dem abgange des zugs nach Troja verflossene zeit bedeuten könnte. An und für sich ist es auch nicht wahrscheinlich, dass alkar von einem nachlässigen abschreiber für ἀλκᾶ gesetzt sei; viel eher würde man, wenn ἀλκᾶ in der handschrift stände, den accusativ nöthigenfalls zu emendiren berechtigt sein, da das danebenstehende ξύμφυτος wie von selbst zum dativ führte. Freilich lässt sich alkar nicht mit Wellauer nach Voss's vorgange erklären: quamvis senex sim, adhuc tamen divinitus immissa captum inspirat fiducia; adhuc aetas vires (ad canendum) subministrat. Denn um von dem asyndeton zu schweigen, so ist es ein ganz ungehöriger gedanke, dass der chor sagt, er sei noch nicht so alt, dass er nicht noch kraft zum siegen habe. Wenn nun diese erklärung so gut wie die conjectur álxã entschieden zu verwerfen ist, so fragt es sich zunächst, welche bedeutung ξύμφυτος αίων (ohne ἀλκᾶ) haben. Diese ist eine ähnliche, wie die von Franz in άλκα ξύμφυτος αίων gefundene, wie ich dies schon vor einer langen reihe von jahren in einem programme de Aeschyli Agamemnone gezeigt habe und auch G. Hermann in seiner übersetzung durch coepti tempus belli ausgedrückt hat. Ξύμφυτος steht, wie sonst συγγενής (Soph. Oed. R. 1082 οἱ συγγενεῖς μῆνες) oder ξυνών oder auch wohl ξύμμετρος; wörtlich die zeit die mit jemandem war, mit ihm berangewachsen ist, welches für die zeit, in der er sich befindet, die er durchlebt hat, gesagt wird. Dies kann, wenn von bejahrten personen die rede ist, allerdings sich auf hohes alter beziehen (Soph. Oed. Col. v. 7 χω χυόνος ξυνών μακρός, wo des nachdrucks wegen  $\mu\alpha\kappa\rho\delta\varsigma$  ausdrücklich hinzugefügt ist); aber nothwendig ist diese bedeutung nicht, und findet hier gewiss nicht statt, wo vielmehr ξύμφυτος hinzugefügt ist, weil seit dem von den göttern gesendeten zeichen ein so langer zeitraum verflossen Alxàr aber, welches von καταπνείει abhängt, bedeutet die kampfesstärke und den daraus sich ergebenden sieg. Die ersten worte des chors, nachdem er die bühne betreten, drücken seine ungeduld aus, dass schon zehn jahre seit des kampfes beginn verflossen (δέκατον μέν έτος τόδ, έπεὶ Πριάμου sqq.); in den folgenden anapästen spricht er voll missmuth von den sorgen, die ihn quälen; diese beziehen sich aber nicht auf den endlichen ausgang des kampfes, daher redet er beim beginne der strophe ohne weiteres vom siege (κράτος), den das vorzeichen beim auszuge verheissen. Der in der parenthese enthaltene gedanken ist demnach wohl ohne zweifel, er feire den sieg, weil sein vertrauen zu demselben nicht gewichen sei, und demgemäss vermuthete ich früher πειθώ, μολπᾶς (oder μολπᾶν) άλκαν, so dass das vertrauen des gesanges kraft genannt würde. Indessen so richtig auch der dadurch gegebene gedanken sein würde, so ist es doch wesig wahrscheinlich, dass rhythmisch so eng verbundene wörter wie πειθώ und μολπαν, von einander zu trennen seien, und μολπαν, welches dem verse nach so entschieden zu πειθώ gehörte, dem sinne nach mit dem folgenden verbunden würde. Dieser anstess lässt sich aber leicht heben, wenn man emendirt

πείθων μολπάν.

Endlich bleibt noch ἐκτελέων zu besprechen über, welches alle herausgeber mit ἀνδρῶν verbinden und durch virorum excellentium erklären, oder auch ἐντελέων schreiben == τῶν ἐν τέλει, τῶν ἀρχόντων. Aber weder das eine noch das andere ist eine passende bezeichnung für die Atriden und eine solche bedeutung von ἐκτελέων wird durch kein beispiel gerechtfertigt. Das richtige ist vielmehr, dass ἐκτελέων und ἀνδρῶν gar nicht zu einander gehören; ἀνδρῶν ohne weitern zusatz, bezieht sich auf alle in den krieg gezogenen männer, und ἐκτελέων ist das participium, welches mit dem folgenden verbunden zu αἰῶν gehört. Demnach ist die ganze stelle so zu schreiben:

Κύριος είμι θροείν όδιον πράτος αίσιον ανδρών (έπτελέων έτι γαρ Θεόθεν ματαπνείει, πείθων μολπάν, άλκαν ξύμφυτος αἰών), όπως εqq.

"Zu feiern vermag ich den der männer zuge vom schicksale verheissenen sieg (denn die zeit, in der wir leben, welche nach götterbeschluss nech vollendung bringen wird, athmet kraft und sieg, zum singen mich mahnend",) d. h. den vom schicksale versprochenen sieg durch gesang zu feiern.

V. 121 Κεδνός δε στοατόμαντις, ιδών δύο λήμασι δισσούς 'Ατρείδας μαχίμους, ιδάη λαγοδαίτας

πομπούς τ' ἀρχάς.

Die ausleger erklären ågyås = ågyorras. Kalchas - erkannte die hasenverschlinger und kriegsfeldherrn, wie Franz übersetzt. Aber so klar es ist, was es heissen soll: er erkannte die hasenverschlinger, nämlich er erkannte ihre bedeutung im wahrzeichen, eben so durchaus unverständlich sind die hinzugefügten worte: er erkannte die kriegsfeldheren. Denn wie könnten sie den sinn haben, den Wellauer in ihnen fand: agnovit leporis epulatores et expeditionis duces, i. e. intellexit hos illis significari. Das griechische wäre um nichts weniger unklar, als die deutsche übertragung. Auch scheint doyas kein passender ausdruck in diesem sinne an unsres stelle zu sein, da nicht von den feldherrn des heers im allgemeinen die rede ist, sondern bestimmte persönlichkeiten, die Atriden, gemeint werden; ganz anders ist es mit der stelle, auf welche die berausgeber sich berufen, nämlich Eurip. Phon. v. 987 λέξει γαρ άρχαις και στρατηλάταις τάδε, wo von einer den behörden zu machenden meldung die rede ist. Im Aeschylus scheint άρχάς in seiner gewöhnlichsten bedeutung zu nehmen zu sein: er erkannte die hasenverschlinger und den den zug entsendenden anfang, d. h. den beginn des zugs, welchen die rötter durch das gesendete zeichen verkündeten. Denn das zeichen, wie der dichter ausdrücklich sagt, fand noch vor dem aufbruche des beers beim pallaste der Atriden statt; zunächst bezweckte und veranlasste es den aufbruch, weshalb es v. 108 όπως Αγαιών δίθρονον κράτος, Έλλάδος ήβας ξύμφρονα ταγάν, πέμπει heisst. Uebrigens könnte man für πομπούς sehr leicht πομπᾶς schreiben, aber diese unnöthige änderung würde den ausdruck eher verschlechtern als verbessern.

V. 138. Τόσσον πες εἴφρων ά καλὰ
 δρόσοις ἀἐπτοις μαλερῶν λείντων
 πάντων τ' ἀγρονόμων φιλομάστοις
 Οηρῶν ὀβρικάλοισι, τερπνὰ
 τούτων αἰτεὶ ξύμβολα κρᾶναι,
 δεξιὰ μὲν κατάμομφα δὲ φάσματα στρουθῶν.

Mit recht fasst Schneidewin Philol. jahrg. III. s. 531 die rede als wunsch und lies't mit dem Medic. κράται. Für αίτεῖ corrigirt er είθε. Lieber möchte ich τούτων ἀντὶ vorschlagen. Auch v. 172 hätte ἀντὶ nach Emperius conjectur von den herausgebern aufgenommen sein sollen: στάζει δ΄ ἀνθ΄ ὕπνου πρὸ καρδίας μνησιπήμων πόνος. — Das auffallende στρουθών oder, wie Flor. und Farn. haben, τῶν στρουθών, wofür Franz ἀητῶν vermuthet, rührt sicherlich von einem glossator her. Wenn wir richtig τούτων ἀντὶ geschrieben haben, so sind sie vielleicht deshalb am rande bemerkt, um daran zu erinnern, dass ja wirklich noch andere vorzeichen von den göttern gegeben seien, wie namentlich noch vor der abfahrt das der sperlinge. Höchst merkwürdig ist die ansicht G. Hermanns, dass Kalchas in v. 143 mit diesen worten wirklich von dem in der Iliade erzählten zeichen rede. Wer von seinen hörern hätte da wohl die geringste ahnung baben können, was er meine, da jenes zeichen erst später in Aulis verfiel?

V. 277 Υπερτελής τε πόντον ώςτε νωτίσαι
ἰσχὺς πορευτοῦ λαμπάδος πρὸς ἡδονὴν
πεύκη τὸ χρυσοφεγγὲς ὡς τις ἥλιος
σέλας παραγγείλασα Μακίστου σκοπαῖς.

Die emendation von Ährens, welcher ἐχθῦς für ἐσχὺς schreibt, ist, obschon geistreich, doch um so weniger zu berücksichtigen, da die eigentliche schwierigkeit dadurch nicht gehoben wird. Diese besteht darin, dass das verbum finitum fehlt. Die herausgeber ergänzen zum theil ἐγένετο zu ὑπερτελὴς, zum theil nehmen sie ἐξεδιξάτο aus dem vorhergehenden satze mit hinüber, aber es bedarf wohl nicht des beweises, dass in beiden fällen der ausdruck gezwungen und verkehrt ist. Der übelstand lässt sich aber auf doppelte weise beseitigen. Nemlich entweder kann man schreiben:

ύπερτελής τε πόντον ώς ένώτισεν ίσχὺς πορευτού λαμπάδος πρός ήδονήν πεύχη aqq.

Die bedeutung des ausrufenden ώς ist öfter von den auslegarn im Aeschylus verkannt worden, z. b. in unserm stücke v. 327 ώς δ΄ εὐδαίμονες ἀφύλακτον εὐδήσουσι πᾶσαν εὐφρόνην. Oder die corruptel liegt in παραγγείλασα, wofür man überdies, wenn einmal das participium stehen sollte, hier das präsens erwartet. Dann schreibe man

ύπερτελής τε πόντον ὥςτε νωτίσαι ίσχὺς πορευτοῦ λαμπάδος πρὸς ἡδονὴν πεύχη τὸ χρυσοφεγγὲς ὧς τις ἥλιος σέλας παρηγγάρευσε Μαχίστου σχυπαῖς.

Nemlich auch v. 273 bieten für das aus alten grammatikern unzweiselhaft hergestellte und von allen herausgebern aufgenommene ἀγγάρου πυρὸς die handschriften gleichfalls ἀγγέλου. Derselhe glossator, welcher ἀγγάρου verdrängte, glossirte auch παρηγγάρουσε, und da παρήγγειλε nicht in den vers passte, ward daraus παραγγείλασα.

V. 317. Οἱ μὲν γὰρ ἀμφὶ σώμασιν πεπτωκότες ἀνδρῶν κασιγνήτων τε καὶ φυταλμίων παϊδες γερόντων οὐκέτ ἐξ ἐλευθέρου δέρης ἀποιμώζουσι φιλτάτων μόρον.

Die merkwürdige erklärung Reisigs zu Soph. Oedip. Col. s. xlix (filii super parentes, parentes super filios strati, pueri super senes) möchte jetzt nicht leicht anhänger finden. Aber auch noch die neuesten herausgeber haben an der ächtheit der lesart keinen anstoss genommen, die doch aus zwei gründen mehr als verdächtig ist. Als subject werden allein die kinder genannt, da doch über den leichen der gatten deren frauen, über den gefallenen brüdern deren brüder hingestreckt liegen. Wie hart wird diese ellipse gerade dadurch, dass bei den vätern die kinder ausdrücklich genannt werden. Der zweite anstoss ist, dass die väter greise heissen, da doch von den im kampfe gefallenen die rede ist, welche vielmehr dem blühenden mannesalter angehören. Eine emendation hat allein G. Hermann versucht, der für γερόντων in den Wiener jahrbb. kurz vor seinem tode zexó\*zo\* vorschlug, wodurch der zweite anstoss allerdings beseitigt, der erste aber nicht berührt wird. Man erwartet offenbar ein wort, welches nicht blos zu einem, sondern für alle drei genitive passt. Dies bekommt man, wenn man schreibt:

παιδες γέροντές τ' οὐκέτ' ἐξ ἐλευθέρου sqq.

Wie verschieden, sagt Klytämnestra, ist doch der sieger und besiegten loos! Diese über gemordete gatten, brüder, väter hingestreckt, jung und alt, beklagen jetzt nicht mehr aus freier kehle das geschick der theuersten. Man vergleiche das homerische ημέν νέοι ηδὸ γέροντες. Die corruptel konnte durch die vielen

vorhergehenden genitive sehr leicht veranlasst werden.

In dem zweiten chorgesange wird die längere stelle, welche vom Menelaus handelt (v. 396 folgg.) von den herausgebern fortwährend missverstanden. Sie nehmen die klagen des chors für aufrichtiges mitgefühl mit den herzensleiden des Menelaus; aber wie absurd, die bis zum grellsten übermass getriebene, namentlich dem hellenischen begriffe so unanständige liebespein auf gleiche stufe mit dem tragischen geschicke zu stellen, welches fast alle häuser durch der edelsten tod getroffen. Zunächst fragt es sich, wer die v. 397 erwähnten δόμων προφήται sind, welche über das unglück seufzen und reden. Die ausleger denken zum theil, wie Stanley, Blomfield und andere an Troische seher, den Helenus namentlich und die Kassandra, welche ansicht nicht erst der widerlegung bedarf, oder an seher in Menelaus hause, wie auch Franz übersetzt: des hauses seher. Aber wer sind diese? Es wird ja doch nirgend erwähnt, dass Menelaus besondere seher in seinem hause gehabt habe. Noch weit auffälliger ist es, dass in den diesen leuten in den mund gelegten worten nicht die geringste weissagung enthalten ist, sondern dass sie für jeden, der die lage des hauses kannte, sich passen. Dies ist ein schlagender beweis, dass man überhaupt nicht an eigentliche seher zu denken hat, sondern dass δόμων (Genit. obj., wie Choeph. v. 30 die durch den schreckenden traum veranlasste verstörung und wuth der Klytämnestra ein τορὸς δόμων ὀνειζόμωνεις genanst wird) προφῆται von denen gesagt ist, welche damals den sustand des hauses zu durchschauen und zu deuten wussten. Ihr urtheil ist so höhnend wie möglich. Menelaus ist in folge seiner liebesnoth zu jedem männlichen auftreten unfähig; seine sehnsucht nach der entführten ist so gross, dass ihr bild im hause zu herrschen scheint und ihn selbst im schlafe nicht verlässt, ebschon der täuschende traum seine pein nur steigert. V. 400 folgg. enthelten eine arge corruptel, die sich schwerlich mit sicherheit beben lassen wird.

'Ιω ὶω δώμα δώμα καὶ πρόμοι, ἰω λέγος καὶ στίβοι φιλάνορες. Πάρεστι σιγασ', ἄτιμος, ἀλοίδορος, ἄδιστος, ἀφεμένων, ἰδεϊν.

Hermann schrieb: πάρεστι σιγάς, ἄτιμος, άλοίδορος, ἄληστος άφεμένων, ίδεῖν. aber metrische gründe stehen entgegen und ἀφέμεvot kann nicht die entslohenen heissen. Die änderung von Franz (πάρεστι σιγάς ἀτίμους άλοιδόρους αίσχρῶς ἀφειμένων ίδεϊν, wobei ag. auf den Menelaus bezogen werden soll) empfiehlt sich durchaus nicht, noch spricht Ahrens vermuthung an (αλοιδόρως αδιστα, φεῦ, μένων ίδεῖν). Für ἀφεμένων scheint ἀμφέπων, und darnach das ganze vielleicht so zu schreiben zu sein: Πάρεστι σιγάς ἀτίμους άλοιδόρους άδιστος άμφέπων ίδειν. Subject ist Menelaus, wie man theils aus dem zusammenhange, theils aus den vorhergehenden worten πρόμοι und φιλανόρες entnimmt; άδιστος, weil er in seinem ehrlosen, von keinem vorwurfe unterbrochenen schweigen sich gefällt und sanftmüthig darin verharrt, während man ausbrüche der wuth von ihm erwartet, légos xai στίβοι σιlaroges bedeutet das ehebett, welches Helena früher voll liebe zum gemahle betrat. Mit v. 414 ist die schilderung der liebespein beendigt und der chor fährt fort

Τὰ μὲν κατ' οἴκους ἐφ' ἐστίας ἄχη
τάδ ἐστὶ καὶ τῶνδ' ὑπερβατώτερα.
Τὸ πῶν δ' ἀφ' Ελλανος αἴας ξυνορμένοις
πένθεια τλησικάρδιος
δόμων ἐκάστου πρέπει.

Für τάδ' schrieb Halm in einem programme τά δ', welches Hermann in der recension dieses programmes billigte, und wonach auch Franz, obschon er in den text τάδ' setzte, übertragen hat: Dies ist im hans nun am heerde herzensqual; doch gieht es mehr nech, und überschwänglicher. Auch dies giebt den beweis von dem, was ich oben sagte, dass den auslegern das richtige ver-

ndniss dieses gesangs in so fern abginge, als sie dem chor richtiges mitgefühl für die leiden des Menelaus zuschrieben. In wenn jemand sagt: So sind die leiden am heerde, es daber noch andere, die sogar noch schlimmer sind, als diese, nlich die trauer um die gefallenen", so muss er beide, sowohl zuerst als die zuzweit genannten leiden ernsthaft verstehen, ist wäre die rede ganz unpassend. Wenn man aber  $\tau \acute{\alpha} \acute{\sigma}$  beiält, und demnach den chor sagen lässt: "So und noch überwänglicher ist die noth, die damals am heerde herrschte, aber t die männer aus hellenischem lande fortzogen, waltet im hause es einzelnen nagender gram um gefallene", so ergeben sich vom dichter beabsichtigten, schneidenden gegensätze.

Die ausleger scheinen namentlich dadurch irre geleitet zu n, weil weiter unten v. 603 der chor voll theilnahme sich th dem Menelaus erkundigt: Σν δ' είπε, κήρυξ. Μενέλεων δε θομαι, εί νόστιμός γε καὶ σεσφαμένος πάλιν, ήξει ξύν ύμιν, ςδε γης φίλον κράτος. Dabei haben sie aber nicht bedacht, is sowohl über Agamemnon wie über Menelaus das urtheil des rs ein ganz anderes wird, so wie der glückliche ausgang des ernehmens feststeht. Dem Agamemnon erklärt dies der chor 773 folgg. ganz offen; während er ihn im ersten chorliede gen der opferung der tochter in den härtesten ausdrücken tat, zollt er ihm nach der heimkehr und noch mehr nach der sordung die grösste liebe und verehrung. Auch gegen Menea spricht der chor nicht blos in der behandelten stelle des eiten chorgesangs seinen tadel aus, sondern gleich scharf, nn auch versteckter, im ersten chorliede, wodurch unsere anbt, wenn sie noch der bestätigung bedürfen sollte, noch deutner gerechtfertigt wird. Nämlich Stanley hat gewiss richtig berufung auf Aristot. H. A. IX. 32 bemerkt: Agamemnon .αναιέτω propter fortitudinem, Menelaus πυγάργω comparatur si imbellis et uxorius. Darum heisst es auch v. 121 δύο λήτι δισσούς Άτρείδας, welches nur auf verschiedene charactere, ht etwa auf uneinigkeit gehen kann; denn ξύμφοονα ταγάν sst es kurz vorher.

. 494. Νῦν χαῖρε μὲν χθών, χαῖρε δ' ἡλίου φάος, ὅπατός τε χώρας Ζεὺς ὁ Πύθιός τ' ἄναξ τόξοις ἰάπτων μηκέτ' εἰς ἡμᾶς βέλη · ἄλις παρὰ Σκάμανδρον ἡλθες ἀνάρσιος · νῦν δ' αὐτε σωτὴρ ἴσθι sqq.

s ausleger emendiren v. 497 für das unmetrische  $\bar{\eta}\lambda\partial\varepsilon_{s}$  fast nutlich  $\bar{\eta}\sigma\partial'$ . Aber auch wenn der Flor. nicht  $\bar{\eta}\lambda\partial'$  hätte, rde ich es doch vorziehen, die dritte person durch conjectur zustellen. Der vers muss ausserdem in parenthese gesetzt rden. Es ist nämlich dem character und der redeweise des olds durchaus angemessen, dass er in den anruf des gottes e bemerkung einschiebt, in der er nicht zum gotte, sondern

mit sich oder auch zum chore redet. Gewiss aber konnte  $\tilde{\eta}\lambda\theta'$  viel leichter als  $\tilde{\eta}\sigma\theta'$  in  $\tilde{\eta}\lambda\theta$ es corrumpirt werden.

V. 518.  $XOPO\Sigma$ .

Τεοπεής ἄο' ήτε της δ' ἐπήβολοι εόσου; ΚΗΡΤΞ.

Πῶς δὴ διδαχθεὶς τοῦδε δεσπόσω λόγου; ΧΟΡΟΣ.

Τῶν ἀντερώντων ἱμέρφ πεπληγμένος.

V. 541. Μόχθους γάρ εἰ λέγοιμι καὶ δυςαυλίας,

σπαρνάς παρήξεις καὶ κακοστρώτους — τί δ' οὐ στένοντες, οὐ λαγόντες, ηματος μέρος.

Keine von den von den herausgebern vorgeschlagenen emendationen hat etwas ansprechendes, weder κλαίοντες, wie Stanley, noch λάσκοντες, wie Franz, noch οῦ λαχόντες, wie Schütz und Hermann schrieben. Es scheint aber οῦ λαχόντες sich aus jener dem herolde eigenthümlichen, in etwas barocken vorstellungen gefallenden redeweise vollständig erklären zu lassen. Zu jeder tagesstunde, sagt er, seufzten wir, und zwar ohne darum zu losen, d. h. alle ohne unterschied. Denn wenn geloos't wird, so werden nur einzelne getroffen, auf welche das loos gerade fällt; hier aber litten alle ohne ausnahme.

V. 559. 'Ως κομπάσαι τῷδ εἰκὸς ἡλίου φάει ὑπὲρ θαλάσσης καὶ χθονὸς ποτωμένοις · Τροίαν ελόντες δήποτ 'Αργείων στόλος θεοὶς λάφυρα ταῦτα τοῖς καθ' Ἑλλάδα, δόμοις ἐπασσάλευσαν ἀρχαῖον γάνος.

Franz übersetzt: Drum darf sich rühmen vor dem heutgen sonnenlicht, wen über land und meer des ruhmes flügel trug. Droysen: Wer heimgezogen über land und über meer, darf so sich rühmen u. s. w. Genauer: Wir entronnenen dürfen am heutigen tage auf unserm raschen fluge über land und meer uns rühmen. Hozwiśrois steht einfach von der raschen heimkehr, und der sinn ist, dass sie in allen tempeln, welche sie auf der rückkehr erreichten, zur erinnerung an die grosse vollbrachte that trophäen zurückliessen. Auch åqxalor v. 563 ist nicht richtig verstanden. Ganz unpassend ist die conjectur åqxalois, da kein grund ab-

zusehen ist, warum sie die trophäen gerade an alte tempel hätten nageln sollen. Droysen: den theuren schmuck, aber das ist keine übersetzung von ἀρχαῖον. Franz: einst ehrwürd'ge glanztrophä'n. Aber wer kann neue trophäen, die man aufhängt, deshalb alte nennen, weil zu erwarten steht, dass sie einst einmal alte sein werden? Auf diese weise könnte man für neu immer alt sagen. Die in den tempeln aufgehängten trophäen werden altehrwürdger oder altherkömmlicher stolz genannt, weil es seit alters sitte war, sie aufzuhängen, und vor ihnen schon viele andere da hingen. Ganz ähnlich wird Soph. El. 876 (ἐπεὶ γὰρ ἦλ-θον πατρὸς ἀρχαῖον τάφον) Agamemnons grab alt genannt, nicht weil er schon lange in der gruft beerdigt liegt, sondern seine vorfahren vor ihm.

V. 601. Αυτη μέν ουτως είπε μανθάνοντί σοι τοροισιν έρμηνευσιν εύπρεπως λόγον.

Blomfield's vorschlag  $\lambda \delta \gamma o i \varsigma$  billigt Wellauer, indem er erklärt: haec sic tibi, si intelligis, verbis sententiam ipsius clare interpretantibus artificiose sententiam suam explicavit. Auch Franz, obschon er in den text  $\lambda \delta \gamma o i \gamma$  gesetzt hat, scheint  $\lambda \delta \gamma o i \varsigma$  zu übersetzen: so sprach zu dir nun diese, wenn du sie verstehst, mit klaren worten schön bekleidend ihren sinn. Aehnlich auch Droysen. Aber wie gekünstelt wäre der ausdruck, die worte der Klytämnestra klare deuter zu nennen, ohne hinzuzufügen, wovon sie die deuter sind, und wie unverständlich und verschroben wäre diese ironie; denn anders als ironisch dürfte man die worte des chors nicht verstehen, da er ja recht gut weiss, dass Klytämnestra durch und durch heuchlerisch geredet hat. Die schwierigkeiten lassen sich durch eine unbedeutende änderung heben. Man schreibe:

Αύτη μεν ούτως είπ', εμάνθανόν τε σοι τοροϊσιν έρμηνεύσιν εύπρεπως λόγον.

"Sie nun sprach so, ich aber verstand dir ihre rede selbst für scharfe deuter gut", d. h. so dass es scharfen deutern ehre bringen würde, oder wie es scharfen deutern geziemt. Dadurch bekommt man den gedanken, der allein passt, nämlich die andeutung des chors, dass er die heuchelei der Klytämnestra durchschaut hat.

V. 692. Μεταμανθάνουσα δ΄ ύμνον
Πριάμου πόλις γεραιὰ
πολύθρηνον μέγα που στένει, κικλήσκουσα Πάριν τὸν αἰνόλεκτρον,
παμπρόσθη πολύθρηνον αἰῶν ἀμφὶ πολιτᾶν
μέλεον αἰμ' ἀνατλᾶσα.

Παμπρόσθη ist ohne sinn, eben so αἰῶν' ἀμφὶ πολιτᾶν, welches zugleich metrisch falsch ist. Hermann opusc. IV s. 337 änderte: πάμπροσθ' ἡ πολύθρηνον αἰῶνα, φίλον πολιτᾶν μέλεον αἰμ' ἀνατλᾶσα, aber obschon er diesen vorschlag als ein opertum aper

tum bezeichnete, so scheint er doch bei sehr wenigen beifall gefunden zu haben. So ansprechend nämlich die änderung πάμπροσθ' ή, so matt und unpassend ist φίλον und μίλεον zusammen neben αἰῶνα. Ahrens schreibt: λαμπρῶς δὴ πολύθρηνον, αἰαῖ, ὧν ἀμφὶ πολιτᾶν μέλεον αἷμ' ἀνατλᾶσα. "Des Priamos alte veste seufzt jetzt vernehmbar, ach, um eigene bürger." Mir scheint die leichteste emendation zu sein:

πάμποοσθ', ή πολύθοηνον αἰῶν', ἄφαο πολιτᾶν - μέλεον αἷμ' ἀνατλᾶσα.

"Des Priamos alte veste, die eine andere sangart lernte, seufst jetzt wohl laut, voran vor allen den Paris den zum weh vermählten rufend, ja laut über ihr thräuenreiches schicksal, da sie sofort (d. h. gleich nach Paris rückkehr) der bürger trauriges blutbad erlebte." Die strophe ist so zu schreiben:

Πολύανδροί τε φεράσπιδες κυναγοί κατ ίχεος πλατάν άφαντον κελσάντων Σιμόεντος άκτας έπ' αὐξιφύλλους δι έριν αίματόεσσαν.

Die handschriften haben ἀξιφύλλους, wofür die einen αὐξιφύλλους, die andern ἀσξιφύλλους schrieben. Darüber muss man sich wundern, dass Franz, während er richtig πλατᾶν (codd. πλάταν) nach Heath's emendation aufnahm, er zugleich mit mehren andern auslegern (auch Hermann a. d. a. st.) κέλσαντες schrieb. Aber ἔπλευσαν (welches doch aus dem vorhergehenden herübergenommen werden muss) κέλσαντες passt nicht einmal zu einander, während das handschriftliche κελσάντων nicht die geringste schwierigkeit bietet: "und die schildtragende männerschaar, nachjagend in blutigem zwist auf der entschwundenen ruderspur der an Simois ufern gelandeten."

V. 772. Σὰ δέ μοι τότε μὲν στέλλων στρατιὰν Ελένης ἔνεκ, οὐ γάρ σ΄ ἐπικεύσω, κάρτ ἀπομούσως ἢσθα γεγραμμένος οὐδ' εὖ πραπίδων οἴακα νέμων, θράσος ἐκούσιον ἀνδράσι θνήσκουσι κομίζων.

Für ἐκούσιον schreiben die herausgeber sämmtlich nach Canter's vorgange ἀκούσιον, bis auf Franz, der nach Ahrens conjectur ἐκ θυσιῶν emendirt: "da mit opfern (d. h. dem opfer der Iphigenis) du muth hinschmachtenden seelen entflammtest." Ks müsste aber θυσιῶν, wenn es die richtige lesart wäre, nothwendig noch einen zusatz haben; denn an und für sich ist es ja nichts schlimmes, verzagte durch opfer zu ermuthigen. Θυήσκουσι fasst man: sum tode bestimmt, dem tode entgegengehend, aber wo hat es jemals diese bedeutung? Ueberhaupt ist die vorstellung, welche man dabei zum grunde legt, dass die ganze mannschaft nur gezwungen und verzagt und im siehern glauben, dem tode verfallen zu sein, gen Troja gezogen sei, durch nichts begründet, und an

und für sich ganz unwahrscheinlich. Allerdings die greise, denen die ehre des zugs, wie es ausdrücklich v. 72 heisst, nicht zu theil ward, schüttelten bedenklich das haupt, dass um eines weibes willen so viel blühendes leben geopfert werden sollte, aber auch die kampfesmuthigen krieger? Die falsche auffassung dieser stelle, in welche man ἀκούσιον sehr mit unrecht hineingetragen hat, rührt daher, dass man nicht sah, dass Aeschylus, was er oft thut, das bild, welches er gebrauchte, unmittelbar setzte, oder mit andern worten die vergleichungspartikel wegliess. Das bild ist das von sterbenden, denen auf dem todbette muth eingesprochen wird, und die sich den muth auch gern einsprechen lassen, weil sie den tod gar nicht nahe glauben. Man schreibe:

θάρσος έκούσιο» ἀνδράσι θνήσκουσι κομίζω».

d. h. "du erschienest uns, wie einer, der sterbenden muth einsprach, den sie freudig annahmen." Denn der chor betrachtete die fortziehenden für sterbende sie selbst aber waren voll muth.

In dem zwiegespräche, in welchem Klytämnestra den Agamemnon überredet, die von ihr ausgebreiteten purpurdecken zu betreten heissen die letzten verse:

ΚΛΥΤΑΙΜΝΗΣΤΡΑ.

V. 915. Τοῖς δ' ολβίοις γε καὶ τὸ νικᾶσθαι πρέπει.

ΑΓΑΜΕΜΝΩΝ.

<sup>7</sup>Η καὶ σὰ νίκην τήνδε δήριος τίεις; ΚΑΥΤΑΙΜΝΉΣΤΡΑ.

Πιθού · κράτος μέντοι παρές γ' έκων έμοί.

Die worte Agamemnons können weder bedeuten, was Blomfield darin fand: tune adeo victoriae appetens es, ut vel hujusmodi victoriam contentionis plurimi facias, noch lässt sich Wellauers erklärung rechtfertigen: num tu quoque ejusmodi contentionem amas? Ahrens vermuthet ei für 7, und giebt den vers der Klytämnestra; aber der inhalt der worte ist dann sehr unbedeutend. Franz schreibt: ή οὐ καὶ σὺ τίκην τήνδε δήριος τίεις; welche worte für den Agamemnon sich durchaus nicht passen, da es sich allenfalls für die frau schicken würde, sich darauf zu berufen, dass ja auch der mann gewicht auf den sieg lege, aber nicht umgekehrt. Da Agamemnen unmittelbar vor diesen worten sich streng dahin äussert, dass streit zu suchen der frau nicht zieme, unmittelbar nach ihnen aber ganz und gar nachgiebt, so muss der in ihnen enthaltene gedanken wohl derartig gewesen sein, dass daraus auf ein einlenken Agamemnons geschlossen werden kann. Dies erreicht man, wenn man schreibt

Η κάρτα νίκην τήνδε δήριος τίεις.

"Du legst ja auch ein gewaltiges gewicht auf den sieg."

V. 996. Εἰ δὲ μὰ τεταγμένα μοῖρα μοῖρα κοῖραν ἐκ θεῶν εἰργε μὰ πλέον φέρειν,

προφθάσασα καρδία γλώσσαν αν τάδ έξέχει.

Da die neuern herausgeber von Blomfield an sämmtlich gar nicht zu dieser stelle bemerkt haben, so müssen sie sie wohl für unverdorben gehalten haben. Welche gekünstelte construction! Wellte man sich auch die erklärung des nominativs προφθάσασε καρδία durch ein anakoluth gefallen lassen, so ist τάδε nimmermehr ein passendes subject zu ἐξέχει. Der sinn ist: wenn die ereignisse nicht so bestimmt an zeit und stunde gebunden wirren, so würde mein ahnend herz, ihnen vorgreifend, schon jetzt in worte sich ergiessen. Dass unheil kommen wird, ahnt der chor mit völliger bestimmtheit, worin es aber bestehen wird, kant er noch nicht sagen. Alle schwierigkeiten sind beseitigt, wenn man τάχ' für τάδ' schreibt.

V. 1012. τὰ μὲν γὰρ ἐστίας μεσομφάλου
 ἔστηκεν ἦδη μῆλα πρὸς σφαγὰς πυρός.

Der genitiv έστίας lässt sich nicht genügend erklären; wahrscheiulich ist: πρὸ μὲν γὰρ έστίας μεσομφάλου zu schreiben.

 V. 1169. Ἐκμαρτύρησον προϋμόσας τό μ' εἰδέναι λόγω παλαιὰς τῶνδ' ἀμαρτίας δόμων.

Die herausgeber geben sämmtlich die stelle, wie sie ohne varianten in den handschriften steht, wenn wir davon absehen, dass Franz nach Dindorfs vorgange zou zah schreibt. Aber, fragen wir, wie kann Kassandra sagen, der chor solle ihr eidlich bezeuren. dass sie durch hörensagen (λόγφ) von der alten schuld des hauses wisse? Sie, die begeisterte seherin, beansprucht ja ein wissen aus ganz anderer quelle, wie auch aus den nächst vorbergehenden worten ganz deutlich zu entnehmen ist. Die übersetzer haben sich dadurch zu helfen gesucht, dass sie λόγφ ganz weggelassen haben. Droysen: so schwöre mir zu zeugen, dass ich klar gewusst von dieses hauses altgeerbter frevelschuld! bezeuget erst mir schwörend, dass ich hell geschaut, und weiss die alten frevel dieser königsburg. Wenn λόγφ richtig ist, und es ist allerdings schwer zu glauben, dass es verdorben wäre, se muss man τό σ' schreiben, und den infinitiv von προύμόσας 🖈 hängig machen. "Bezeuge du mir meine sehergabe, nachdem de vorher beschworen, dass du auch aus erzählung des hauses alte schuld kennst." Kassandra will den chor nur dann zum fzengen, wenn sie überzeugt sein darf, dass er von allem genau unterrichtet ist, um ein gültiger zeuge sein zu können. Die comstruction des accusat. c. inf. bei gleichem subjecte hat auch Sephokles El. 471, Aj. 606, Trach. 706. An unsrer stelle war sie der deutlichkeit wegen nothwendig.

 V. 1260. Ἐπεὶ τὸ πρῶτον είδον Ἰλίου πόλιν πράξασαν ὡς ἔπραξεν, οὶ δ' είχον πόλιν οὕτως ἀπαλλάσσουσιν ἐν θεῶν κρίσει ἰοῦσα πράξω, τλήσομαι τὸ κατθανεῖν.

An den worten of 8 elyon nollen hat keiner der herausgeber irgend anstoss genommen; das imperfect elyov kann nur auf die Troer bezogen werden, wie auch die übersetzer gethan haben; aber welche unangenehme unterscheidung zwischen πόλιν und of elgor πόλιν! Soll man etwa bei πόλιν blos an die häuser ohne die bewohner denken, dass Kassandra sagen kann: nachdem llions stadt so geendet, wie sie geendet, die bewohner aber nach der zötter gericht so untergehen, -? Auch das ist unpassend, dass sie, die Troerin, den untergang der Troer ein gottesgericht nennt, während sie unmittelbar vorher selbst das wort untergang so zart umgeht, πράξασαν ώς έπραξεν. Endlich den trost, in folge dessen sie so geduldig ihrem tode entgegengeht, findet sie keineswegs allein im unglück ihrer vaterstadt, sondern, wie sie schon in dem vorhergehenden angedeutet hat, namentlich darin, dass auch Agamemnon, des siegers, haus von ähnlichem unbeile getroffen wird. Dies unheil, das die zerstörer ihrer heimath trifft, nennt sie ein gottesgericht, sowie sie einige verse zuvor gesagt hat: οὐ μὴν ἄτιμοί γ' ἐκ θεῶν τεθνήξομεν. Aus dem gesagten ergiebt sich die emendation von selbst; für slyor muss nämlich entweder žoyov oder sidov gelesen werden.

V. 1331 Οὐχ οἶδα βουλῆς ῆς τινος τυχών λέγω.
 Τοῦ δρῶντός ἐστι καὶ τὸ βουλεῦσαι πέρι.

Die vorgebrachten emendationen sind eben so unglücklich, als die von Blomfield vorgeschlagnen und von den meisten herausgebern gebilligte construction (ἐστὶ καὶ τὸ βουλεῦσαι περὶ τοῦ δρῶντος) gequält und unpassend ist. Für πέρι muss πάρος gelesen werden: Wer handeln will, muss sich zuvor über das, was er thun will, berathen.

V. 1460 Η μέγαν οίκοις τοίςδε

δαίμονα καὶ βαρύμηνιν αίνεῖς.

φεῦ, φεῦ, κακὸν αἰνον ἀτηρᾶς τύχας ἀκορέστου. unmetrische des ersten verses weis't auf eine scl

Schon das unmetrische des ersten verses weis't auf eine schlimme corruptel hin. In der antistrophe sind die worte: 'Ως μεν αναίτιος εί. Hermann vermuthete: τοῖςδ αίμονα. Aber welche zusammenstellung αίμονα καὶ βαρύμηνιν κακὸν αίνον! Franz schrieb: H μέγα τοῖςδε δόμοις αίμονα u. s. w., was aber μέγα bedeuten soll, hat er weder in den noten gesagt, noch lässt es sich aus der übersetzung sehen. Dass man einen ganz andern weg einschlagen muss, um die richtige emendation zu finden, lehrt eine genauere betrachtung des zusammenhangs. Im tiefsten gefühle des schmerzes, nirgends einen ausweg erblickend, wünscht der chor sich im anfange des lieds den tod, zugleich klagt er die Helena als die urheberin dieser leiden an. Beides verweis't ihm Klytämnestra, denn sie will eine tiefere quelle des unheils, als die äussere veranlassung, welche der krieg gegen Troja gegeben hat. Da klagt der chor den dämon an, der schwer lastet auf dem hause und beide enkel des Tantalos durch weiber in's

elend gestürzt het. Damit erklärt sich Klytämnestra einverstanden (νῦν δ΄ ἄρθωσας στόματος γνώμην) und malt weiter aus des dämons stets nach neuem blute lechzende gier. Hieraus geht mit bestimmtheit hervor, dass der chor nicht sagen kann: Ja, du redest von einem gewaltigen dämon und schwerlastendem, unersättlichen fluchschicksale; denn nicht Klytämnestra, sondern er selbst hat ja davon geredet, und jene hat das nur weiter fortgeführt, was er selbst begonnen hat. Darnach zweifeln wir nicht, dass jedenfalls οἶκε herzustellen ist. "Ja, du haus, verkündest laut einen gewaltigen dämon und schweres fluchschicksal," wodurch der chor zu verstehen giebt, dass er nicht nöthig gehebt habe, den dämon erst zu nennen, da der gedanke an das haus von dem an das fluchschicksal, welches auf demselben lastet, unsertrennlich sei. Demnach schreibe man:

Ή μέγαν οίκε —

δαιμονα καὶ βαρύμηνιν αίνεῖς

φεύ, φεύ, κακόν αίνον άτηρας τύχας άκορέστου.

Die lücke ist durch ein verbum zu ergänzen,  $\theta \cos i \zeta$  oder  $\beta \cos \zeta$  oder  $\beta \cos \zeta$  oder vielleicht auch  $\tau \rho \cos \zeta$ .

 V. 1527. Τίς δ' ἐπιτύμβιος αἶνος ἐπ' ἀνδοὶ θείφ σὺν δάκουσιν ἰάπτων

άλαθεία φρενών πονήσει;
Man darf sich billiger weise darüber wundern, dass auch nicht einer der herausgeber an dem so ziemlich sinnlosen ιάπτων anstoss genommen, oder doch keine emendation versucht hat. Auch entspricht der vers der strophe nicht, welche einen trochäischen

katalektischen dimeter hat. Es ist zu schreiben: Τίς δ' ἐπιτύμβιος αίνος ἐπ' ἀνδοὶ θείφ

σύν δάκουσιν ίαλέμω τ' άλαθεία φρενών πονήσει;

Braunschweig.

F. Bamberger.

## Sophocl. Electr. 770.

Δεινόν τὸ τίκτειν έστίν· οὐδε γαρ κακας κάσχοντι μισος ων τέκη προςγίγνεται.

Statt dieser von allen quellen, auch von Stohäus, dargebetnen lesart hat Hartung οὐδὸ καὶ κακῶς gesetzt, obschen — oder gar weil? — Hermann gesagt hatte: qua coniectura nihil infelicius fingi potest. "Da δεινὸν τὸ τίκτειν heisst gebären ist sohmar-haft, so hat γάρ hinterher keinen sinn", sagt Hartung. Diess ist gänzlich verkehrt: denn Klyt. sagt: ein gewaltiges ist es, moster sein, ein gewaltiges; denn auch schlechte kinder hassen die eltern nicht. Aesch. Sept. 1002 δεινὸν τὸ κοινὸν σπλάγγγον οὐ κεφύκαμεν.

F. W. S.

### VI.

# Coniecturae in Euripidis Ionem.

vv. 3—4. η 'μ' εγείνατο Έρμην, μεγίστω Ζηνὶ δαιμόνων λάτομε. Quis credat Euripidem genitivum cum dativo sic collocavisse, idque ne interposita quidem, quam sententia postulat, coniunctione? Praeterea iure quis miretur in hac Mercurii prosapia avum maternum matremque tam diligenter commemorari, de patre vero οὐδὲ γρῦ.

Uterque scrupulus una eaque lenissima mutatione tolli potest. Lege prolata paululum interpunctione η με ἐγείνατο Ερμῆν μεγίστος Ζηνί, δαιμόνων λάτριν. Otiosum fuisset hic loci, si se Iovis ministrum dixisset; contra apte se δαιμόνων λάτριν appellat quum ministeria Apollinis causa suscepta narraturus est.

v. 83. Miror viros doctos λάμπει, quae librorum est lectio, tam perseveranter tueri. Quippe non id agitur utrum hoc verbum active usurpari possit, verum utrum eam incuriam in Euripidem cadere statuamus ut ἥλιος λάμπει λαμπρὰ ἄρματα scribere potuerit. Ego, cui hoc incredibile videatur, Musgravianum κάμπτει libenter amplector.

v. 98. στόμα τ' εύφημον φρούρει τ' άγαθόν, Φήμας τ' άγαθας τοις εθελουσιν Μαντεύεσθαι Γλώσσης ίδιας άποφαίνειν. Dis-

dorfii φρουρείν;

Cui coniecturae primum recte obiicitur quod antistitem templi ministris silentium imperantem huiusmodi oratio non decet. Sed gravissimum est quod idem vocabulum in proximo versu recurrit; quod factum non fuisset nisi quemadmodum ἀγαθάς ad φήμας, sic etiam ἀγαθόν ad στόμα pertineret. Unica restat vox, ex cuius mutatione aliquid auxilii sperare possimus, nempe istius quae cum ταυτολογίαν non ferendam cum voce ἀγαθόν efficiat, vel haec propter suspecta esse debebat. Eam vero ita mutari oportet ut sequens infinitivus ἀποφαίνειν a praecedentibus pendeat. In Supp. 900 dixit Noster, ἐφρούρει μηδὲν ἐξαμαρτάνειν. Cuius ad constructionis instar haec ita emendo: Στόμα τ' εὐφημεῖν φρούρει τ' ἀγαθόν.

v. 138. Malim τον βόσκοντα γάρ ευλογών Τον ωφέλιμον

έμοι πατέρος ὄνομα λέγω Φοϊβον τον κατά ναόν. Ut semel participium corruptum erat, scriba copulam abesse ratus eam salvo metro reduci non posse intellexit, nisi zòr in zò mutasset. Herc. Fur. v. 1413 finalis r compendium cum acc. circumflexo confusum est. HP. Zω σοι ταπεινός, άλλά προσθείται δοκώ. ΘΗ. Άγαν γ'· ὁ κλεινὸς Ἡρακλῆς ποῦ κεῖνος ών. Sic libri. Patet ex ων in altero versu δοχων in priore restituendum esse; quo facto, cetera facillime corriguntur. Ζω σοι ταπεινός, άλλο πρόσθ' είναι δοχών. Obiter sententiam meam de versibus proxime sequentibus proponam. HP. Σὰ ποῖος ἦσθα, νέρθεν ἐν κακοῖσιν τος ΘΗ. ὡς ἐς τὸ λῆμα παντὸς ἦν ἤσσων ἀνήρ. HP. Πῶς οὖν ἔτ' εἴπης ὅτι συνέσταλμαι κακοῖς; De medio versu G. Dindorfius, "Mirum", ait, "hoc Thesei responsum est." Et profecto si hoc confitentem Theseum poeta induxerat ab Atheniensibus pessime exceptus fuisset. Verisimilius est Euripidem longe diversam sententiam populari heroi tribuisse, eandem scilicet qua Franciscus primus Galliarum Rex post certamen ad Ticinum usus est. Lege, πλην ές τὸ λημα παντὸς ην ησσων ἀνήρ. versus ita corrigendus erit ut eri, quod ibi pulchre convenit, ne eiiciatur; hoc nomine improbandae sunt duae coniecturae, ένίπτεις et ar einoig, quarum altera ab Hermanno, altera a Ludovico Dindorfio proposita est.

- v. 237. Παλλάδος ἔτοικα. Nec ἔτοικα genitivum regere nec nomen ante Παλλάδος, v. c. ἄστει, subaudiri potest. Lege, Παλλάδι σύτοικα.
- v. 266. τί χρημ' ἐρωτᾶς ὧ ξέν'; ἐκμαθεῖν θέλω. Cur ita sollicita est, ut penitus scire velit quanam de re Ion certior fieri cupiat? Qui his verbis aliquid sciscitatur, πρὸς θεῶν, ἀληθῶς (v. prox. pr.) is demum ἐκμαθεῖν θέλει. Lege ergo, θέλων.
- v. 300. σηχοὺς δ' εὐστρέφει Τροφωνίου. Sic Codex Palatinus; quam lectionem caeterorum librorum scribae alii aliter emendare voluerunt. Credo equidem Euripidem scripsisse, σηχοὺς δ' ἐστράφη Τροφωνίου.
- vv. 357—8. I. Τι δ' εἰ λάθρα τιν Φοῖβος ἐκτρέφει λαβών; Κ. Τὰ κοινὰ χαίρων, οὐ δίκαια δρᾶ μόνος. Simplex same responsum; et quod vix credas a quoquam perperam intelligi potuisse. Tamen G. Dindorfius a Bothio se decipi passus, haec ita construenda monet: Commune (amborum parentum) gaudium solus gaudens injuste facit. Quae a Creusa dici non possunt, utpote cui persuasum sit natum suum interiisse. Hoc ait: qui palam impune vivit, clam iusta facere non solet.
- v. 374. Εἰς γὰρ τοσοῦτον ἀμαθίας ἔλθοιμεν ἄν, Εἰ τοὸς θεοὺς ἄκοντας ἐκπονήσομεν κ. τ. έ. Sententia non eiusmodi est ut Ion rei de qua loquitur magnitudinem gestu aliquo indicare possit. Quocirca τοσοῦτον sine apodosi stare non potest. Lege, εἰς τοῦσχατον γὰρ ἀδικίας ἕλθοιμεν ἄν.

ŧãν

v. 390. ἀλλ' αἰνέσαι μὲν χρὴ τάδ' εἰ πρὸς τοῦ θεοῦ. Probabilem hanc lacunae originem mihi indicare videor.

v. 448. Τὰς ἡδοτὰς γὰρ τῆς προμηθίας πάρος Σπεύδοντες ἀδίκει τ΄. Iustinus, πέρα; idque ipsum coniectura assecutus erat Coningtonus meus. Recte; non enim de duobus studiis sermo est, quorum alterum alteri posthabetur; nec omnino dici potest quisquam τὴν προμηθίαν σπεύδειν. Alia res esset, si pro προμηθίας dictum esset ἀρετῆς, δικαιοσύνης, τιμῆς. Sed voluptatibus dediti, eas non potius quam prudentiam, verum ultra quam prudentia patitur, sectantur.

v. 475. L. καρποτρόφοις.

v. 554. Perperam interpungitur, Τοῦτ' ἐκεῖν' ἴν' ἐσπάρημεν. Ξ. ὁ πότμος ἐξεῦρεν, τέκνον.

Έκεῖνο antecedens τοῦ ἴνα esse non potest; et τοῦτ' ἐκεῖνο plerumque absolute ponitur. Lege, Τοῦτ' ἐκεῖν' ἵν' ἐσπάρημεν — Ξ. ὀψέ σ' ἐξηῦρον, τέκνον.

Ultima verba non tanquam ab Euripide scripta pono, sed ut ostendam qua ratione de loco penitus corrupto me consoler.

- v. 605. οἱ τὰς πόλεις ἔχοντες ἀξίωμά τε, Τοῖς ἀνθαμίλλοις εἰσὶ πολεμιώτατοι. Sic Stobaeus; Libri, οῖ ἔχουσι κάξιώματα. Sed ne Stobaei quidem lectio omni culpa vacat. Quid enim frigidius quam singulare ἀξίωμα post πόλεις? Lege, οἱ τὰς πόλεις ἔχοντες ἀξιωμάτων Τοῖς ἀνθαμίλλοις εἰσὶ πολεμιώτατοι.
- v. 634. Την φιλτάτην μεν πρώτον ἀνθρώπων σχολήν. Dobreus, ἀνθρώποις. Melius esset ἀνθρώπφ. Conferri potest simile mendum in v. 1510. Μηδείς δοκείτω μηδεν ἀνθρώπων ποτε Άλλπτον είναι πρὸς τὰ τυγχάνοντα νῦν. Lege, ἀνθρώπω. Cf. v. 1004. ἰσχὺν ἔχοντας τίνα πρὸς ἀνθρώπου φύσιν.
- v. 646. "Εα δ εμαντῷ ζῆν. Si his verbis μ' adieceris sententiam hahebis aptissimam, qua oratio de publicae vitae periculis et de privatae sortis felicitate claudatur. Sed longe aliud est Ionis consilium; qui sive privatam sive publicam vitam Athenis degat omnia sibi infausta praevidet. Itaque orationis suae summam his verbis repetit, κρείσσω νομίζω τάνθάδ ἢ τάκεῖ πάτες: hoc consilium in proximis impugnat Xuthus; hoc denique ipse concedit, quum respondet Στείχοιμ ἄν. Lege igitur, Εα δέ μ αὐτοῦ ζῆν.

v. 674. καν τοις λόγοισιν αστός ή. Coningtonus νόμοισιν.

Recte, ut opinor.

vv. 711 seqq. ηδη πέλας δείπνων κυρεί Παϊς καὶ πατηρ νέος νέων Ίτα δειράδες Παρνασού πέτρας — Ίνα Βάκχιος κ. τ. έ. Metro laboranti succurrit Matthiaeus inserendo τε, quod recepit Dindorfius. Non nego quin hunc usum Homericum Euripides aliquando imitari potuerit; sed huiusmodi licentiae non sunt illi sine librorum auctoritate obtrudendae. Quis autem qui haec attente legerit a risu temperare poterit? Quid enim? Num coena

in nivosis Parnassi apicibus instruebatur? Quam vero scita est haec orationis series, quae uos a coenae mentione ad Parnassum atque inde ad Bacchi laudes perducit! Adde quod, quoniam antistropha in voce véwv subsistit, sententiam in eadem voce absolvi melicorum carminum consuetudo flagitat. Quae cum ita sint, sequitur Epodi initium corruptum esse. Qui Euripidem novit non dubitabit quin recte hoc ita correxerim: 'I'a, δειράδες Π. π.

vv. 723—4. ἀλίσας ὁ πάρος ἀρχαγὸς ὡς Ἐρεχθεὺς ἄναξ. Scaliger ἄλις, quod G. Dindorfius ut dochmiacum efficeret, in ἄλιας ἄλιας mutavit. Rarissimam vocem et quae tantummodo duorum grammaticorum auctoritate nititur, quorum unus scriptorem apud quem eam invenerit nullum, alter solum Hipponactem nominat, ea demum lege in Atticum poetam inferri patiemur, si sententia in se ipsa perspicua et sermone puro atque integro expressa vocem ea significatione indubie requirit, metri autem genus eiusdem vocis communem formam non admittit. Quid ergo? Hoccine de nostro loco dici potest? Videamus praecedentia.

Στενομένα γαρ αν πόλις έχοι σκηψιν ξενικόν έσβολάν. pervelim a quo verbo hic accusativus regatur; nempe a δέχεσθαι vel alio eiusmodi verbo, quod, quoniam subaudiri non potest, exciderit necesse est. Nunc quum proxima sententia praecedenti opponatur unde fit ut particulis quae hoc indicent careat? Sed ut hoc omittamus, quomodo ipsam Dindorsii correctionem interpretemur? Satis est, qui olim dux erat, Rex Erechtheus. Haec quid sibi velint, equidem nescio; id autem satis scio, longe alian fuisse Euripidis mentem. Manca sunt haec omnia ut cuivis epodicorum versuum cum strophicorum numero conferenti patebit. in ea autem quae excidit parte post suppletam praecedentis oratienis sententiam ita fere eum processisse credas: Nos vero peregrinorum non egemus; nam nobis urbem legavit sua vi hostibus repellendis parem, intra Palladis moenia bellicam iuventutem álicaç é πάρος άρχαγὸς ὢν Ἐρεγθεὺς ἄναξ. Quare inter ἐσβολὰν et άλίσας plurium versiculorum lacunae signa ponantur.

v. 762 seqq. Minus recte hace in recentioribus editionibus constituta sunt. Stropha in concordiam cum Antistropha sic revocanda.

Στ.

Κ. ώμοι θάνοιμι.

Π. θύγατες. Κ. ω τάλαιν'

έγω συμφοράς

έλαβον έπαθον άχος

άβιον ω φίλαι.

Avz.

Κ. διοιχόμεσθα.

Π. τέκιον. Κ. αἰαῖ αἰαῖ.

διανταί έτυψ-

εν όδύνα με πνευμόνων τῶνδ' ἔσω.

Primi versus metrum recurrit ad 769 et 770. cf. etiam vv. 212 et 230. Reduxi librorum lectionem pro συμφοράς ελαβον. Barbaram formam έτυπεν correxi.

v. 782. Legendum videtur, πως φής; αφατον άρρητον

ἀναύδητον λόγον έμοὶ θροεῖς. Vel, quod propius vulgatum est, ἄφραστον.

v. 830. An καινοί?

v. 847. Librorum lectionem, εἰ γάρ γ' ὑφήσεις τοῦδ', corrigo in εἰ γὰρ σὰ φείσει τοῦδ'. (In v. 844 legendum videtur ἢτοι ξίφος.) Hunc versum non alia de causa damnavit G. Dindorfius quam quia corrupte legebatur; meliore iure duos proxime sequentes ut spurios notasset: δυοῖν γὰρ ἐχθροῖν εἰς εν ἐλθόντοιν στέγος ἢ θάτερον δεῖ δυστυχεῖν ἢ θάτερον. Primum γνώμη alieno loco posita suspicionem movet, quam auget incredibilis languor τοῦ δυστυχεῖν ibi positi, ubi de vita ipsa agitur; sed rem conficit forma θάτερον pro τὸν ἔτερον adhibita, quae manum Euripide longe recentiorem prodit.

v. 870. Vulgo haec ita accipiuntur, ac si μὰ subauditum esset. Male; nam accusativi, ἔδος θεὰν et ἀκτάν, non minus a κρύψω pendent quam λέχος. Neque coelum, ait, neque terram celabo coniugium nostrum. Nam in duobus quos nominat, locis, terrae notio continetur; scilicet altero Palladis templo civitatem

suam, altero externas regiones innuit.

894—5. Lege Αγες ἀναιδεῖ κύ|ποιδει χάοιν πράσσων h. e. ἀναιδεῖ ἐπιθυμία χαριζόμενος Similiter in v. 1103 πρὸς δ΄ ἀφροδίταν Άλλαν θέμενος χάριν. Hoc moneo ne quis ἄλλαν cum χά-

or construendum putet.

v. 908. ὅς γ² ὀμφὰν κληξοῖς πρὸς χρυσέους θάκους. Haec vulgo ita connectuntur; quo facto Reiskii correctio omnino necessaria esset, πρὸς χρυσέοις θάκοις. Sed nemo semel monitus dubitabit, quin, puncto post κληξοῖς posito, oratio sic continuanda sit: πρὸς χρυσέους θάκους καὶ γ. μ. έ. εἰς οὖς αὐδὰν καρύξω. In Hercule Fur. 557, omissum punctum locum satis perspicuum obscuravit. HP. Κοὐκ ἔσχεν αἰδῶ τὸν γέροντ ἀτιμάσαι. ΜΕ. Αἰδώς γ' ἀποικεῖ τῆσδε τῆς θεοῦ πρόσω. Ambigunt interpretes de quanam Dea sermo sit; plerique Βίαν significari putant; Elmsleius autem θεοῦ in χθονός mutavit. Lege, Αἰδώς; ἀποικεῖ τῆσδε τῆς θεοῦ πρόσω ¹). In Iph. Taur. 885 sero animadverti locum obscuriorem mutata distinctione luculentissimum fieri posse: πότερον κατὰ χέρσον, οὐχὶ ναὶ, ἀλλὰ ποδῶν ὑιπῷ; tum suis ipsa consiliis respondit, θανάτφ πελάσεις κ. τ. έ.

968. σὰ καὶ πατέρα σὸν δυστυχοῦντας εἰσορῶν. Ita libri, pessimis numeris neque apta sententia: non enim ob Erechthea mortuum, ad quem nihil attinebant Creusae infortunia, flebat Paedagogus, sed ob Creusae patriam homini peregrino traditam. Lege,

σὲ καὶ πότραν σὴν δυστυχοῦντας εἰσορῶν.

984. οἴμοι κακίζει φέρε σύ τυν βούλενέ τι. Cur οἴμοι? Aut cur dominam consilium suum minus probantem κακίζεσθαι insimulat? Si hoc dixisset adiicere non potuisset, Tute igitur

1) Cf. Hel. 460. Alyuntos de  $\gamma \bar{\eta}$ . ME. Alyuntos of dústipos, of pinkeur aga.

aliquod consilium dato. Quid dixerit versu 1022 certissime colligas. οὐχ εὐ τόδ' εἶπας καὶ σὺ γὰς τοῦμὸν ψέγεις. Lege

Τούμον κακίζεις φέρε, σύ νυν βούλευέ τι.

999. Έριχθόνιον ολοθ', η τί δ' οὐ μέλλεις γύναι. Sic libri; G. Dindorfius qui τί δ' οὐ solicitandum non esse intelligebat,  $\eta$  expulso, ολοθας, legit. Utcunque de ολδας statuamus, ολοθας certe ne barbarum quidem videtur, verum ex male intellecta grammaticorum observatione oriundum, qualem e Photio citavit Dindorfius: λέγεται δὲ η χωρίς τοῦ σ, μετὰ δὲ τοῦ σ ποτὲ x. τ. έ. Illud ipsum τί δ' οὐ satis ostendit quid praecesserit; Scilicet, Έριχθόνιον ολοθ', η οὐ;

v. 1063. & τε νῦν φέρετ ἐλπίς. Cod. Pal. ο νῦν ἐλπὶς φέρετ. Neque αι apud Tragicos elidi potest, neque sensus omnino inest verbo φέρεται. Mira autem est Dindorsii inconstantia, qui & Musgravii correctionem recepit et tamen Matthiaeum in Commentario citat φέρεται per irrita est explicantem. Minimo negetio mihi videor ex Palatina lectione textum restaurare legendo,

δ νῦν έλπὶς ἐφαίνετ'.

v. 1090 — 1. Forsan, δσοι δυσχελάδοις (οὐ) κατὰ Μοῦσαν ἰόντες ἀείδεθ' ὅμνοις.

1136. L. άχτῖνος.

1159. Mira sunt interpretum de hoc loco commenta, aliis βαρβάρων cum ναῦς construentibus aliis per βαρβάρων ὑφάσματα textas imagines barbarorum intelligentibus. Prima et tertia aulaea ad certarum regionum opificium referuntur; mirum foret regionem unde secunda venissent non nominari. Βαρβάρων ὑφάσματα sunt Persarum telae; ut, e navali cum Graecis pugna, et monstrorum speciebus, ferarumque venationibus patet.

1196. κάν τῷδε μόχθω πτηνὸς ἐσπίπτει δόμοις Κῶμος πελειῶν. Reponendum δόμους. În v. 591, suspectum mihi est ἕν εἰσπεσοῦμαι. In 590 γένος minus convenit cum ἀθήνας et cum εἰςπεσοῦμαι quam πόλιν; qua lectione recepta ἣν εἰσπεσοῦμαι le-

gendum esset.

1424. Lege, ω χρόνιος ίστὸς παρθενευμάτων έμων.

1426. Libri, δράκοντες ἀρχαϊόν τι. Porsonus, δράκοντε μαρμαίροντε. Lege δράκοντε σαρκά ζοντε παγχρυσφ γέννι.

1436, έλαίας έξ ακηρώτου γεγώς. Lege αγηράτου.

1552. εί μη correctionem esse suspicor corruptae lectionis

ei où quod ex otov sc. oi où depravatum fuerit.

1577. ἐπιφύλιος non adhibuisset Euripides nisi sensum vocabuli minus usitati ex praecedente ἐπώνυμος clarum futurum credidisset. Puto eum scripsisse ἐπώνυμοί τε κἀπιφύλιοι χθονὸς λαῶν ἔσονται: Nomina et tribus dabunt regionibus populi meam rupem incolentis.

1579. Inter hunc et sequentem versum plurimos excidisse persuasum habeo.

Louth Lincolnshire.

Car. Badham.

#### VII.

# Studien zu der geschichte des zweiten punischen krieges.

### I. Hannibals übergang über die Alpen.

Es kann nicht meine absicht sein, die untersuchung über diesen gegenstand hier wieder aufzunehmen, um so weniger als sich seit de Luc's bekannter verdienstlicher arbeit die schwankenden meinungen der gelehrten nach und nach immer mehr festgesetzt und auf den kleinen St. Bernhard als übergangspunkt des Hannibal concentrirt haben. Der zweck dieser zeilen geht vielmehr nur dahin, eben diese jetzt ziemlich allgemein verbreitete ansicht von einigen kleinen mängeln und bedenken zu befreien und dadurch zu ihrer befestigung, wo möglich, noch ein scherslein beizutragen.

Bis in die neueste zeit hat man die stelle Pol. III, 39, 9 als mit dieser ansicht schwer oder gar nicht vereinbar angesehen. Dort heisst es nämlich von Hannibals zuge: ἀπὸ δὲ τῆς διαβάσεως τοῦ 'Ροδανοῦ πορενομένοις παρ' αὐτὸν τὸν ποταμὸν ὡς ἐπὶ τὰς πηγάς, und hieraus hat man wegen der worte ἐπὶ τὰς πηγάς entnehmen zu müssen geglaubt, dass Hannibal die Rhone aufwärts bis zu deren quellen marschirt sei. Man hat daher entweder wirklich angenommen, dass Hannibal bis in das obere Rhonethal-gezogen und dann über den grossen St. Bernhard oder auch über die Simplonstrasse gegangen sei; oder man hat wenigstens, wenn man den kleinen St. Bernhard als übergangspunkt aus andern gründen festhielt, jene stelle als eine nicht zu beseitigende schwierigkeit stehen lassen zu müssen geglaubt. So z. b. Bötticher in seiner geschichte von Karthago, u. a.

Wir meinen daher nichts überflüssiges zu thun, wenn wir auf das jenen worten vorausgeschickte ως aufmerksam machen, welches bisher ganz übersehen zu sein scheint. Aus diesem ως geht nämlich hervor, dass die worte ἐπὶ τὰς πηγὰς nicht das siel, sondern nur die richtung des zugs bezeichnen sollen, und so ergiebt sich als der sinn der worte des Polybius nur, dass Hannibal nach seinem übergang über die Rhone seinen marsch längs diesem flusse und zwar aufwärts eingeschlagen habe, was ja vollkommen richtig ist.

Gerade eben so sagt Polybius c. 47, dass Hannibal von jenem punkte aus ως εἰς τὴν μεσόγαιαν τῆς Εὐςοίπης marschirt sei, ohne damit ausdrücken zu wollen, dass er wirklich in das innere Europas gezogen sei. (Aus eben diesem capitel geht übrigens zugleich hervor, dass Polybius eine sehr deutliche vorstellung von dem laufe der Rhone besass und eine dessfallsige unkenntniss demnach keineswegs, wie mannigfach geschehen, zur erklärung seiner beschreibung von Hannibals zuge angewaadt werden darf.)

Nach de Luc's und der meisten neueren ansicht verfolgte nun aber Hannibal den lauf der Rhone nicht nur bis zur mündung der Isère, sondern noch weiter nördlich bis nach Vienne, der damaligen hauptstadt der Allobroger, von wo er sich dann auf Yenne und Chambery wandte und erst von hier aus die Isère wieder erreichte. Als grund hierfür wird hauptsächlich angeführt, dass er, um an dem damaligen kriege zwischen den beiden Allobrogerfürsten theil nehmen zu können, bis zur hauptstadt habe vorrücken müssen, und ausserdem wird noch auf einen in der gegend von Vienne gefundenen, von den Karthagern herrührenden schild bezug genommen, der nur bei dieser gelegenheit habe dorthin kommen können. Wie aber, wenn Hannibal allerdings mit einem theile seines heeres oder auch mit dem ganzen heere bis nach Vienne vorging, dann aber wieder nach der mündung der Isere zurückkehrte und von hier aus seinen marsch nach osten auf die Alpen zu einschlug? Auf diese art würden jene gründe ihre volle berücksichtigung finden, und zugleich wärden wir der nothwendigkeit entgehen, uns von Polybius zu entsernen. Denn dieser sagt ausdrücklich (c. 50 in.): Αννίβας δ' έν ημέραις δέκα πορευθείς παρά τον ποταμόν είς όκτακοσίους σταδίους ηρξατο τῆς πρὸς τὰς Άλπεις ἀναβολῆς. Nach Polybius ging also der marsch 10 tage längs der lsère, etwa bis in die gegend von Montmeillan, von wo wir den beginn des eigentlichen Alpenübergangs zu datiren haben werden.

Dass aber Hannibal über den kleinen St. Bernhard und nicht über einen westlicheren pass (M. Cenis oder M. Genèvre) ging, diess lehren erstlich die ausdrücklichen worte des Polybius. Denn nach diesen kam Hannibal in das land der Insubrer und unternahm von hier aus, nachdem sich sein heer erholt, wahrscheinlich in gemeinschaft mit den Insubrern einen feldzug gegen die Tauriner, deren hauptstadt er einnahm. Wäre er nun aber über einen jener westlicheren pässe gegangen, so hätte ihn sein weg nothwendig in das thal der kleinen Dora (statt in das der Dora Baltea), also in das land der Tauriner, nicht in das der Insubrer geführt.

Zweitens spricht aber eben bierfür auch noch folgende erwägung. Die Tauriner standen in offenem krieg mit den Insubrern, sie waren also auch erklärte feinde des Hannibal, der mit den Insubrern im bündniss stand und von diesen nach Italien herbeigerufen worden war. Wie hätte es also Hannibal wagen dürfen, direct von der höhe der Alpen in ihr land herabzusteigen mit einem heer, das nicht nur an zahl überaus geschwächt, sondern auch aufs äusserste erschöpft und wie Polybius und Livius sagen, durch die erlittenen beschwerden völlig "entmenschlicht" war? Ein solches heer würde beim herabsteigen in ein feindliches land der vernichtung nicht haben entgehen können, um so weniger, als nach Polybius eben so wie nach Livius gerade die letzte partie des übergangs besonders schwierig zu passiren war und desshalb das heer gerade hier nur in abtheilungen und einzeln marschirend in das nächste thal am fusse des gebirges herabgeführt werden konnte.

Dagegen fand er bei den Insubrern nicht nur eine freundliche aufnahme, sondern auch diejenige vermehrung und verstärkung seiner streitkräfte, auf die er bei dem ganzen unternehmen vorzugsweise gerechnet hatte. Denn dass er die hoffnung eines glücklichen ausgangs des krieges ganz besonders auf die unterstützung der Gallier baute, diess sagt Polybius ausdrücklich in folgenden worten (III, 24, 5): Μόνως αν υπολαμβάνων εν Ἰταλία συστήσασθαι τὸν πρὸς Ῥωμαίους πόλεμον, εἰ δυνηθείη διαπεράσας τὰς πρὸ τοῦ δυσχωρίας εἰς τοὺς προειρημένους ἀφικέσθαι τόπους συνεργοῖς καὶ συμμάχοις χρήσασθαι Κελτοῖς εἰς τὴν

προκειμένην ἐπιβολήν.

Diese absicht des Hannibal, die Gallier gegen die Römer zu verwenden, dient überhaupt dazu, manche bedenken bei dem zuge des Hannibal zu beseitigen, die sich ausserdem wenigstens nicht vollständig erledigen lassen. So rufen die ausserordentlichen opfer und beschwerden des landwegs immer wieder die frage hervor, warum Hannibal nicht wenigstens von Emporiae an der grenze von Spanien oder von Massilia aus den seeweg eingeschlagen, der ihm doch wohl in gleichem masse, wie seinem bruder Mago im j. 205, offen stehen musste. Namentlich aber erscheint es ohne jene absicht völlig unerklärlich, warum er nicht nach dem übergange über die Rhone den kampf mit Scipio annahm, den er mit dem frischen, ungeschwächten heere jedenfalls leichter und sicherer als später bestehen konnte und der ihm im falle eines siegs jenseits der Alpen nicht geringere vortheile versprach als diesseits, und warum er mit vermeidung dieses kampfes seine richtung zunächst nach norden nahm und sich sonach wenigstens einigermassen von seinem ziele entfernte. Man sagt gewöhnlich, er habe eben vor seiner ankunft in Italien jedem zusammentreffen mit dem feinde ausweichen wollen: dass aber hierdurch das bedenken nicht gehoben wird, wird kaum unserer erinnerung bedürfen.

Nehmen wir nun aber, auf jene stelle des Polybius und auf die innere wahrscheinlichkeit der sache gestützt, jene absicht an:

so durfte Hannibal den boden von Italien nirgends anders als in gebiet der Insubrer betreten. Diess war aber nur auf dem landwege möglich. Ferner aber musste er eben desshalb einen nördlicheren übergang wählen. Weil es aber ohnehin schon spät im jahr war, beinahe zu spät (er kam nach Liv. XXI, 35. u. Pol. III, 54 occidente iam sidere Vergiliarum d. h. erst gegen anfang des winters in Italien an): so musste er jeden aufenthalt jenseits der Alpen, also auch eine schlacht mit Scipio um jeden preis vermeiden. Er würde also schon desswegen die richtung nach norden haben einschlagen müssen um dem Scipio aus dem wege zu gehen, wenn es ihm auch nicht schon durch jene rücksicht geboten gewesen wäre.

Freilich gewährten ihm die Gallier nachber ihre hülfe nicht in dem masse, als er erwartet haben mochte, da sie in folge der von den Römern in der letzten zeit erlittenen niederlagen zu sehr geschwächt und überhaupt in dieser periode an tapferkeit schon sehr herabgekommen waren. Diess kann indess unseren aus jener absicht gezogenen folgerungen begreißlicher weise

keinen eintrag thun.

#### Die lage Roms nach der schlacht bei Cannä.

Nach Livius (XXII, 43) war Hannibal kurz vor der schlacht bei Canna besonders in folge des mangels an mundvorrath in so bedrängter lage, dass er mit dem plane umgegangen sein soll, sein ganzes fussvolk preiszugeben und sich mit der reiterei allein nach Gallien durchzuschlagen. Dagegen war nach demselben gewährsmann die niederlage bei Canna so entscheidend, dass es ganz in der hand des siegers lag, das wehrlose Rom durch einen raschen zug dorthin zu nehmen, und dass diese gelegenheit, den krieg mit einem schlage zu beendigen, nur durch seine rathlosigkeit und unentschlossenheit versäumt wurde.

Bei der ganzen art des Livius liegt schon von vorn herein der verdacht nahe genug, dass diese zuspitzung der darstellung (man verzeihe diesen ausdruck) nur in dem streben nach einem starken rhetorischen effect ihren grund habe. Eben diess lässt sich aber auch durch gründe, die uns wenigstens unwiderleglich

scheinen, zur vollen evidenz bringen.

Wir beschränken uns hier nur auf die eine, auf die vielfach behandelte, aber wie uns scheint, noch keineswegs gründlich erschöpfte frage: Ob Hannibal, wenn er dem angeblichen rathe des Maharbal gefolgt wäre und seinen marsch sofort auf Rom gerichtet hätte, diese stadt wirklich würde haben nehmen und dadurch den krieg völlig beendigen können? Wir wissen, dass diese frage von vielen, und unter diesen selbst von Napoleon mit ja beantwortet worden ist. Wir scheuen uns aber

gleichwohl nicht, eine abweichende meinung geltend zu machen, und zwar aus folgenden gründen.

Es gehörte mit zu den politischen grundsätzen der Römer, die sie bis in die spätere zeit herab auf das strengste befolgten, dass sie in verwendung ihrer streitkräfte fortwährend die grösste sparsamkeit beobachteten. So batten sie z.b. dem Pyrrhus nicht mehr als 2 legionen mit der entsprechenden zahl von bundesgenossen entgegengestellt, und so hatten sie auch sonst in den gefährlichsten kriegen nie mehr als 2 consularische heere, d. h. 4 legionen mit einer ungefähr gleichen zahl von bundesgenossen aufgeboten. Gegen Hannibal hatten sie nun zwar für die schlacht bei Cannä eine streitmacht aufgestellt, wie sie bis dahin noch nie auf einem punkte von ihnen vereinigt worden war; das damalige heer bestand nämlich aus 8 legionen und umfasste mit den bundesgenossen nicht weniger als 80000 mann zu fuss und 6000 reiter, und dieses heer war bis auf wenige tausende in der schlacht vernichtet worden. Demungeachtet aber war auch dieses heer noch weit entfernt, auch nur einen grösseren theil der römischen streitkraft auszumachen.

Diess geht einmal aus dem bekannten verzeichniss der disponibeln truppen bei Polybius (II, 24) hervor, welches auch durch anderweite zeugnisse, namentlich das des Plinius (N. H. III, 20) unterstützt wird und allem anschein nach aus staatsurkunden geschöpft ist. Hiernach umfasste die gesammte römische wehrkraft nicht weniger als 700000 mann zu fuss und 23000 reiter, worunter 250000 m. z. f. und 23000 reiter römische bürger (theils mit theils ohne stimmrecht) und 86000 Latiner waren. Es belief sich also der verlust, so gross er auch an sich war, dennoch nur auf etwa ein zehnttheil der gesammten streitmacht; ein verhältniss, welches sich ungefähr in gleicher weise ergiebt, wenn wir nur die römischen bürger in rechnung ziehen. Denn nehmen wir an, dass in der schlacht etwa 30000 römische bürger fielen, so giebt auch diess ungefähr den 10ten theil derjenigen streitbaren mannschaft, die aus der zahl der römischen bürger selbst gestellt werden konnte.

Hiermit stimmt aber ferner überein, dass Rom zur zeit der schlacht bei Cannä selbst auf andern punkten nicht unbedeutende streitkräfte unterhielt und dass es unmittelbar nach derselben, noch mehr aber in den nächsten jahren darauf ausserordentlich zahlreiche heere aufstellen und zur verwendung bringen konnte.

Während jene 80000 mann dem Hannibal gegenüberstanden, hatte Rom in Sardinien, in Sicilien und in Tarent besondere heere, deren grösse zwar nicht ausdrücklich angegeben wird, die aber mindestens jedes eine legion enthielten; eine legion repräsentirt aber bekanntlich mit einschluss der dazu gehörigen bundesgenossen immer eine zahl von etwa 10000 mann. Ferner war der prätor M. Marcellus eben in Ostia beschäftigt, eine flotte

und ein heer auszurüsten, von welchem letztern er nach der schlacht 1500 mann nach Rom zum schutz der stadt und eine legion auf den kriegsschauplatz entsenden konnte (Liv. XXII, 57). Hierzu kam noch das heer in Spanien, ursprünglich ein consularisches von 2 legionen, das aber im j. 217 noch verstärkt worden war, ferner ein heer von 2 legionen (25000 mann stark, Liv. XXIII, 24), welches unter dem prätor L. Postumius im cisalpinischen Gallien stand, und endlich noch ein weiteres heer von 2 legionen, welches zu anfang des jahres ausgehoben und, wie es gewöhnlich geschah, zum schutz der stadt zurückgelassen worden war.

Dieses letztere heer wird gewöhnlich übersehen. Ich halte es daher nicht für überflüssig, die betreffende stelle des Livius (XXIII, 14) abzuschreiben. Sie lautet so: praeter duas urbanas legiones, quae principio anni a consulibus conscriptae erant. Auch verdient es wohl beiläufig bemerkt zu werden, dass nach der schlacht niemand daran dachte, die auswärts verwendeten legionen nach Rom zurückzurufen, nicht einmal die beiden legionen in Oberitalien, obgleich diese dort einen angriffs - also nicht durchaus nothwendigen krieg führten. (Sie blieben dort bis zum märz des folgenden jahres, wo sie von den Galliern in einen hinterhalt gelockt und vernichtet wurden.)

Sobald aber die nachricht von der niederlage bei Cannä nach Rom kam, wurden dort alsbald 4 neue legionen mit der entsprechenden anzahl von bundesgenossen ausgehoben. Hierzu kamen dann noch 2 besondere heere, deren errichtung allerdings für das ausserordentliche der gefahr, in welcher Rom schwebte, zeugniss ablegt, nämlich ein sclavenheer von 8000 mann und ein aus verhafteten gebildetes heer von 6000 mann. Es waren also nicht weniger als 6 legionen in der stadt, ausserdem jene 1500 mann des Marcellus und die 14000 mann der beiden zuletzt genannten heere, zusammen eine streitmacht von nicht weniger als 70 bis 80000 mann, während Hannibal bei Canna nicht mehr als 50000 mann im ganzen ins treffen führen konnte. Nehmen wir aber an, dass die neuen heere nicht so schnell hätten gebildet werden können, so bildeten doch schon die vorhandenen 2 legionen eine macht von 20000 mann, die allein schon zur vertheidigung der stadt hinreichte. Wäre es doch sonst ganz unerklärlich, wie Marcellus nicht mit jenen 1500 mann auch noch die legion hätte zum schutz für die stadt verwenden sollen, die er, wie oben erwähnt, auf den kriegsschauplatz schickte!

Schon im j. 214 betrug darauf die zahl der für den krieg verwendeten legionen, ungerechnet die in Spanien stehenden, nicht weniger als 18, und im j. 211 stieg dieselbe sogar bis auf 23: eine zahl, die auch nachher im laufe des kriegs wiederkehrt.

Dass dabei auch die geldmittel keineswegs erschöpft waren, geht daraus hervor, dass erst im j. 209 eine für äusserste nothfalle angesammelte summe von 4000 pfund gold zur verwendung gebracht wurde, s. Liv. XXVII, 10.

Allein waren denn nicht nach der schlacht bei Cannä die bundesgenossen Roms abgefallen und damit gleichwohl die grundlagen der römischen macht zerstört? So wird man vielleicht einwenden und sich dabei hauptsächlich auf Liv. XXII, 61 berufen, wo es allerdings heisst: fides sociorum, quae ad eam diem firma steterat, tum labare coepit —: defecere autem ad Poenos hi populi: Atellani, Calatini, Hirpini, Apulorum pars, Samnites praeter Pentros, Bruttii omnes, Lucani, praeter hos Surrentini et Graecorum omnis ferme ora, Tarentini, Metapontini, Crotonienses Locrique, und wo dieser abfall nicht etwa nur vorläufig erwähnt, sondern als unmittelbar nach der schlacht geschehem angesehen wird. Denn wie hätte er sonst gleich darauf von dem eindruck sprechen können, den derselbe in der allernächsten zeit bei den Römern hervorgebracht habe?

Indessen Livius selbst beschränkt nachher (XXIII, 11) den abfall ausdrücklich und zwar durch den mund des Karthagers Mago, in dessen interesse es lag, ihn möglichst bedeutend darzustellen, auf Capua, auf die Bruttier, Apuler und auf einen theil der Samniter und Lukaner, und an einer andern stelle (XXIII, 12) lässt er den Hanno an den Mago die frage richten, ob denn ein einziges latinisches volk abgefallen sei; worauf dieser nicht anders als mit einem gewundenen nein antworten kann. Was aber noch wichtiger ist, die ganze fernere darstellung des Livius lehrt uns, dass nach der schlacht zunächst nur Capua wegen abfall mit dem Hannibal in verhandlung trat, dass ausserdem bei dem zuge Hannibals durch Samnium sich dort einige städte an ihn anschlossen und dass endlich, als Mago nach Bruttium kam, auch dort einige städte zu ihm übergingen. Diess und nur diess also war in dieser hinsicht das nächste ergebniss der niederlage. Alle übrigen bundesgenossen blieben treu, und namentlich war diess bei allen städten in Latium und Campanien (ausser Capua) der fall, also gerade bei denen, auf welche die macht Roms sich hauptsächlich stützte. Diese städte waren theils durch das engere, sogenannte latinische bündniss mit Rom vereinigt (so hauptsächlich die städte in Latium), theils hatten sie das niedere bürgerrecht ohne stimmrecht empfangen (so die meisten städte Campaniens), und es ist gewiss ein höchst denkwürdiges seugniss für die festigkeit des bandes, welches alle diese städte mit Rom verknüpfte, dass sie nicht nur auf die nachricht von der niederlage bei Cannä in ihrer treue nicht wankten, sondern dieselbe auch nachher bewahrten, als Hannibal in Campanien erschien und von dem abgefallenen Capua aus sie mit dem untergange bedrohte. Nur zwei städte Campaniens, Acerra und Nuceria, konnten im j. 216 den Römern entzogen werden, aber nur dadurch, dass Hannibal sie völlig zerstörte.

Wäre also Hannibal von Cannä sofort nach Rom marschirt — was übrigens nicht so leicht und schnell geschehen konnte, wie man gewöhnlich annimmt, da die entfernung in gerader linie nicht weniger als 50 bis 60 deutsche meilen betrug —: so hätte er nicht nur gegen die befestigung der stadt und gegen die oben angegebene besatzung derselben zu kämpfen gehabt, sondern hätte sich zugleich dem angriff der römischen bundesgenossen im rücken ausgesetzt, deren städte, festungen gleich, Rom wie mit einem vielfachen gürtel umgaben. Er hätte also ein unternehmen gewagt, das sehr geringe aussicht auf erfolg bot, und dafür im fall des misslingens ihn und sein heer mit der äussersten gefahr bedrohte: was man gewiss einem feldberrn, wie Hannibal war, am wenigsten wird zutrauen wollen!

Das richtigste war vielmehr jedenfalls nichts anderes als dasjenige, was er wirklich that. Er zog, die einladung von Capua benutzend, nach Campanien. Kamen ihm hier die bundesgenossen entgegen (geschah also nur dasjenige, worauf er auch bei dem zuge nach Rom rechnen musste): so konnte er auch von hier aus in kurzer zeit Rom erreichen und zwar ohne die gefahr, die ihn im andern falle bedrohte, und diess war es wohl auch unzweifelhaft, worauf er seine weiteren pläne basirt hatte. Allein eben diess geschah nicht, und es ist unverkennbar, dass hiermit eine wendung im kriegsglück eintritt und dass von jetzt an Hannibal durch seine feldherrntalente zwar die rückströmende gewalt des schicksals noch lange zeit aufhalten, aber ihr nicht mehr entgehen kann. Seine bemühungen, in Campanien seine herrschaft weiter auszubreiten, haben einen kaum nennenswerthen erfolg und noch weniger ist er im stande, von da aus gegen Rom hin fortschritte zu machen. Das einzige, was ihm noch gelingt, ist die besitzergreifung von mehreren städten Unteritaliens, aber auch diese gewährte ihm nur geringen vortheil, weil er dort immer bedeutende partheien gegen sich hat und daher, um sie zu behaupten, statt von ihnen unterstützung zu erhalten, vielmehr der aufwendung eines theiles seiner streitkräfte bedarf. Die Römer aber nahmen schon im j. 215 wieder einige der in Samnium an Hannibal übergegangenen städte (Liv. XXIII, 37), im j. 214 entreissen sie dem feinde Casilinum wieder, und se machen sie, namentlich nachdem im j. 211 auch Capua gefallen, immer weitere fortschritte, bis sie Hannibal endlich in Bruttium einschliessen und bis Scipio durch ergreifung der offensive ihn nöthigt, auch dieses und damit den boden von Italien überhaupt zu verlassen.

Nur eins hätte Rom nach der schlacht bei Cannä stürzen können, wenn es selbst den muth verloren hätte, denn nur durch diesen konnte auch der muth der bundesgenossen aufrecht erbalten werden. Wie wenig diess aber der fall war, ist zu bekannt, als dass es hier einer weiteren ausführung bedürfte.

### III. Die letzten feldzüge der Römer in Spanien.

Die nachfolgenden bemerkungen sollen nur die chronologie des spanischen krieges von 211 bis 206 betreffen und sind hauptsächlich durch U. Becker hervorgerufen, welcher diesen gegenstand in seiner bekannten schrift (vorarbeiten zu einer geschichte des 2ten punischen kriegs) mit grossem scharfsinn, aber, wie uns scheint, nicht mit der nöthigen allseitigen berücksichtigung der umstände behandelt und dadurch wenigstens theilweise die nachrichten der quellen ohne hinreichenden grund erschüttert und unsicher gemacht hat.

Nach Livius wurde dem P. Cornelius Scipio, dem sohne des im j. 212 mit seinem bruder in Spanien gefallenen gleichnamigen vaters, der oberbefehl für Spanien im j. 211 übertragen. Er traf im winter am orte seiner bestimmung ein: denn es wird ausdrücklich berichtet, dass er die truppen in ihren winterquartieren besucht und die mitgebrachte verstärkung derselben ebenfalls in die winterquartiere geschickt habe.

Da man in Rom immer nach dem amtsjahre rechnete und diess erst mit ende februar ablief: so kann die ankunft des Scipio in Spanien, obgleich sie unter dem j. 211 erzählt wird, recht füglich im januar oder februar des j. 210 erfolgt sein.

Im j. 210 begann nun Scipio seine unternehmungen in Spanien durch den eben so kühnen, als genial erdachten und ausgeführten zug gegen Carthago nova, dessen eroberung ihm grössere vortheile verschaffte als irgend eine, auch die glänzendste schlacht gekonnt hätte. Etwas weiteres wird von diesem jahre nicht berichtet. Nur so viel erfahren wir noch, dass er in Carthago nova selbst seine flotte um die hälfte vermehrte (Pol. X, 17, 13) und sein heer durch regelmässig organisirte übungen tüchtiger

zu machen suchte (Pol. X, 20. Liv. XXVI, 51). Im folgenden jahre wartete er zuvörderst die rückkehr seines legaten Lälius ab, den er mit der nachricht von der eroberung Karthagenas nach Rom geschickt hatte (nach Liv. XXVII, 7 war derselbe gegen ende des j. 210, also etwa im februar des kalenderjahrs 209 angekommen; wahrscheinlich wurde er daher erst im märz 209, nach dem antritt der neuen consuln wieder von dort entlassen). Dann unternahm er einen feldzug gegen den einen der drei karthagischen feldherren, die jetzt ziemlich weit von einander entfernt standen und überdem auch noch durch uneinigkeit von einander getrennt waren, gegen Hasdrubal, den bruder des Hannibal. Er schlug diesen bei Bäcula, in dem alten Bäturia, d. h. in der Sierra Morena zwischen dem Guadalquivir und Guadiana, liess dann die östlichen übergänge über die Pyrenäen besetzen, weil er, freilich irrthümlich, meinte, bierdurch den Hasdrubal an dem beabsichtigten zuge nach Italien hindern zu können, und beschäftigte sich im übrigen damit, die völker Spaniens der römischen herrschaft zu unterwerfen oder vielmehr, da sie ihm alle mit grosser bereitwilligkeit entgegen-

kamen, nur ihre unterwerfung anzunehmen.

Im j. 208 waren die Karthager zunächst bemüht, in Celaberien neue werbungen zu machen, weil ihre streitkräfte durch den abzug Hasdrubals bedeutend geschwächt worden waren. Auf anordnung Scipios wurde indess Mago bei diesen werbungen, ehe er damit zu stande gekommen, überfallen und das neue heer, ehe es vollständig hatte gebildet werden können, vernichtet. Ein anderes karthagisches heer unter Hasdrubal, sohn des Gisge, zerstreute sich bei der annäherung der Römer. Noch wurde eine mächtige, feste stadt Oringis erobert. Hiermit aber waren die unternehmungen dieses jahres beendigt.

jahr zum consul gewählt wurde.

Im folgenden j. (207) hatten die Karthager gleichwohl wieder ein neues heer von ungewöhnlicher stärke (70000 m. zu fus und 4500 reiter) zusammengebracht. Scipio aber brachte ihm durch seine geschicklichkeit eine grosse niederlage (wieder bei Bäcula) bei, welche zur völligen vernichtung desselben führte, und nun blieb ihm für das nächste jahr (206) nur noch übrig, einige auf ihrem widerstande beharrende feste städte, namentlich Castulo, Illiturgi und Astapa, zu erobern und einen aufstand der könige Mandonius und Judibilis zu dämpfen; worauf er noch in demselben jahre nach Rom zurückkehrte, wo er für das folgende

Diess ist die chronologische folge der in rede stehenden ereignisse nach Polybius und Livius, nur mit einer, aber unerlässlich nothwendigen abweichung. Jene ereignisse, die wir unter das j. 208 gestellt haben, finden sich nämlich bei Livius, auf den wir hier in dieser hinsicht ausschliesslich angewiesen sind, unter dem j. 207, und was wir von den beiden jahren 207 und 206 referirt haben, ist bei ihm unter dem j. 206 zusammengefasst. Allein bei ihm selbst ist es deutlich genug angezeigt, dass die ereignisse, die von ihm ins j. 206 verlegt sind, auf 2 jahre vertheilt werden müssen. Denn im laufe derselben lässt er den Scipio nach der schlacht bei Bäcula nach Tarraco zurückkehren (XXVIII, 16), jedenfalls in die winterquartiere, und eben so lässt er dann auch die truppen aus den winterquartieren wieder ausziehen, um durch die von uns unter das j. 206 gestellten unternehmungen den feldzug zu beschliessen, und da im j. 208 bei ihm gar nichts von dem kriege in Spanien berichtet wird, so ist wohl kein zweisel, dass unsere obige anordnung nicht nur der wahrheit, sondern, genau genommen, auch der eigentlichen intention des Livius entspricht.

Nun hat aber U. Becker ausserdem (denn auch er nimmt hinsichtlich der j. 208, 207 und 206 unsere obige chronologische eintheilung an) noch für nöthig gehalten, dass die j. 210 und 209 in eins zusammengezogen und demnach die oben angeführten ereignisse derselben auf das eine jahr 209 vereinigt würden; woraus dann von selbst folgen würde, dass Scipio ein jahr später nach Spanien gekommen sein müsste, anderer noch weiter zurückgreifender consequenzen nicht zu gedenken, die eben daraus abzuleiten sein würden.

Die wichtigsten der hierfür angeführten gründe bestehen darin, dass 1. das jahr 210 eben so wenig durch die eroberung von Neukarthago als das j. 209 durch die schlacht bei Bäcula ausgefüllt werde, und 2. dass es nicht denkbar sei, dass der proprätor C. Claudius Nero, der nach der einnahme von Capua im j. 211 nach Spanien geschickt worden war und dort den oberbefehl übernommen hatte, früher als im laufe des j. 210 dieses auftrags entbunden worden, da diess nicht ohne eine zurücksetzung für ihn habe geschehen können, um so undenkbarer, als derselbe Nero für das j. 207 in besonders ehrenvoller weise zum consul ernannt worden sei.

Der erste grund wird noch dadurch unterstützt, dass der aufbruch gegen Neukarthago nach Liv. XXVI, 41 im anfang des frühlings erfolgte und dass nach der stelle XXVI, 51 der aufenthalt des Scipio in Neukarthago sich auf wenige tage beschränkt haben soll. Da nun auch die eroberung der stadt in wenigen tagen geschah und der marsch dahin nur 7 tage erfordert haben soll: so scheint allerdings die frage vollkommen gerechtfertigt, wie es denn möglich sei, dass Scipio, nachdem er im anfang des frühlings aus den winterquartieren aufgebrochen, nachdem er in 7 tagen Neukarthago erreicht, nachdem er dasselbe in wenigen tagen erobert und darauf wieder nur wenige tage sich dort aufgehalten, schon wieder in die winterquartiere habe zurückgehen können?

Indessen ist dabei erstens übersehen, dass Livius vorher erwähnt, wie Scipio hinsichtlich der geisseln und der beute in Neukarthago alles geordnet habe, und dann erst hinzugefügt, dass Scipio nur wenige tage in dieser stadt verweilt habe; was sehr füglich so gedeutet werden kann, dass er nach jenen anordnungen, die möglicher weise längere zeit in anspruch nehmen konnten, nur noch wenige tage sich in der stadt aufgehalten habe.

Sodann aber ist die schon oben berührte stelle XXVII, 7 nicht ausser acht zu lassen, nach welcher Lälius den Scipio von Neukarthago aus abschickte und der die reise nach Rom rasch und ohne aufenthalt machte, gleichwohl erst gegen ende des autsjahres, also gegen den 1. märz hin, dort ankam. Er konnte also Neukarthago erst spät im jahre verlassen haben; sonach ausste also auch Scipio bis zu dieser zeit daselbst geblieben sein, und so steht also diese stelle jener von U. Becker benutztam wenigstens mit ganz gleicher beweiskraft entgegen.

Endlich aber hat Polybius, dem Livius sonst gerade bier durchaus folgt, nichts von den pauci dies des Livius, er berich-

tet vielmehr ausdrücklich nicht nur von den vielfachen anordnungen, die Scipio in Neukarthago traf, sondern auch von jenen schon oben erwähnten regelmässig organisirten übungen des heeres, für die er einen fünftägigen turnus einrichtete und die schon desswegen, weil sie sich auf die verschiedensten militärischen fertigkeiten erstreckten, gar keinen erfolg haben konnten, wenn sie nicht längere zeit fortgesetzt wurden. Auch waren jene übungen gewiss sehr an der zeit, da das römische heer meist aus neugeworbenen bestand und ein römischer feldherr in Spanien unter den obwaltenden verhältnissen nicht durch die zahl, sondern nur durch die tüchtigkeit seiner truppen zu siegen hoffen konnte. Wenn nun sonach bei Polybius (der übrigens auch ausdrücklich bemerkt, dass Scipio von Neukarthago aus in die winterquartiere zurückgekehrt sei) wenn also, sage ich, bei diesem alles mit der gewöhnlichen chronologischen annahme und auf mit dieser völlig harmonirt: ist es dann nicht eine hyperkritik, wenn man aus einigen worten bei einem schriftsteller, der nur eine sekundäre, durch Polybius erst bedingte auctorität hat und dessen sorgfalt und gründlichkeit nichts weniger als vollkommen anerkannt ist, einen beweis für das gegentheil jener gewöhnlichen annahme ableiten will, zumal da diese worte wiederum mit andern stellen bei demselben schriftsteller in völligem widerspruch stehen?

Doch es giebt, wie schon oben bemerkt, noch einen zweiten beweis. Der proprätor C. Claudius Nero würde bei der gewöhnlichen chronologie vor der zeit seines auftrags enthoben worden sein und diess würde eine mit den sonstigen günstigen zeugnissen über diesen mann nicht wohl zu vereinigende zurücksetzung in sich schliessen.

Allein auch dieser beweis scheint uns nicht stichhaltig zu sein. Wie wir oben erinnert haben, kam Scipio erst im winter 211 auf 210 nach Spanien, und es hindert nichts, anzunehmen, dass seine ankunft erst gegen ende des amtsjahres erfolgt sei. War diess aber der fall und gab Claudius Nero seinen auftrag mit dem ablauf des amtsjahres in die hände des Scipio zurück: so batte also Nero das imperium, wie in der zeit dieses krieges gewöhnlich war, 2 volle jahre geführt und es kann also von einer zurücksetzung desselben nicht die rede sein. Eine weitere verlängerung des imperium für ihn wurde vielleicht schon desswegen vermieden, weil er dann unter den viel jüngern Scipio hätte treten müssen, während er bisher das heer in Spanien als oberster befehlshaber geführt hatte. Dass aber die verlängerung wirklich nicht stattfand, wird auch daraus gefolgert werden können, dass sich bei Livius, der auch dieser verlängerungen zu gedenken pflegt, zu anfang des j. 210 (an der stelle XXVI, 28) nichts davon erwähnt findet.

Wir halten es daher nicht nur nicht für nöthig, sondern

auch für unsuliksig, die gewähnliche, oben augegebene zeitrechnung aufzugeben:

## IV. Der ort der schlacht bei Zama.

Nach Polybius und Livius zog Hannibal unmittelbar vor der letzten entscheidung von Hadrumetum nach Zama, wo er ein lager aufschlug. Von dieser letzteren stadt heisst es hei Polybius (XIV, 5, 8): Αῦτη δ' ἐστὶ πόλις ἀπέχουσα Καρχηδόνος ὡς πρὸς τὰς δύσεις ὁδὸν ἡμερῶν πέντε. Darauf hot er dem Scipio eine unterredung an und als ihm dieselbe verwilligt worden, brach er wieder auf und näherte sich dem Scipio, welcher bei der stadt Naraggara stand (so wird der name der stadt auch bei Polybius obgleich mit den handschriften nicht ganz übereinstimmend gewöhnlich geschrieben). Hier wurde dann die unterredung gehalten und als dieselbe zu keinem erfolg geführt, auch die entscheidende schlacht geschlagen, die indess bei den späteren allgemein nach Zama benannt wird und diesen namen bekanntlich bis auf den heutigen tag behalten hat.

Nun hat man schon früher, hauptsächlich aber seit U. Becker und Mannert annehmen zu müssen geglaubt, dass dieses Zama nicht das bekannte, sonst erwähnte Zama mit dem beinamen Regia sei, sondern ein anderer unbedeutender, viel westlicher ge-

legner ort, und zwar aus folgenden gründen:

1. weil Naraggara von jenem Zama zu weit entfernt liege,

weil Polybius ausdrücklich die lage desselben als westlich von Karthago bezeichnet, während jenes Zams südlich liege, und

 weil jenes Zama zwischen Adrumetum und Karthago zu suchen, Adrumetum aber nur 5 tagereisen von Karthago entfernt sei und folglich jenes Zama nethwendig n\u00e4ber an Kar-

thago habe liegen müssen.

Man wird indess zu dieser annahme nur in dem falle einer unvermeidlichen nothwendigkeit greifen wollen, schon aus dem grunde, weil jenes Zama zu bekannt ist, ein auderes Zama aber gar nicht vorkommt und es sonach gewiss sehr auffallend sein würde, wenn kein schriftsteller für nöthig befunden haben sollte, dem gewiss sehr nahe liegenden missverständniss durch eine bemerkung vorzubeugen. Diese nothwendigkeit scheint aber keineswegs vorzuliegen.

Naraggara ist von Zama Regia etwa 15 deutsche meilen entfernt. Aber wenn auch die entfernung grösser wäre: warum sollte Hannibal nicht nach der obigen darstellung des Polybius und Livius dem Scipio so weit haben entgegen reiten können? So fällt also der erste der obigen gründe als ganz unerheblich

von selbst binweg.

Hinsichtlich der übrigen gründe ist aber erstens zu erwä-

gen, dass die meisten alten in bestimmung der kimmelsgegenden und der relativen lage der orte sich sehr häufig gresse fehler zu schulden kommen lassen, wie diess ja auch bei dem mangel an trigonometrischen messungen sehr erklärlich ist. So geht z. b. bei Polybius selbst (I, 47) jener marsch des Hannibal die Rhone aufwärts nach osten, während doch die richtung bekanntlich eine ganz nördliche ist, und wie falsch ist noch auf der Peutingerschen tafel fast alles, was heut zu tage durch trigonometrische messungen bestimmt wird, wie ganz und gar ist dort die lage der meisten länder verschoben!

Sodann ist aber namentlich noch zu berücksichtigen, dass die strasse von Karthago nach Zama, wie man sich durch die landcharten und im nähern durch die nachweise bei Mannert überzeugen kann, wirklich in ihrem ersten laufe eine ganz westliche richtung hatte und sich dann erst von Mutia und noch mehr von Altiburus an östlich und dann sogar nordöstlich gegen Zama

wandte.

Hieraus wird es um so erklärlicher, wie Polybina sich in der himmelsgegend irren konnte. Zugleich aber wird dadurch der dritte grund beseitigt. Denn in folge jenes gewundenen laufes der strasse wurde natürlich der weg nach Zama, abgleich die directe entfernung viel geringer war, um ein sehr hedeuten-

des verlängert.

U. Becker hat zu dieser annahme noch eine andere gefügt, und die eine durch die andere zu stützen gesucht. Er lässt nämlich den Hannibal vor dem zuzammentreffen mit Scipie erst gegen Masinissa ziehen und dessen reich erobern, so dass er alse wirklich von westen kommend auf den Scipio stossen wirde. Allein diess steht wenigstens mit Polybius in directem widerspruch. Dean nicht nur dass bei diesem Hannibal von Adrumetum aufbricht: se kommt auch Masinissa bei ihm unmittelhar vor der schlacht zu Scipio und wird von diesem desshalb her glückwänscht, weil er sein land dem Syphax entrissen und wieder unter seine herrschaft gebracht habe.

Demaach glauben wir das Zama der alten unbedenklich als

Zama Regia festhalten zu dürfen.

Meiningen.

C. Peter. ....

7.

# VIII.

was the care material of the control of the control

Der syrische palimpsest der flias im britischen museum.

Da der auf veranstaltung der vorsteher des britischen musseums durch W. Cureton 1851 besorgte abdruck eines der merkwürdigsten codiees rescripti, welche uns aus dem alterthum erhalten sind, (Fragments of the Iliad of Homer from a Syriac palimpsest. Edited by William Cureton, M. A. Printed by Order of the trustees of the British Museum. MDCCCLI.) in Deutschland noch nicht zu aligemeiner kunde gelangt zu sein scheint, so wird eine vorläufige mittheilung über den inhalt und werth dieser schätzbaren bereicherung unser Homerischen hülfamittel den lesern dieser zeitschrift, und insbesondere denen, die sich näher mit diesen studien beschäftigen, nicht unwillkemmen sein.

Aus Cureton's vorrede entachmen wir zunächst folgende historische umstände über den interessanten fund; der palimpsest, in welchem Cureton grouse stücke der Llins entdeckte, stammt aus einem syrischen kloster der h. Maria Deipara (Oeasoxog) in dem thale von Nitria, ans dessen hibliothek das britische museum schon früher durch vermittlung eines geistlichen Tattam werthvolle erwerbungen gemacht hat. Der theil der sammlung, zu welchem unser palimpsest gehörte, war im j. 1847 von einem herrn Auguste Pacho in Aegypten erworben, und diesem d. 11. nov. 1847 für rechnung des britischen museums abgekauft. Die rescribirte handschrift enthält die syrische übersetzung eines tractats des patriarchen Severus von Antiochia gegen den grammaticus aus dem sechsten jahrhundert, deren schriftzüge Curetou dem achten oder neunten jahrhundert zuschreibt. Sie besteht in dieser ihrer neuen gestalt aus 118 pergament-octavblättern, welche sich bei näherer untersuchung als aus 59 quarthlättern zusammengelegt ergeben haben, welche den grössten theil der zweiten hälfte der Ilias enthielten. Die syrische schrift ist in folge der so eingerichteten benutzung queer über die abgewaschne, doch nicht ausgelöschte griechische schrift geschrieben, wodurch die lesung der letzteren jetzt viel leichter ist, als wenn die zeilen auf die zeilen aufgetragen wären. Die schöne griechische

unzial-schrift gehört ersichtlich dem vierten oder fünften jahrhundert an, und bietet uns somit bei weitem den ältesten codex für einen bedeutenden theil der Ilias dar, da von den bekannten handschriften schwerlich eine das zwölfte jahrhundert erreicht. Leider hat der syrische abschreiber bei seiner gänzlichen geringschätzung des von ihm benutzten kostbaren materials ausser der ganzen ersten hälfte der griechischen handschrift, auch eine reihe von blättern der zweiten verworfen, so dass uns in der freilich an manchen stellen verdorbenen, doch bei weitem überwiegend lesbaren gestalt folgende stücke der Ilias erhalten sind: M. 273 bis zum schluss. N. 133--265. 333-398. 465-530. 663-728. 797 bis zum schluss.  $\Xi$ , 1—20. 156—419. O, 158—223, 356-421. 491-557. II, 199-264. 331-397. 664-731. 798 -862. (von P. nichts).  $\Sigma$ , 93-358. 426-492. T, 136-268. 335 bis zum schluss. T, 1-172. 306 bis zum schluss.  $\Phi$ , 1 -397. 465 bis zum schluss. X. 1-113. 181-378. 4. 57 --323. 457--589. 656--788. 856 bis zum schluss.  $\Omega$ , 1--20. 285—483; im ganzen 3837 verse, die bis auf kleine ausfälle durch schadhafte stellen deutlich zu lesen sind. Jede quartzeite der handschrift, welche etwa zwölf zoll lang und neun zoll breit ist, enthält 38 verse, wenn nicht der übergang von einem buch zum andern mitten auf der seite, welcher durch unterschrift des buchstabens des voraufgehenden und unterschrift des buchstabens des folgenden bezeichnet ist, einen grössern zwischenraum erfordert: hiernach berechnen sich auch die lücken zwischen den oben angeführten, erhaltenen stellen ganz genau, indem ein, zwei, drei oder mehr blätter ausgefallen sind.

Von dem character und der beschaffenheit der handschrift geben die vollständigen facsimiles von sechs seiten, welche von herrn Lepelle de Bois Gallois meisterhaft angefertigt sind, eine ungemein klare anschauung. Cureton hat ausserdem die sämmtlichen 118 seiten gross quart, mit derselben zahl der verse, wie im original, in einer unzialschrift abdrucken lassen, die zwar nicht der handschrift völlig entspricht, doch ihr ziemlich nahe kommt. Es sind dazu die lettern einer frühern publication des codex Alexandrinus benutzt worden. So dankenswerth das bemühen des herausgebers ist, den abdruck dem original so nahe wie möglich zu halten, so scheint doch, nach mittheilung des trefflichen facsimiles, die grosse umständlichkeit dieses letzteren weges, der doch den zweck nicht völlig erreicht, fast überflüssig, und ein einfacheres verfahren würde den seltenen schatz für viele zugänglicher gemacht haben, als er es jetzt ist.

Fragen wir nun nach dem gewinn, welchen die kritik des Homerischen textes aus der vorliegenden handschrift sich versprechen darf, so wird eine richtige kunde und beurtheilung der geschichte dieser kritik unsere erwartungen trotz des ehrwürdigen alters der neuentdeckten quelle auf ein nicht zu hohes maass

zurückführen. Es kann von vorn herein nur die frage sein, welcher der verschiedenen von den grossen Alexandrinischen grammatikern befolgten textesrecensionen unsre handschrift sich anschliessen wird: dass sie so wenig, wie eine spätere, über die arbeiten jener periode hinausreichen kann, wird sich besounenem nachdenken leicht ergeben. Und das bestätigt denn auch eine genaue vergleichung ihres inhaltes. Anderweitig völlig unbekannte lesearten bietet sie gar wenige dar, und wo es der fall ist, fast nur aus verschreibungen: denn obgleich sie im ganzen schön und sorgfältig geschrieben ist, so ist sie natürlich auch von solchen nicht frei, meistens sind auch diese von einer andern, etwas spätern hand schon im texte verbessert. Wir lassen mit vorläufiger übergehung einiger bloss orthographischen abweichungen, die weiter unten zusammengestellt werden sollen, zuerst alle varianten folgen, welche in der angeführten stelle der Ilias der syrische palimpsest von dem Bekkerschen texte zeigte: die aufzählung wird um so zuverlässiger sein, da sie mit der Curetonschen collation, welche den Heyneschen text zu grunde legt, verglichen ist. Zur erleichterung der beurtheilung sind aus den Bekkerschen scholien solche notizen hinzugefügt, welche über ursprung und verhältniss der verschiedenen lesearten einen anhalt gewähren.

Αδινείchungen des pal. Syr. von der recension I. Bekker's: Μ. 273. ἀχούων (nach deutlicher spur der halbverwischten handschrift.) 274. πρόσω 280. νιφέμεν 283. λωτεῦντα (οῦντα Α.) 318. χοιρανέουσαν 319. τε οπ. 322. φυγόντες 340. πάσας — ἐπάχετο (οῦντως Ζηνόδοτος) 342 u. 343. Αἴαντε (Ζηνόδοτος ἐν ἀμφοτέροις τοῖς στίχοις Αἴαντε γράφει) 348. σφι χαχεῖθι 350 u. 363. ἄμα σπέσθω 352. χατὰ τεῖχος 360. χρατερὴν ὑσμίτην 366. χαὶ ὁ χρατερὸς 374. fehlt in p. S. 385. ὁ ὁ ἄρα τευτῆρι 404. ἠδὲ διαπρό (οὐδὲ διὰ πρὸ αὶ Ἀριστάρχου ἡ δὲ χοινὴ ἡ δὲ διὰ πρὸ) 407. ἐἐλδετο (διὰ τοῦ π̄ αὶ ᾿Αριστάρχου, οὐχὶ δὲ διὰ τοῦ δ) 446. ἱστήχει 447. τὸν οῦ κε 450. fehlt nicht in p. S. 452. ὀλίγον τέ μιν 454. αι ῥα τε π. 457. ἐγγὸς ἰὰν 459. ἐπαμφοτέρους 461. δὲ οπ. 465. δοῦρ ἔχον. οὐχ ἄν τίς μιν ἐρυχάχοι (᾿Αρίσταρχος οῦ χέν τις — ἐρύχαχεν)

N. 138. γειμάρρος 141. δφρ' αν ἵκηται 144. φεῖα δ' ἐλευσ. ('Αρίσταρχος ὁ ἐα διελ.) 165. αψ δ' ἐτάρων 177. τὸν δ' υίὸς 179. κορυφῆς ('Αρίσταρχος ἐνικῶς κορυφῆ) 180. τεμνομένη 186. νεισόμενον 200. ἔχοντες 201. ὡς ἄρα 206. περὶ κηρὶ 207. ἐνὶ κρατερῆ ὑσμίνη 222. νῦν αἴτιος ('Αρίσταρχος μετὰ τοῦ  $\bar{\gamma}$  νῦν γ' αἴτιος) 223. γινώσκω 225. οῦνω 230. κέλευε δὲ 234. μεθέησι 235. δεῦρο τεύχεα 238. ἐπιστίμεσθα 255. fehlt in p. S. 260. δούρατα τ' 358. εἰ δ' ἔριδος 368. ὑπέσχετο 374. 'Αθρυονεῦ 377. ταῦτ ὑποσχ. 465. πάρος γε 486.  $\bar{\eta}$  κε φεροίμην 491. τοί οἱ ἄμ' 515. τρέσσε 523. ὁ γὰρ — ἐνὶ χρυσ. 526. οἱ δ' ἄμ' 'Αλκαθόφ 663. Πολυείδου 666. Πολύειδος 678.

προσθενει (sic) 684 γίνοντο — μάχης 705. ἀνεκήπιεν 707. τέμνει 708. ἀλλήλοισιν 718. φίλον ήτος (sic) 716. ἐνστερόφφ 721. οὐδ' ἔτι 726. παραρητοῖσι 803. πρὸ ἔθεν 807. προβιβῶντι 809. προκαλέσσατο, φώνησέν τε 814. ἀφὰς δέ οι χεῖρες (sic) 825. πάις

Σ. 157 u. 158. fehlen in p. S. 166. βῆ ρ' μεν 173. ποτὶ χαλκοβατὲς (γραπτέον ὡς 'Αρίσταρχος κατὰ χαλκοβατὲς δῶ) 182. ἐν δέ οι ἔρματα (vgl. N, 814) 185. Λευκὸν δ' ἡν (ἐν ἄλλω Λαμπρὸν) 203. 'Ρείης (διὰ τοῦ ᾶ 'Ρείας αὶ 'Αριστάρχου) 209. ὑμωοιθῆναι 215. ἔνθα δέ οὶ 217. ἢ τε κλέψε 229. ἐβήσατο 240. τεύχει 249. τεῷ ἐπέννσσεν ἐφετμῷ 268. ὁπνιέμεν 269. fehlt in p. S. 277. ἀπίθησε βοῶπις πότνια "Ηρη 285. ὑπεσείετο ('Αρίσταρχος ὑπό, εἶτα σείετο, 'Ἰακῶς οὖτω καὶ Ζηνόδοτος καὶ 'Αριστοφάνης) 288. μακροτάτη 292. προσεβήσατο 294. ἔρος 295. πρώτιστον ἐμισγ. Nach 306 folgen noch einmal 208. 209. 309. νῦν δὲ σευ 313. μέν ἐστι 321. οὐδ' ὅτε περ Φ. 322. Μίνωα ('Αρίσταρχος Μίνων σὺν τῷ ῦ, Ζηνόδοτος χωρὶς τοῦ ῦ) 336. εῖη 342. θεὸν — μητέ τιν (sie) ἄλλον (343) 'Αθανάτων τοῖον 359. κῶμα κάλυψα 370. ἐγὼ εἶπω 371. ἄσπιδας 373. χεροὶν δὲ 374. ἐγὼ ἡγ. 376. 377. fehlen nicht 376. ἔχη 382. χέρεια 396. ποτὶ st. πέλει 400. τόσση. (ἔξω τοῦ τ αὶ 'Αριστάρχου · οὕτως καὶ Ζηνόδοτος καὶ 'Αριστοφάνης. ἄλλοι τόσση) 402. ἐπὶ st. ἐπεὶ 403 ἰθὺ μονδ' ἀφ. 406. τώ οἱ ἐρ. 412. βεβλήκει (Ζηνόδοτος καὶ 'Αρίσταρχος σὺν τῷ ν) 413. ῥιπῆς st. πληγῆς 415. γίνεται

Ο. 163. δηπειτα 165. ἔο st. εὐ 181. βίηφι 183. Ισον ἰμοὶ 196. δειδιξέσθω 197. κέφδιον st. βέλτεφον 203. ἢ τε μετ. 204. ἐρίννυες 211. μέν κε νεμ. ('Αρίσταρχος μέν γε, ἄλλοι δὲ μέν κε) 214. Ἡρης θ' Ἑρμ. 359. ἡσει st. ἦσιν 362. πάις 366. φῦζαν 370. Νέστωρ δ' αὐτε 394. ἀκήματ' (ἔν τισιν ἀ κέσ ματ' · οὕτως δὲ καὶ 'Αρίσταρχος) 398. ὀλοφυρόμενος δὲ προσηύδα 417. νῆας ('Αριστ. χωρὶς τοῦ σ΄ γράφει) 492. μινύθησι καὶ 494. ὑμέων (τινὲς παροξύνουσι διὰ τὴν μακράν · κακῶς) 508. ἔς τε χορὸν 516. Φωκείων 526. φέρτατον νίον 539. ἔτι δηλπετο 545. κέλευε 551 fehlt in p. S. 552. τὸν δ'

Π. 202. ἢτιάασθε 207. ταῦθ' ἄμ' ἀγ. (ὁ Κρατήτειος Ἑρμείας τὸ ἄμα λέγει ἐγκεῖσθαι. οὕτω δὲ δώσει καὶ διὰ τοῦ θ τὴτ γραφήν) 227. ὅτε μὴ ('Αρ. ὅτι, ἄλλοι δὲ διὰ τοῦ ε̄) 228. τότ ὰα 229. τίζ' 231. ἔπειτ' ἀνστας 244. ἤ οἱ 247. ἰκόσθω 248. ξύμπασι 261. fehlt nicht ἔχοντες ('Αρίστ. ἔχοντας) 351. ἔκαστον 354. διέτμαγον 369. ἔεργε st. ἔρυκεν 374. ἀέλλη 375. ὑκαὶ νεφ. 381. fehlt in p. S. 384. ὡς δ' δθ' ὑπὸ 391. εἰς 394. πρώταις ἐνέκερσε φάλαγξι 396. μεσηγύ 670. χρεῖσον 680. χρεῖσει 688. αἰεί γε — ἀνδρὸς 689. 690. fehlen in p. S. 691. ἐνῆκε 692. ἐξεναρίξας 706. ὁμοκλήσας προσέφη ἐκαεργὸς 'Απόλλων 721. Ἔκτωρ 813. δάμασ'. ὁ 817. ἀψ δ' ἐτ. 820. ἀγχίμολον δὲ οἱ 824. μάχεσθαι 830. steht zweimal in p. S.

Π. 834. πολεμίζεμεν 835. ός σφιν 840. Έπτορος ίπποδάμοιο

853. παρέστηκε 858. τεθνειῶτα
Σ. 100, δ' ἔδησεν 119. μοῖρα δάμασσε 124. δάκου όμ.
143. κε 'θέλησιν 146. ἡ μὲν ἄρ' 147. ἤειμεν (sic) 164. δειδίξεσθαι 167. Οὐλύμπου 170. ἐκπακλότατ' 173. τεθνειῶτος
174. προτὶ 176. τέ ἐ 179. κυσὶ 180. ἠσχυμένος ἔλθης 185. οῦτ' οἰδε — οὐτέ τις (sic) 191. παροισέμεν 200 u. 201. fehlon in p. S. 203. Διὶ φίλος αὐτὰρ 'Αθήνη 208. ἀμφιμάχονται
213. αἴ κέμ πως ἄρεως st. ἀρῆς (nicht so v. 100) 232. βέλεων
253. δς σφιν 268. ἐόντος 275. δ' ἐπὶ 276. εἰρύσονται 278. ἀν πύργους 291. πολλὰ δὲ καὶ Φρ. 297. ἐγὰ εἴπω 308. φέροιτο 311. φρένας ἐξέλετο Ζεὺς (cfr. Τ. 137.) 318. πολλὰ μάλα
324. ὧ πόποι 342. πέρθοντες 427. fehlt 465. ἰκάνει 482. πολλὶ εἰδυιησι

Τ. 140. ἐγὸ τάδε πάντα παρασχέμεν 143. ἐμῆς ἀπὸ νηὸς 145. τὸν δ΄ ἡμείβετ' ἔπειτα ποδάρκης δὶος 'Αχιλλεύς 148. παρὰ σοὶ 177. fehlt in p. S. 189. τέως περ ἐπειγ. 190. ἀόλλεις (2 mal) st. πάντες δφρα τὰ δῶρα 194. ἐνεγκέμεν 206. πολεμίζειν 210. τεθνειῶτος 211. κλισίης 216. Πηλέως 221. αἰψα δὰ 243. δς st. οὖς 245. ἐργ εἰδυίας 247. Ὀδυσσεὺς 251. ἐν χειρὶ 255. ἄμα st. ἄρα 259. ἐρίννυες 261. ἐπενείκαι 255. ἀ τι σφ' 335. ἀκαχῆσθαι (προπερισπάται ὡς λελυπῆσθαι οἱ δὰ προπαράξυναν ὡς Αἰολικόν). 336. προτιδέγμ. 389. ἔλειπε 354 ἴκηται 365—366 fehlen nicht in p. S. 377. οἰοπώλφ 379. κεφαλῆς st. σάκεος 395. προτὶ 401. ἡνιοχῆας 403. τεθνειῶτα 416. τήν περ

Τ. 8. ταί τ' 9. πείσεα 11. αίθούσσησιν 12. ποίησ' είδυίησι 13. ένδον om. άγηγέραο 18. τω γάρ 35. κέκαστο 42. τείως 'Ayasoi 43. ansmave' 44. 45. 46. von zweiter hand nachgetragen 57. αὐτὰς νέρθε 64. φανηη 77. μάλιστά γε 84. τὰς Τρ. υπέσγεο 99. ίθυς 100. διελθέμεν 103. άναξ ανδρών Αγαμέμνων, corrigirt: άναξ εκάεργος 'Απόλλων 114. καλέσασα st. στήσασα (καλέσασα Ζηνόδοτος ούτως, 'Αρίσταρχος στήσασα) 128. γεινομένφ 135. fehlt nicht in p. S. 143. άναγκη ζφι 156. καὶ ilάμποτο 159. 160. stehen versetzt 160. 159. in p. S. 169. όβριμον ήτορ 308. λίπωνται (αἱ διὰ τῶν πόλεων λίπωνται εἰτον αντί τοῦ γένωνται) 312. fehlt in p. S. 313. πόλεις 316. 317. fehlen in p. S. 323. έξέρυσσε 327. ὑπέραλτο 329. ένθα δε 388. άντί Αχιλλήος πολεμίζειν ήδε μάχεσθαι (έν άλλφ) 338. δηπειτα Τρώεσσι st. πρώτοισι 339. σ' om. 341. έσκέδασ' 344. οδ πόποι 348. εθχετάασθε 359. τόσσης θσμίτης 365. ψεναι 371. τοῦ δ' έγω (έν αλλφ) 376. 'Αχιληι 379. ἐδύσατο 389. κεισ' Ότουντ. 393. ως φάτ' έπευχ. 394. ό-381. 🚁 3' πισσώτροις 421. κέχυτο χλόος 423. ἴκελος 432. δειδίξασθαι 436. έλωμαι 447. fehlt in p. S. 454. rvr δ' αλλους Τρώων **458.** κακγόνυ 464. πως 479. μέσης διά χειρός ελασσεν 480. αίχμη χαλκείη 496. έυτροχαίλφ 499. στιβος 502. αὶ δ' ἀπ' οπισσ.

Φ. 11. κατά δίνας 15. βαθυ δινηεντος 17. έν δχθη 22. 59. πόλεις 62. έρύκει 82. τῦν αὐτέ με σῆς ἐν 86. ανασσε (Αρίσταρχος σύν τῷ ν τὸ ανάσσειν (scr. σύν τῷ τ τὸ ανάσσει, οί δε χωρίς · ούκ άλόγως γάρ περί Πηδάσου ώς πεπορθημένης) 87. ύπο Σατνιόεντι (έπὶ τοῖς ποταμοῖς φαμέν κείσθαι τὰς πολλάς scr. nóleig) Nach 96. hat p. S. den sonst nicht vorkommenden vers: φ στ μάλιστα χολωαι (sic i. e. χολοί) έτὶ φρεσίτ · οίδα καὶ αὐτός 108. φύγοι 105. περὶ 111. ἢ δείλης ἢ (Αρίσταρχος χωρίς τοῦ σ δείλη) 122. ώτειλης (διὰ τοῦ ν ώτειλην απασαι) 126. φρικυν άλύξει 131. πολείς (ούτω τινές. ήθέτει δε αύτους Αριστοφάτης άμεινον ουν πολέας) 137. φύνοιο 144. τῷ β΄ Azileve 148. fehlt in p. S. 158. fehlt in p. S. 172. µ2000παλές (ένιοι μεσσοπαγές - ούχ εὐ βούλεται γὰρ λέγειν έως μέσου παλλόμενον - ούτως Αρίσταρχος) 177. βίη 191. κρείσσων δ' αύτε 203. άμφ' επένοντο 204. επεινεφρίδιον 212. ξανθος βαθυδίνας (von zweiter hand verbessert: ποταμός βαθ.) 243. διζών 248. θεὸς μέγας 249. φόνοιο (αί Αριστάρχου διὰ τοῦ π. Αριστοφάνης φόνοιο, καὶ λόγον έχει) 252. ολμά τ' έχων 258. ύδατος 259. ἀμάρης δ' έξ 263. χύμα, doch 268. χῦμα 279. ἐνθάδε τέτραφ' (ἐν ἄλλφ) 293. αὐτάρ σοι 299. μάλα st. μέγα 303. έσχε ('Αρίσταρχος δια τοῦ ι ἴσχεν) 308. φίλε 311. ἐπάμυναι - έμπίπληθει 318. είλύος (τὸ ῦ ἐκτέταται διά τὸ μέτρον) 331. ὀρσέο 340. μήδε 347. ἀνξηράνη 349. τρέψεν φλόγα 360. άντης st. άρωγης 363. χνίσσην 376. χαιομένη, χαίωσι 393. όνείδιον 395. ανώγει st. ανήκεν 471. fehlt nicht in p. S. ονείδιον 475-477. fehlen nicht. 478. τον δ' οῦ τι 479. ἀλλὰ γωσαμένη 480. fehlt in p. S. 481. συν om. 478. μένος μοι 492. έντροπαλιζομένη (τινές δε κατ' αίτιατικήν ήκουσαν) 498. άργάλεον γάρ 500. βίητι 505. Ούλυμπον 510. fehlt in p. S. 520. παρά 522. ix 'vei 525. 526. stehen versetzt in p. 8. πατρί κελάιν. 526. 525. 526. ἱσκήκει 529. γίνεθ' 535. ἐπαψ' θεμεναι 542. σφεδανών 548. χεῖρας ἀλάλκοι 570 fehlt nicht in p. S. 571. αλις 572. πολεμίζειν 573. πόρδαλις (διά τοῦ α πάρδαλις είχον αί 'Αριστάρχου) 576. η om. 580. έθελε 587. οί κε πρόσθε (αί 'Αριστάρχου ο εκαί πρόσθε. έν τισι δε των είκαιοτέρων οι κε πρόσθε) 596. οὐδὲ τ' ἔασεν 611. σάωσαν (Αρίσταργος ενκτικώς σαώσαι).

Χ. 7. αὐτὰς ὁ Πηλ. 9. ἄβςοτον, οὐδέ νύ τω με Nach v. 10. folgt in p. S. Ἰλίου ἐξαλαπάξαι, ἐυκτίμενον πτολίεθ τον αυε Δ. 33. 12. δ' ήτοι 20. παρείη 27. ἴσιν 30. ὅγ' ἐστί 36. ἰστήμεν 42. ἔδονται ('Αρίσταρχος ἔδοιεν· τινὲς ἔδοιντο γράφουσιν εὐκεκτικῶς) 80. ἐτέρηφι 85. ἰων (ἐων ' Αρίσταρχος, ἄλλοι δὲ ἰων) 86. γὰς οπ. 95. σμεςδαλέος 102. ὑπὸ τήνδε 109. κατακτείναντα 111. ὅπλα τε πάντα εt. ὀμφαλόεσσαν 197. ἀποτρέψεσκι παραφθας (sic) 198. πέτατ αἰεί 200. ὁ τὸν οὐ δύναται 201. ὡς ρα τὸν 202. ὑπεξέφερε (ὑπεξέφνγε. 'Αρίσταρχος ὑπεξέφερι) 205. ἄλλοισιν 216. διὶ φίλε 222. τόνδε τ' ἐγώ τοι 227. Αμφοίβφ δ' εἰκ. 244. εἴ κεν 'Αχ. 245. ἐπὶ — δαμείη 256. ἔκ

παγκλοτ 280. ἠείδεις 282. λαθοίμητ 297. ὧ πόποι 308. εἰτ φύαται 805. ῥέξες 322. τεύχη 385. ὧς τοι 336. ἀεικῶς 340. χουσότ τε ἄλις χαλκότ τε 346. ατείη 368. ἀδτροτήτα (sic) 364. τεθτειῶτα 368. ἔθηκ

Ψ. 61. δθι δή πύματ' 76. νείσομαι 80. ἐπιίκελ' 81. ὑπὸ 92. fehlt nicht in p. 8. 106. έφ' ίστήπει 120. διαπλίσσοντες (διὰ τοῦ η αί Αριστάργου. ἄλλοι δὲ διαπλίσσοντες) 125. ἐπισχερφ 127. παρακάμβαλον 130. ζεύξαι δ' ὑπ' 135. καταείνυον ('Αρίσταρχος καταείνυσαι) 137. 'Αιδος δῶ (Αϊδός δε Ἡρωδιανός. ἄλλοι δὲ 'Αϊδὸς δῶ) 143. ὀχήσας 166. καὶ έλικας 180. τετελεσμένα ώσπες st. τελέω τὰ πάροιθεν (ἐν ἄλλφ) 193. τεθνειώτος 197. νεκρον 204. ή δ' αν εζ. είπε τε 216. έν bà πυρί 220. ἀφυσσάμενος 263. ἔργ' είδυῖαν 267. ἀπύρωτον 269. δύο 272. 'Ατρείδαί τε 273. fehlt in p. S. 280. σθέτος st. κλέος 281. ος st. ο 283. 284. fehlen in p. S. 287. άγερθεν 300. ἐγανόωσαν 307. ὑπλίσαθ' 309. τέρματ' 310. τώ γ' οίω 312. ίσσασιν 314. παρεκπροφύγοισιν 315. βίρφι 461. φέρτεροι 463. ου πω 470. διαγινώσκω 473. ενένισπεν 479. λάβο αγόοην 487. γνοίης 492. καὶ φάτο μῦθον st. κατέρυκεν (ἐν ἄλλφ) 505. γίνετ' 510 οὐδὲ μάτησεν 530. βάρδισται 535. Αργείοισιν 539. ήδ' ἐκέλευον (ἐν ἄλλφ) 542. Πηλείδην Άχιλ. 545. ἄρμα 565. fehlt in p. S. 572. siche st. noar 583. Ere 658. 'Arpsi-662. φερέσθω (έν άλλφ νεέσθω) 669. έπὶ st. έπεὶ 670. η st. η 672. καὶ μην st. τὸ δὲ καὶ 678. Μηκιστέως 681. άμφ' έπον. 683. παρακάμβαλε 688. έρρε 709 u. 719. Όδυσσευς 719. ούδει δε 721. ευχνήμιδες Αγαιοί 727. εβαλ' st. επεσ' 736. είσ άνελ. 749. ποσὶ 755. Όδυσσεὺς 757. fehlt nicht in p. S. 777. bîrêc ve 785. apa oi 856. xligin de st. olxórde (ἐν ἄλλφ) 864. fehlt in p. S. 874. ίδετο st. είδε 875. λάβε μέσσην 894. έθέλεις

 $\Omega$ . 11. άλλοτε δὴ 14. ἐπὶ st. ἐπεὶ 17. τόνδε τ ἄμσκεν 20. τεθνειότα 286. ἔπος τέ μιν ἀντίον ηὕδα 290. von zweiter hand hinzugefügt 295. ἴης 309. 'Αχιλῆος 318. κληὶς 319. πυροσείατο st. πτερά εἴσατο 322. γέρων ξεστοῦ st. γεραιὸς ἐοῦ 824. ἔλασεν 331. Ζῆ und ν zu anfang von 332. (οὕτως τὴν συναλοιφὴν διεῖλεν 'Αρίσταρχος Ζῆ — ν' ἐν ἀρχῆ τοῦ στίχου τὸ ν̄ θείς) 334. γὰρ ομ. 335. καὶ ἔκλυες 340. αἰτίκα δ' ἔπειθ' — πέδειλα 344. ἐθέλη ('Αρίσταρχος ἐθέλει διὰ τοῦ τ̄, αὶ δὲ κοιναὶ διὰ τοῦ ῆ) 347. αἰσυητῆρι 363. εὕδουσιν 365. οῦ τοι 373. οῦτω δὴ 382. ἴνα τοι τάδε περ 383. εἴλιον 385. πάις 387. τί δὲ 388. ος μοι 396. νῆνς (sic) 398. ὁ δ' ἐστί 409. κυσὶ 428. ἐπεμνήσαντο 434. κέλη 439. οὐ κέν τις 440. ἐναίζας 459. χθόνα 463. εἴη 470. ὁ δ' ἔμιμνεν 471. ἴππους θ' ἡμ. 472. διὶ φίλος 481. ἐξ ἵκετο 482. ἔχει εἰσορόωντα

Im allgemeinen ergibt sich aus obiger zusammenstellung der varianten, dass der text unsers palimpsestes derjenigen gattung

von recensionen angehört, welche die Scholia Veneta als die kerrai, sixatorepat und im gegensatze zu namhaften kritikern als die ror äller beseichnen: am häufigsten stimmt er mit der ersten der von Alter verglichenen Wiener handschriften überein. Nur drei mal & 172. X 202. u. & 331. gibt er unter verschiedenen lesearten die ausdrücklich auf Aristarch zurückgeführte: eben so oft die von Zenodotus berrührenden: M 340. 342. 322. T 114. und einige male die von andern grammatikern empfohlenen II 207. Ø 249. Viel häufiger aber ist ausdrücklich die abweichung von dem text des Aristarchus und Zenodotus bezengt, wie M 404. 407. 465. N 144. 179. 222. E 173. 285. 400. 412. O 211. 394. 417. II 227. 261. P 86, 111. 573. 587. X 42. 85. Ψ 120. 135. Ω 344. Die 27. im pal. S. im vergleich zu den gewöhnlichen texten fehlenden verse sind entweder durch offenbares versehen des abschreibers ausgelassen, oder es sind auch sonst schon verdächtigte. Von den vier versen, welche der pal. hinzufügt, sind Z 307. 308 aus einer kurz vorhergehenden stelle, X 10 aus einem frühern buche wiederholt; der vierte aber 4 97. der sonst nicht vorkommt, scheint aus einem glossem des voraufgehenden entstanden zu sein. So liefert auch dieser syrische palimpsest einen beweis für die in der diplomatischen kritik öfters gemachte erfahrung: dass das alter einer handschrift allein keineswegs über ihren werth entscheidet. denfalls aber verdienen schon um dieser eigenschaft willen besondere beachtung die eigenthümlichkeiten, welche sich im p. S. in hinsicht der accente und andrer schriftzeichen finden. sind diese zeichen in der handschrift in ihrer gegenwärtigen gestalt nicht vollständig vorhanden, sei es dass der griechische abschreiber sie schon öfters ausgelassen hatte, oder dass die spätere procedur des syrischen sie unkenntlich gemacht hat. Dennoch geht auch jetzt kein vers ganz leer aus, und was sich daraus für den in mancher beziehung noch nicht hinlänglich festgestellten gebrauch als bemerkenswerth ergibt, ist hauptsächlich folgendes:

1. Zweisylbige präpositionen bleiben zwischen adjectives und substantiven, einerlei ob das eine oder das andre voraufgeht, im pal. Syr. immer oxytona; also abweichend von der rithleicht zu zuversichtlich eingeführten schreibart: M 321. Ανκίσισι μετά πρώτοισι. N 696. γαίης ἀπὸ πατρίδος. Π 840 u. Χ 246. νῆας ἐπὶ γλαφυράς. Σ 220. δηίων ὑπὸ θυμοραϊστέων. Τ 386. Τμώλφ ὑπὸ νιφόεντι. Χ 102. νύχθ ὑπὸ τήνδ ὀλοήν.

2. Während die encliticae im übrigen nach den üblichen regeln behandelt sind, findet sich 4 mal der fall, dass das pronindes. τὶς den accent einer voraufgehenden conjunction oder partikel von der vorletzten auf die letzte sylbe herangezogen hat: Μ 317. ἀφαά τις. Π 209. ἐνθά τις. Ξ 342. μητέ τιν ἀνδρῶν. Σ 185. οὐτέ τις ἄλλος. Dass diese art der accentuation bei des

grammatikera in frage stand, beweist das scholien zu Z 396. ὁ Τυρωντίων τοσσός γε (p. S. τόσσος γε) ἀνέγνω, τὴν σῶς συλλαβήν ὁξύνων, οὐκ εὐ· ὁ γὰρ γε οὐκ ἀλλάσσει τὰν τόνον τῶν πρὸ ἐαυτοῦ λέξεων; in welcher bemerkung implicite zu liegen scheint, dass andre encliticae wohl eine solche tonveränderung eines voraufgehenden wortes veraulassen können.

3. Das angehängte locale δè ist überall mit sellständigem accent, nicht enclitisch geschrieben: πόλεμον δè, ποταμὸν δè, πε-

δίον δέ.

4. Von einzelnen wörtern, bei deren accentuation früber oder noch jetzt eine unsicherheit obwaltet, bemerken wir aus dem pal. Syr. folgende: κήρυξ Μ 351 (nicht κῆρυξ) ἐπαίξαι Μ 308 (nicht ἐπαίξαι) ἄξαι Φ 178 (nicht ἄξαι) ἀκλήεις Μ 318 (nicht ἀκληεῖς) ἦτοι Ν 709. Ο 211 (nicht ἤτοι) φίλε Φ 308 (nicht φίλε) ὀρσέο Φ 331 (nicht ὄρσεο) μητιέτα Μ 279 (nach analogie von γεφεληγερέτα u. a. nicht μητίετα). Διὶ φίλος ist immer durch zwei deutliche accente getrennt geschrieben N 674. Χ 216. Ω 472.

Weniger vollständig noch als die accente sind die zeichen der spiritus im pal. beobachtet oder erhalten; wo sie erscheinen, haben sie diese gestalt: |- und -|, und zwar stehen sie über dem ersten vocal eines diphthongen. Dagegen ist das apostrophzeichen (') fast durchgängig bewahrt, und weist nicht selten eine von der vulgata abweichende abtheilung der wörter nach: vgl. oben unter Ξ 217. 285. Σ 100. 143. 482. — Eigenthümlich aber ist dem pal. Syr. dass er dies zeichen nicht nur statt eines wirklich ausgefallnen vokals, sondern auch nach auslautenden consonanten, sehr häufig nach ε in wörtern wie ἀνηε, ήνοε, ήμαε u. s. w., aber auch nach x Σ 262. οὐχ ἐθ., nach ξ, 567. χήενξ', nach ψ Σ 280. ἀψ πάλιν, und endlich häufig in der mitte von compositis nach φ setzt: Ο 391. ἀμφ' εμάχοντο. Ψ 203. ἀμφ' επένοντο. Ψ 79. ἀμφ' ἔχανε. 681. ἀμφ' επονείτο; so auch Ψ 479. λαβρ' αγόρην.

Das iota subscriptum erscheint natürlich in der uncialschrift in der linie ausgeschrieben; doch ist es nicht selten in dativen,

wie in conjunctiven ganz weggelassen.

Sehr beachtenswerth ist, dass der pal. Syr. in der anwendung des ν ἐφελκυστικόν genauer ist, als unsre gewöhnlichen texte. Im innern der verse stimmt er zwar mit diesen bis auf wenige oben verzeichnete fälle überein, und lässt, eben so wenig wie diese, eine wirkung des digamma spüren; aber am schluss der verse befolgt er fast constant das gesetz: dass er das ν nur eintreten lässt, wenn der folgende vers mit einem vocal beginnt; ein merkwürdiger beweis, dass im epischen vortrag die continuität von vers zu vers viel wirksamer hervortrat, als wir es jetzt hören zu lassen pflegen; wie das am deutlichsten in der von Aristarch empfohlnen und im pal. Syr. beobachteten schreibung von Ω 331. 332. hervortritt. Ohne zweifel wird die frage des

• έφελκ. im Homer, nachdem sie für Herodot durchgreifend entschieden oder beseitigt ist, auch nach Hoffmann's nicht genug zu schätzenden Quaestiones Homericae noch einer besondern und umfassenden prüfung unterworfen werden müssen.

Was orthographische einzelheiten betrifft, so will ieh schliesslich noch bemerken: dass der pal. Syr. überall τεθνειώς, Φωπείων, nicht τεθνηώς, Φωκήων, aber wechselnd bald γίγνεσθαι,
γεγνώσκειν, bald γίνεσθαι, γινώσκειν, bald ἐβήσετο, ἐδύσετο, bald

έβήσατο, έδύσατο schreibt.

Die obigen mittheilungen werden genügen, um auf die wichtigkeit der besprochnen handschrift und das verdienst ihres berausgebers, W. Cureton, aufmerksam zu machen. Ich weiss nicht, in welchem umfang der auf kosten des britischen museums besorgte splendide abdruck dem gelehrten publikum in Deutschland zugänglich geworden ist: jedenfalls sei es erlaubt, bei dieser gelegenbeit dem hanseatischen general-consul in London, herra Colghoun, den wärmsten dank für den eifer auszusprechem, mit welchem er sich angelegen sein lässt, die öffentlichen bibliotheken unsrer hansestädte mit den seltneren erzeugnissen englischer gelehrsamkeit zu bereichern.

Lübeck.

J. Classen.

# Addenda ad Philol. VI. 577 sqq.

Iambi Sent. 140 p. 578, quos dixi initio corruptos, non sunt corrupti, scribendum: Μή μοι σύ· πείθειν δῶρα καὶ θεοὺς λόγος κτέ. Sunt Medeae verba apud Euripidem vs. 960.

Residebat animo de versu a me revocato e Sent. 25, p. 583 scrupulus aliquis, itaque, postquam peritissimum Philologi editerem de eo vidi dubitantem, omnem plane reieci illam coniecturam. Nunc sententiam illam tantum pro Pythagorea habeo.

Dubito vero etiam de Sent. 62. p. 583, quoniam Diogesi tribuitur ab Antonio et Maximo περὶ νουθεσίας p. 254 ita: Ne-

κρόν ίατρεύειν καὶ γέροντα νουθετείν ταὐτόν έστι.

Sequentem autem sententiam 63: Γῆρας καὶ πενία δύο τραύματα δυςθεράπευτα e Gnomol. Georgid. p. 24 Boissonad. excitavit Nauckius Philol. V. 556. tamquam legitimum hexametram, sed hexameter ille pessimis est numeris et evanescit adec, si Ionice scribendum est: Γῆρας καὶ πενίη δύω τρωύματα δυςθεράπευτα, in quo ego quidem Democritei sermonis et numerum et lumina agnosco.

Appingedami.

B. ten Brink.

### II. MISCELLEN.

#### 1. Inschrift von Krissa.

Die bekannte bustrophedoninschrift des altares von Krissa, elche den reigen im C. I. eröffnet, hat meines wissens bis zt allen restitutionsversuchen beharrlich getrotzt. Boeckh gab n text nach der ungenügenden Gropiusschen abschrift aus Hues itin. T. I. p. 369, mit der nicht viel anzufangen war. enig besser scheint die abschrift zu sein, welche später Rose den inscr. ant. p. 325. bekannt machte, wenigstens nach den rianten zu urtheilen, welche daraus im C. I. praef. p. xx. mittheilt werden. Auf so ungenügende grundlage liess sich nichts ltbares bauen und es ist daher nicht zu verwundern, wenn eckh's versuch die seltsamen züge zu enträthseln vollständig leiterte. Dass er sich viele und gewaltsame änderungen erıbte, darf freilich bei dem zustande seines textes ihm nicht vercht werden; was er aber herausbrachte: Anzous viè, de andi-; αίεὶ εί Αρίστων ο έθηκε καί τε Βοία καὶ Καλλίκλεια καὶ ασιθέα θύγατρες, ώς φίλοι, kann unmöglich auf dem steine standen haben. Mit recht bezeichnete G. Hermann in seiner itik s. 26 ff. dies als "ganz elende poetische prosa", obgleich eckh in erwiederung darauf später seine lesart ausführlich zu rtheidigen versuchte. Zum glück haben wir nicht nöthig auf sen unerquicklichen streit weiter einzugehen, da derselbe in nerer zeit durch die genaue abschrift des steines, welche wir richs verdanken, seine faktische erledigung gefunden hat. Derbe herichtet in seinen reisen und forschungen in Gr. I. s. 21 f. gendermassen: "Innerhalb der mauern Krissas, des erwähn-1 Stepháni, ehe man die kirche der vierzig heiligen erreicht, isst man rechts vom fusspfade auf rohe substructionen und eize durch einander geworfene trümmer. Zwischen diesen, scheinr unverrückt, steht ein altar aus uralter zeit, wie die arbeit d die bustrophedon-inschrift bezeugen. Der fast unbehauene ein hat die form eines länglichen würfels und ist oben abgecht und darin zwei runde vertiefungen oder feuergruben aushauen - von den beiden escharen ist die eine zur hälfte ausgebrochen. Zwei der seiten sind von einer dreizeiligen bustropbedon-inschrift bedeckt, welche über die ecke fortläuft und in der oberen und unteren zeile von der rechten zur linken, in der mittleren von der linken zur rechten geht. Durch den ausbruch scheint die inschrift nicht verstümmelt worden zu sein. Höchstens könnte etwas zu anfang der oberen zeile fehlen. Die buchstaben sind gross, aber nicht tief ausgehauen und wegen des alters und der unebenbeiten und risse im stein sehr schwer zu lesen. Ich verwandte mehre stunden zu einer genauen abschrift, die dennoch bei einigen buchstaben zweifel übrig lässt." In den anmerkungen s. 31 wird sodann die inschrift selbst in uncialbuchstaben in folgender fassung gegeben:

Ε<sub>Γ</sub>ΟΣ ΕΧΟΙ ΚΛΈ<sub>Γ</sub>ΟΣ ΑΠΟΙΤΟΝ ΑΙ<sub>Γ</sub>ΕΙ [ΑΡ]ΙΣΤΟΣ ΕΘΕΚΕ ΗΕΡΑΙ ΤΕ ΒΟΣ Κ**Λ**Ι Κ-

TAŻI[A]I AOAN[A]I AOAM[A]I [H]I[A]PA FEA ZWA[I]E, nachdem vorher bemerkt worden, dass die eingeklammerten buchstaben unsicher, aber nicht gänzlich verwischt seien. Ziemlich genau dasselbe wird aus Ulrichs hinterlassenen papieren in den annali dell' inst. arch. 1848. p. 57 ff. mitgetheilt und, was wichtiger ist, auf der Tav. d'agg. A. die im reisewerke selbst versprochene, aber vermisste genaue abbildung des steines und der inschrift gegeben, welche allen anschein der treue und zuverläs-

sigkeit hat.

Mit hülfe dieser genaueren notizen lässt sich schon ziemlich weit kommen. Zunächst genügt ein blick auf die zeichnung, un einen umstand festzustellen, den die früheren unvollkommenen abschriften freilich zu bemerken nicht verstatteten, von dem es aber zu verwundern ist, dass er nach Ulrichs, der den stein doch aus autopsie kannte, entgehen konnte, den nämlich, das die inschrift von unten nach oben zu lesen ist, die untere zeile den anfang, die obere den schluss der inschrift bildet. Es geht dies deutlich und unwiderleglich aus der wendung der linksläufigen schrift der untern zeile in die rechtsläufige der mittleren hart as der linken kante des steines hervor, während die obere, wieder linksläufige zeile jene kante nicht erreicht, sondern gegen ende eine lücke lässt und sich dadurch hinreichend deutlich als der schluss des ganzen zu erkennen giebt. Ueberdem ist das die mittlere zeile rechts beschliessende K wenigstens auf der zeich nung schräg nach oben gerichtet und deutet schon allein dadurch den übergang der schrift der mittleren zeile in die der oberes an. Alle diese merkmale zusammengenommen lassen keinen zweifel an der reihenfolge, in der die zeilen zu lesen sind, übrig und es enthebt uns diese einfache beobachtung der nothwendigkeit auf eine kritik der Ulrichsschen erklärung der inschrift einzugehen, da dieselbe, wie alle früheren, auf der falschen voraussetzung beruht, die obere zeile bilde den anfang, die untere den schluss des ganzen, und daher nothwendig das richtige verfehlen muss. Sehen wir vielmehr, was sich nach feststellung der richtigen reihenfolge der zeilen anderweitig als nothwendige

folgerung ergibt.

In der oberen zeile sind durch die Ulrichssche abschrift als schluss des ganzen festgestellt die worte ἔχοι κλέρος ἄπθιτον αἰρεί. Rhythmus und diktion bürgen dafür, dass uns in ihnen theile eines verses, also der schluss eines hexameters, vorliegen. Folglich ist die inschrift metrisch, genauer hexametrisch, nicht etwo ein distichon. Jenes allgemeine sowohl, wie dieses besondere ergiebt sich aus den gegebenen anhaltspunkten mit gleicher nothwendigkeit.

In der mitte der mittleren zeile ferner haben bereits alle früheren erklärer das verbum  $\partial \eta x$ e erkannt und dies hat durch die Ulrichssche abschrift lediglich bestätigung gefunden. Unmittelbar auf dieses ¿Onxe nun folgen bei Ulrichs die buchstaben HEPAI, d. h. wie ebenderselbe bereits richtig heraussah, Hog. Folglich muss das verbum έθηκε den schluss eines hexameters, der dativ Hoa den anfang des folgenden bilden. Zählen wir nun die zwischen diesem Hoa und jenem έχοι κλέρος απθιτον airei vorhandenen vokale (diphthongen), so finden wir auf der mittleren zeile deren noch drei, auf der oberen zwei, also gerade genug silben, um den hexameter vollständig zu machen. Folglich müsste, wenn die inschrift durch den bruch der rechten kante beschädigt wäre, die zahl der silben eines vollständigen hexameters, nämlich der schluss des mit Hoa beginnenden und der anfang des mit έγοι κλέρος άπθιτον αίρει abschliessenden, ausgefallen sein. Verloren gegangen wären also, den hexameter zu nur dreizehn silben, die silbe durchschnittlich zu nur zwei buchstaben gerechnet, etwa 26 buchstaben, was auf jede der beiden zeilen 13 buchstaben geben würde. Diese aber können nnmöglich auf dem weggebrochenen stücke platz gehabt haben 1). Folglich ist die inschrift uns vollständig erhalten, auf dem verloren gegangenen bruchstücke standen keine buchstaben weiter und die inschrift begann in einiger entfernung vom rechten rande der langseite. Demgemäss müssen die buchstaben von Hog bis aigei am schlusse der oberen zeile genau gerade einen hexameter ausfüllen.

Der dritte buchstabe rechts von Hoa ist auf den früheren abschriften ein B und wird dafür auch von Ulrichs angesehen. Die zeichnung, die ich den leser zu vergleichen bitten muss, hietet aber nur die etwas beschädigten reste eines H in der quadratischen, geschlossenen gestalt, die es sonst auf unserer inschrift hat. Der schluss der mittleren zeile bietet demnach TEHOΣ-KAIK, was zu lesen ist τε ώς καὶ κ. Die vernachlässigung der

<sup>1)</sup> In seinen papieren (annali 1848. p. 57.) giebt Ulrichs die jetzige länge des steines auf m. 1,00, dieselbe vor dem bruche auf 1,20 an. Auf der langseite in ihrer jetzigen ausdehnung stehen nur 16 buch-staben

elision ist auf inschriften bekanntlich etwas sehr gewöhnliches. Das schliessende K muss zum folgenden genommen werden und mit den vier übrigen anfangsbuchstaben der oberen zeile den noch fehlenden iambus bilden: KE . . O.S. Das E wird also ein et oder n. das O ein o sein müssen. Zwischen beiden vokalen reigen die abschriften die reste eines konsonanten. Auf der Gropiusschen sieht man einen perpendikel mit oben sich spitzwinklig auschliessendem queerstrich, bei Ulrichs ist noch der ansatz su einem gleichen queerstrich in der mitte des perpendikels sichtbar, weswegen er den buchstaben für ein digamma ausgiebt. meinerseits kann diesen ansatz nur für einen zufälligen rim im steine halten und ergänze den beschädigten buchstaben unbedenklich durch einen unbedeutenden zusatz in ein N archaischer gestalt. So erhalten wir den vollständigen hexameter: "Hoa 8', ώς και κεί[ν]ος έχοι κλέρος απθιτον αίρει. Das digamma in klégos und aigsi bedarf bei der bekannten etymologie dieser worte

keiner besonderen rechtfertigung oder erläuterung.

Bilden aber die besprochenen worte wirklich einen hexaneter, so muss dasselbe mit den übrigbleibenden der mittleren und unteren zeile der fall sein. Dieselben können ihrem umfang nach nicht mehr und nicht weniger als gerade einen hexameter authalten, dessen schlusswort mit έθηκε gegeben ist. Dieser vers muss ausserdem nothwendig den namen des dedikanten, die bezeichnung des dedicirten gegenstandes (des altares oder beiden escharen) und den namen noch einer gottheit im dativ enthalten, da nur mit einem solchen der dativ "Hog im anfange des zweiten verses durch das sich auschliessende ze verbunden gedacht werden kaps. Die namen zweier gottheiten lassen überdem schon allein die beiden feuergruben auf der oberen fläche des steines erwarten. Nun sind vor 20 nxs noch deutlich und unzweifelhaft in der mittleren zeile die silben woor, welche also den schluss des namens desjenigen bilden müssen, der den altar dedicirte. Auf der unter ren zeile ferner unterscheidet man unschwer nicht weit vom beginne die buchstaben AOANAIAI, welche den erforderlichen dativ 'Adavaia ergeben. Die A der letzten beiden silben bezeichnet Ulrichs zwar als ungewiss und ergänzt an stelle des letztes ein H, allein auf der zeichnung selbst zeigen sich zwar verwischte, aber unverkennbare spuren zweier A. Vor diesem Ada: vaix nun finden sich noch 6 buchstaben, von denen die 3 arstes als 700 durch Ulrichs' zeichnung und die früheren abschriften übereinstimmend beglaubigt sind. Da zur ausfüllung des versanfanges ein trochaeus erforderlich ist, der dativ 'Adaraig aber vokalisch anlautet, so wird jenes ras eine länge, die folgenden drei weiteren buchstaben eine kurze, konsonantisch auslautende silbe bilden müssen. Demgemäss haben wir in dem ersten und dritten konsonanten, in dem mittleren dagegen einen (nothwendig kurzen) vokal zu suchen. Die fraglichen drei buchstaben nun haben auf der Gropinischen capie folgende gestalt IOE; Ulrichs besalchnet den mittleren buchstaben als unsicher und gibt den ersten und dritten als  $|\cdot|$ . Allein auf der zeichnung zeigt sich in der mitte ein deutlichen  $E_f$  der dritte huchstabe hat die gestalt des  $\lambda$  der obereu zeiße und könnte in dieser schrift sehr wohl ein  $\Gamma$  sein. An der ersten stelle endlich zeigt sich ein perpendikulärer strich, an dessen unteren finss sich eine nach oben etwas gekrümmte linie etwa bis zur mitte des perpendikels anschliesst, welche Ulrichs für einen zufälligen riss gehalten zu haben scheint. Ich nehme demnach keinen anstand, diese verstümmelten reste in  $\Delta(\delta)$  zu ergänzen und das ganze des buchstabencomplexes vor  $\Delta \theta$ asaig als rägös  $\gamma'$  zu lesen. Wenigstens scheint mir eine andere genügende auskunft nicht abzusehen.

Zwischen Abaraia und jenem 1020; der mittleren zeile zeigen sich noch die mehr oder minder deutlichen spuren von 13 charakteren, von denen Ulrichs selbst 1, 10, 12, 13 als unsicher bezeichnet; auch die zeichnung giebt kier nur unbestimmte und vieldeutige züge. Ueberdem findet sich an der sechsten stelle auf der zeichnung und auch der Gropiusschen abschrift ein deutliches O, während Ulrichs umschreibung hier ein als nicher bezeichnetes A bietet. Auch 2 und 3 sind auf der zeichnung fragmentirt und undautlich, in der umschreibung dagegen wahrscheinlich willkürlich PA angesetzt. Sicher aber ist, dass unter jenen dreisehn buchstaben fünf vokale sein müssen, von denen sich wenigstens vier mit ziemlicher sicherheit auf der zeichnung erkonnen lassen. Demnach müssen die in der mitte noch fehlenden silben dem folgenden schema angepasst werden: τάσδε γ' Αθαraig v v — v v 1020g sonne; und zwar müssten sie die erste bälfte des namens des dedikanten, sowie ein substantivum weiblichen geschlechtes im acc. pl. ergeben, zu welchem das demonstrativem racds y' am aufange besogen werden konnte und welches die beiden escharen des altaren auf passende weise beneichnete. Bei der völligen unnicherbait der leaart mehr als der hälfte der in betracht kommenden charaktere wage ich indeasen keinen vorschlag auf das ungewisse hin und überlasse die herstellung des fehlenden gern scharfsichtigeren und geühteren, als ich bin. Alles übrige scheint mir ziemlich sicher zu sein. Ich lese demnach:

## 2. Coniectanea critica.

1. Aristoph. Vesp. 841 sqq.

Cantioum, quod hic legitur, charicum dupliciter laborat, et

γοκλέων, quo nomine quis significatur, ut incertum est, ita hoc quovis pignore contenderim, heminem intelligi non licere chere inimicum, imme tota vocis conformatio en est, quae de homine nos inbeat cogitare, facundia sua Cleonis instar, qui choro dilectissimus est (cf. v. 197. 242. 409. 596), pro populo pugnante. Quodsi haec vere disputata sunt, vocem μιαρός ad Demologe-cleonem non pertinere manifestum est. Hinc interrogationis signum ponendum duco pone χανείν, ut verbis ὁ μιαρός significatur Bdelycleon, quam rationem vix erit, qui en de causa repudiandam dicat, quod in antecedentibus ipsa Bdelycleonis verba non commemorentur. Cf. v. 412 ὅτι τόνδε λόγον εἰσφέρει, ὡς χρη μὴ δικάζειν δίκας. — Progredior ad sequentia. Hic, ut metrum sanetur, pro τι (v. 343) scripserim ἴσθι, quam mutationem facillimam dicat necesse est, qui verbum antecedens respexerit; tum νεῶν mutaverim in νέων ita ut totus locus sic constituatur:

τοῦτ ἐτόλμησ ὁ μιαρὸς χανεῖν; ὁ Δημολογοκλέων ὅδ΄, ὅτι λέγεις ἵσθι περὶ τῶν νέων ἀληθές.

Verbis autem ὁ Δημολογοκλέων ὁ δ' Demologocleonem illum, quicunque est, vocari censeo (cf. Plat. Symp. p. 172. A. ὁ Φαληρεὺς οὐτος ἀπολλόδωρος, οὐ περιμετεῖς). Sententia iam ita procedit: Quid? hoc ausus est propenere turpis ille Bdelycleon? Demolocleon, scito, te vera de iuvenibus dixisse. Quid dixerit Demolocl., intelligitur ex verbls: οὐ γὰρ κτλ., ex quibus manifeste patet, Demologocleonem de conjuratione quadam inter iuvenes facts orationem habuisse. Cf. v. 417. 464. 474 sqq. 483. 488. 507.

2. Vesp. 1332 — 1334 η μην ου δώσεις αύριον κτλ. Perperam hi versus ab editoribus omnibus Bdelycleoni attribuuntur; vix dubitari potest, quin sint unius τῶν ὅπισθεν ἐπακολουθούντων.

- 3. Pac. 417 ἡμῖτ προθύμως τήτδε καὶ ξυτέλκυσος κτλ. In locum puncti, quod in editionibus pone ξυτέλκυσος invenitur, substituendum videtur comma. De particula καὶ post imperativum collocata nota sunt omnia; apud Aristophanem cff. Nub. 1491. Vesp. 394. Plut. 1027.
- 4. Eccles. 526. Quod in codicibus est, οὐ δὴ τάλαιν ἐγωγε, nostro loco non convenit. Possis graviore pone δὴ ponenda interpunctione efficere, ut Praxagora οὐ δὴ respondeat marite, τάλαιν ἔγωγε autem secum murmuret; vel sic tamen istud τάλαινα male habet; neque enim ea est Praxagora, quae trepidet. Ne multa, scribendum suspicor esse: οὐ δῆτα, τάλαν, ἔγωγε.
  - 5. Eccles. 657.

Prax. 'Αλλ' οὐδε δίκαι πρώτον έσονται. Βl. τουτί δε πόσους επιτρίψει.

Quod vulgo legitur, τουτὶ δὲ πόσους Fabro debetur; cedices lenge diversa prachent, et Rav. quidem τουτὶ τ' οὐπος ἐπιτρίψει, cod. florentin. Γ. τουτὶ ποσο' ἐπ., pariter quidem uterque mende-

sus, sed its, ut verum extricari posse videatur. Scribendum videtur: τουτὶ τοῦπος σ' ἐπιτρίψει. Ceterum Blepyri haec verba habeo, non chori cum scholiasta, qui ad hunc versum adscripsit: ως πρὸς φιλόδικον τοῦτο ὁ χορός; neque enim solet choras ita interloqui. Sequentia, κάγω κτλ., rursus Praxagorae sunt; nimirum ironice loquitur.

- 6. Eccles. 890 τούτφ διαλέγου κάποχώρησου. Quis est iste ούτος, de quo hic mentio iniicitur? Ex Droysenii sententia hoc ipso temporis momento praeterit senex, quod mihi parum probabile videtur. Equidem magis eo inclino, ut pro τούτφ reponendum censeam μὴ ούτω; cff. Ran. 176 μὴ διαλέγου. Pac. 1061 μὴ διαλέγου τῷν μηδέν. Thesm. 536 εἰ δὲ μὴ, ἡμεῖς. Ran. 169 μὴ εὕρω.
  - 7. Acharn. 850.

Pro ὁ περιπότηρος Αρτέμων scribendum videtur: ὁ περιπότηρός τ' Αρτέμων. Cff. v. 855. Αυσίστρατός τ' ἐτ τάγορᾶ.

8. Ran. 1274.

εὐφαμεῖτε μελισσονόμοι δόμον 'Αρτέμιδος πέλας οίγειν. Pone εὐφαμεῖτε graviore interpunctione opus est; tum ad πέλας supplendum εἰσί.

9. Pac. 578 ή καλώς αὐτών ἀπαλλάξειεν αν μετόρχιον.

Scholiasta ad h. l. haec habet: παίζων οὖν εἶπεν, ὅτι ἠδύτατό τις διασχίσας αὐτοὺς ποιῆσαι μετόχχιον, ἐπειδὴ πολλοὶ εἰσὶ
μεταξὺ, ἵνα αὐτοὶ ἀντὶ τῶν φυτῶν γένωνται. Scholiastam secutus
interpretatur Droysenius: Förmlich sie baumschulen könnt' man,
hacke, gabel, eins beim andern! Quae quidem interpretatio nec
in verbis inest et a totius loci sententia abhorret. Ni fallor, vitium latet in voce αὐτῶν, quod aut mutandum in αἰφῶν (αἶρα
est herba inutilis eff. Aristoph. Fragm. 364) aut quod malim, in
φυτῶν, ut sententia haec sit: profecto pulchre ligones illi et dolabra interordinium liberabunt fruticibus, ut frumentum seri possit. Fidem coniecturae meae accedere putaverim ab scholiasta
altero, cuius verba haec sunt: καλῶς ἄν τις, φησὶ, μεταστήσειε
τὰ φυτὰ ἀπὸ τῶν ἀρουρῶν τῶν σπειρομένων.

10. Sophoel. Philoct. 1165 Br. άλλα γνῶθ', εὖ γνῶθ',

δτι σοί.

Optime, ni fallor, loco consulverimus, si ἀλλὰ mutaverimus in ἀλκά. Tum chorus hoc dicit: Scito, probe scito, Neoptolemum tibi esse praesidium.

11. Theocrit. Id. XXI, 65.

Scribendum censeo esse ita:

εί μὲν ἄρ' οὐ κνώσσων τὰ τὰ χωρία ταῦτα ματεύσεις,

έλπίδ έων ύπνων ζάτει τὸν σάρκινον ἰχθύν. • Si vero non dormiens haec loca perscrutabel

i. e. Si vero non dormiens haec loca perscrutaberis, missam faciens spem somni carneum quaere piscem.

Lüneburg.

Th. Hansing.

## 3. Zur mythologie aus griechischen inschriften.

1. Wo herr Rob. Unger aus dem füllhern seiner belesenheit gespendet hat, ein nachträgliches scherslein zu bieten, erfordert in der regel viel reichere leute als ich bin. Heute vermag ich es indess von einem gebiete her, auf dem jener zwar nicht fremd aber doch nicht vollkommen heimisch zu sein scheint!). Von zwei anderen gelehrten, denen ich zugleich einen kleinen dienst zu erweisen glaubte, ist inzwischen der eine leider durch einen frühen tod abgerufen worden. In den Analecta Propertiana, Halis 1850, lesen wir nach einer auseinandersetzung über den berg "Aydus s. 71: quod restat, pro certo affirmo matrem decrum (quae Agestis, Angistis a Mosero in Nonn. p. 230, ab aliis aliter vocatur) Agdistin, Iovis illum filium appellatum fuisse Agdisten (Arnob. cod. c. 5. 7. [libr. 5] Acdestis. cap. 6. Agdestis. cap. 7. Agdestius, de quo infra dicentus. Pansan. VII. 17, 5, cod. Vindob. prim. et Lugd. sec. p. 585. not. 62. p. 586. not. 69. 'Aγδίστιν id est 'Aγδίστην, ut est in Lugd. prime not. 62 et 71. conf. 'Aydicrar Mosq. not. 69), qued recepit Natalis Com. Myth. IV. 3. p. 295: "quem postea Agdisten appellaruat" et IX. 5. p. 967. Idemque nomen manet in inscriptione ap. Pocock. Inscr. Ant. p. 12: ΑΝΓΔΙΣΤΕΩ ΔΑΙΜΟΝΟΣ, quod perperam a Leakio in Asia Minore p. 150. not. sic consignatum: ΑΝΓΔΙΣΤΕΩΣ parum attendit Klausenius de Aen. et Penatt, p. 24. not. 25. Quare ubi nunc apud Arnobium est: "Tibi, Agdesti, haec habe" p. 159. c. 7., repono Agdiste (Priscian. VII. 2, 8. p. 294 sq. Conr. Schneid. Gramm. Lat. II. 1. p. 33. 42) et cap. 6. 7. 16. pro Agdesti Acdiste? (Schneid. l. d. p. 34). Weiter wird dann bei Plutarch. de fluv. VIII. (XIII), 3. p. 454 für: Αἰγέσθιος ο γεννηθείς έκ τοῦ Διοςφόρου, κόρης Ίδης έρασθείς, vermuthet: Αγδίστιος ὁ γεννηθείς έκ τοῦ Διὸς σπάρου<sup>2</sup>), und dahin gestellt, ob nicht: "Αγδυστις, 'Αγδύτης und 'Αγδύστης zu schreiben sei, obwohl durchweg in den codices und auch in der inschrift Spon's, Misc. erud. ant. p. 97, nur iota erscheine.

Mich hauptsächlich auf die göttermutter zu beschränken, so hat diese allerdings Agdistis (nicht Agdestis), noch genauer aber Aggdistis, 'Αγγδιστις, geheissen 3). Dafür zeugen schon die va-

2) Hercher p. 65 schlägt vor: Αιγέσθιος ὁ γεννηθείς ἐκ τοῦ Διός, κερνοφόρου κόρης \*Ιόης έρασθείς.

<sup>1)</sup> Paraxosiry auf einer korcyraeischen weihung war s. 14 nicht au Montfaucon's diar. ital. p. 422, sondern aus dem C. I. G. n. 1869 v. k. p 29 anzuführen. Auch trifft dort Osann mit der muthmassung: Paisxoς γυνή, Syllog. p. 576, gewiss das rechte. Der eigenname der fra ist ausgefallen.

<sup>3)</sup> Unsere wörterbücher wissen davon nichts. S. Stephan. Thea. I. 1. p. 257. B. Par. Rost vollst, wörterb. d. klass. graecität l. s. 17, Kley handwört. d. lat. spr. l. 1. s. 74. Pauly realwört. d. klass. alterth. l. s. 234. Jacobi wört. d. gr. u. röm. mythol. s. 59. Nitzsch neues mys. wört, von Klopfer I. s. 109. Eckermann lehrb, d. relig. I. s. 197.

rianten bei Strabo; nicht zwar X. 12. p. 469 (719): 'Pear unτέρα καλούστες θεών και "Αγδιστιν και Φρυγίαν θελν μεγάλην (80 Kramer t. 2. p. 379 mit Tzschucke und Casaub.; alegrer haben die meisten handschriften, αγεστιν die epitome), wohl aber XII. 3. p. 567 (851): Πεσσινούς έμπόριον ίερον έχον της Μητρός των Ozeor - หล่องังเ ช้ ฉบ่ะกุ๋ง "Aydioris. Hier bieten aydiorne so (zwei Pariser hdschr.); αγγιδίστης D (ein codex Venetus), doch mit z über dem η; άγγίδιστιν die übrigen bücher, Kram. p. 564. Man sieht, dass die schreibart mit doppeltem gamma die meiste gewähr hat. Die nothwendigkeit, sie in den text Strabo's aufzunehmen, bestätigen die inschriften, über welche genauer un handeln ist, als Unger gethan hat. Die Pococke'sche zunächst. aus Eumenia in Phrygien, hat neuerdings Franz, fünf inschr. w. fünf städte in Kleinasien, Berlin 1840, s. 12 und dann im C. I. G. n. 3886. v. III. p. 20 wieder herausgegeben. Warum ich diese vollständig anführe, wird sogleich erhellen:

ΟΛΗΜΟΣΕΤΕΙΜ ΜΟΝΙΜΟΝΑΡΙΣΤΩΝ ΤΩΝΑΑΜΠΑΑΑΡΧΗΝΙ ΣΩΤΗΡΟΣΚΑΙΑΠΟΛΑ

- 5 ΜΙ . ΝΟΣΑΣΚΑΗΝΟΤΤ ΘΕΩΝΑΝΓΑΙΣΤΒΩ ΑΑΙΜΟΝΟΣΚΑΙΕΙΣΕΒ ΒΑΣΤΗΣΕΙΡΗΝΗΣΣ ΤΗΣΠΟΛΕΩΣΤΟΕΚΤΟΝ
- 10 ΚΗΣΑΝΤΑΚΑΙΒΙΙΛΟΓΙ**ΣΤΙ** ΚΑΙΑΓΟΡΑΝΟΜΗΣΑΝΤΑΙ ΧΗΣΑΝΤΑΡΑΙΓΙΑΡΑΦ ΜΙΤΕΤΣ

Ο δημος ετείμ[ησεν Μόνιμον Αρίστων [ος τον άπο ποργό-]νων λαμπαδαρχη]σάντων Αιός Σωτήρος καὶ Απόλλ[ωνος καὶ Αρτέ-5 μι[δ]ος [καὶ Ασκλη[πι]οῦ [καὶ Μητρὸς θεῶν 'Αγγδίστεω[ς, ἱερέα 'Αγαθοῦ δαίμονος καὶ ε[ὖ]σερ[εστάτης Σεβαστης Εἰρήνης, σ[τρατηγήσαντα τῆς πόλεως τὸ ἔκτον, [γυμνασιαρ-

10 χ]ήσαντα καὶ ἐ[γ]λογιστ[εύσαντα καὶ ἀγορανομήσαντα [καὶ εἰρηναρ- χήσαντα [κ]αὶ παρὰ [πάντα τὸν χρό- νον πολ]ιτενσ[άμενον ἄριστα --- .

Die wiederherstellung dieses ehrentitels, so unsicher einzelne der Fransischen ergünzungen auch sein mögen, lehrt doch mit bestimmtheit so viel, dass Unger ANTAIZTES AAIMONOZ unrichtig auf 'Arybiotys buipor, d. i. Agdistes, den sohn des Zeus, zurückgebracht hat, indem jedenfalls zwischen beiden wor-

ten etwas verloren gegangen ist. Ebenso falsch verbindet Klausen a. a. o. p. 24. n. 85 (nicht 25) ΑΝΓΔΙΣΤΕΩΣ ΔΑΙΜΟ-NOZ, dabei an die göttermutter, die Agdistis, denkend. Leake's lesart ANFAIXTERX hat Franz übersehen. Dagegen bringt er nachträglich p. 25. a. aus Hamilton Researches in Asia minor ausser anderen folgende variante: z. 6 a. e. TEON "qua terminatione probata prodibit lectio καί] θεῶν 'Ανγδίστεων, quae certe analogiam habet in 'Aprimioi πράαις n. 1590 et rais Neusosos n. 2663." Früher habe ich an diese Geoi 'Arydiorese oder Arydiozeig selber geglaubt, syll. iuscr. boeot. p. 104. Allein ietzt scheint mir in erwägung der zweiten oben angeführten stelle Strabo's und der glosse des Hesychius: "Αγδιστις ή αὐτή τη μητρί τῶν θεῶν" die erste lesung μητρός θεῶν 'Αγγδίστεως, da sie der in der regel sehr genaue Leake bestätigt, unbedenklich festzuhalten. Einen zweiten inschriftlichen beweis für "Αγγδιστις — denn "Ανγδιστις ist bloss steinmetzenorthographie nach der aussprache des gewöhnlichen lebens, wie arros, arγέλλω u. dgl. — entnehme ich einem andern phrygischen titel aus Ikonion, bei dem Franz nicht an n. 3886 gedacht hat. Der anfang des bruchstückes n. 3993. v. III. p. 67 lautet:

ΕΘΥΣΣΩΤΗΡΑΣΤΗΝΤΕΛΓΓ.
ΔΙΣΤΙΝΚΑΙΤΗΝΜ ΡΑΒΟΗ
ΘΗΝΗΝΚΑΙΘΕΩΝΤΗΝΜΗ
ΤΕΡΑΚΑΙΤΟΝΤΕΟΝΑΠΟΛ
ΛΩ
Θ]ε[ο]ὺς oder [τ]οὺς σωτῆρας, τήν τε "Αγγδιστιν καὶ τὴν μ[ητέ]ρα Βοηθηνὴν καὶ θεῶν τὴν μητέρα καὶ τὸν [θ]εὸν 'Απόλλω κτλ.

Uebrigens wird aus dieser dedication schwerlich erwiesen werden können, dass, weil in Ikonion die Αγγδιστις von der μήτης δεών unterschieden ist, in Eumenia beide namen nicht eine und dieselbe gottheit bezeichneten. Den dritten beleg, vielleicht für die form Αγγδιστις, sicher aber für die identität der göttermutter mit der Agdistis, enthält die von Unger erwähnte inschrift Spons: ΜΗΤΡΙΘΕΩΝΑΓΓΙΣΤΕΙΑΜΕΡΙΜΝΟΣΟΙΚΟΝΟΜΟΣΤΗ

ΣΠΟΛΕΩΣΕΥΧΗΝ

Thiersch reise in Ital. 1. s. 256 ist mir nicht zur band; ich zweisle jedoch an der form "Aγγιστις, statt welcher das ungewiss woher nach Venedig gebrachte relief mit der thurmhauptigen Kybele, die in der rechten ein tympanon, in der linken ein füllhorn, zu den füssen zwei löwen hat, muthmasslich AΓΓΔΙΣΤΕΙ oder, wie Spon. p. 98 wollte, AΓΔΙΣΤΕΙ giebt. Denn diese form mag sich nach und nach für das barbarische "Aγγδιστις durchgesetzt haben, weshalb sie bei Pausanias und Arnobius feststeht. Wiederum muss man Unger beistimmen, wenn er für den an-

drogyn den namen  $A\gamma(\gamma)\delta i\sigma \eta \gamma$ , Agdistes verlangt, während  $A\gamma$ - $\delta v \sigma \tau \eta \gamma$  ob des  $A\gamma \delta v \gamma$   $\alpha \gamma \gamma \sigma \gamma$  ( $\alpha \gamma \chi \sigma \gamma$  Ung.)  $K \rho \eta \tau \iota \chi \dot{\sigma} \dot{\sigma} \dot{\sigma}$  bei Hesych. gegen die constante überlieferung des iots in  $A\gamma(\gamma)\delta \iota \sigma \tau \iota \gamma$ , Ag-

distis, zu schreiben, verwegen sein dürfte.

Zum schluss empfehle ich gelegentlich herrn Kramer eine namenbesserung in Strabo, die von zwei seiten unabhängig gemacht genugsam wahrscheinlichkeit für sich hat. Buch XII. 5. p. 567. (851) t. 2. p. 563 steht Μιθριδάτιον δ έδωκε Πομπήϊος Βογοδιατάρω, τῆς Ποντικῆς βασιλείας ἀφορίσας. Ich hatte mir aus bekannten ciceronianischen stellen längst Βρογιτάρω angemerkt, als ich dieselbe conjectur bei Halm einleit. zur rede für den könig Dejotarus fand (Cic. ausgew. reden, 5tes bändchen, 1850), s. 123. n. 23. Vgl. C. I. G. n. 4118 v. III. p. 108 (in Galatien): ἐτείμησαν Ἰουνιανὸν τέκνα Βρογορίς καὶ Μανῆς.

2. Die aufschrift eines aegyptischen amulets C. I. G. n.

4971. v. III. p. 457 ist nach Franz:

Είς Βαίτ, είς Αθώς, μία Τωνβία, είς δε "Ακωςι,

Χαῖρε πάτες κόσμον, χαῖρε τρίμος σε θεός.

Hier tritt das weibliche wesen Τωνβία bei der begrüssung eines dreigestaltigen gottes offenbar sehr störend ein; man wird μία τῶν βία zu lesen haben. Ueber die drei einzelgötter — die isis-Athor gehört nicht hieher — geben vielleicht die Aegyptologen auskunft.

3. So viele wirklich neue griechische inschriften fast jährlich an das licht gezogen werden, so geschieht es doch auch nicht selten, dass man längst bekannte für noch unentdeckte hält oder solche, die nach der ersten publication von dem fundorte verschleppt sind, nicht recht unterzubringen weiss; vgl. allg. litt. zeit. 1849. n. 94. s. 752. Bei Lebas steht unter den titeln in Athen, §. 9. "offrandes dont la provenance n'est pas connue", p. 21. n. 156, die weihung: 'Eni ἰερέος 'Ηρακλείδα Κλεοπάτρα Σεπούνδου Πυλυεύπτου γυνή ἰερασαμένα 'Αλέα 'Αθάνα καὶ Δάματρα. Dieses stück hat aber schen vor 18 jahren Ross in den inser. gr. ined. fasc. I. Naupl. 1834. v. 2 mitgetheilt. Der stein ist inzwischen aus Tegea nach Athen geschafft.

Achnlich gab jüngst Henzen nach einer copie Abekens im Bullettino dell' inst. di corrisp. arch. 1848. p. 83 die inschrift C. I. G. n. 3791. v. II. p. 972 ohne ergänzung und ohne die identität zu erkennen. Beide abschriften stimmen bis auf die erste und zweite zeile überein, nur dass die ligaturen und das kleinere omikron bei Boeckh im Bull. nicht ausgedrückt sind. Der an-

fang im C. I. G. ist:

ΘΕΣΩΒΑΧΙΩΠΑΝΣΑ ΙΡΑΝΩΘΟΜΒΩΜΟΝ

nach Abeken:

ΘΕΩΣΑΒΑΖΊΩΠΑΝΣΑ . . . ΙΑΝΩΤΟΝΒΩΜΟΝ Hienach darf wenigstens nicht länger mit dem scharfsinnigen Heusinger: Θεῷ Σαβαζίφ Παγκοιφάνφ τὸν βωμὸν ἀνέστησα gelesen und in die lexika, wie den Pariser Stephanus, aufgenommen werden. Was jedoch auf dem steine gestanden habe, ist schwer zu sagen. Da der titel bei Pantichion gefunden sein soll, so möchte man Παντειχιανῷ vermuthen. Allein dem steht die doppelte beglaubigung des ΣΑ im wege. Eine örtliche bezeichnung wird zu suchen sein. Doch auch Πανσα[φδ]ιανῷ (ἡ Σαφδιανὴ "Αφτεμις, C. l. G. n. 3459, 3. v. ll. p. 813), wenn der cult des Sabazios in Lydien zugestanden wird (Bernhardy zu Dionys. perieg. 842. p. 757), erregt bedenken, indem die analogie mit Δημήτηφ Παναγαιά oder Παναχαίς und Ζεὺς Πανελλήνως oder die mit τὰ Παναθήναια, Παναιτωλικά, Πανιώνια nicht recht durchschlägt. Ed. Müller's schrift de Attide et Sabazio benne ich nur aus anführungen.

5. Herrn O. Jahn (Archaeol. beiträge a. 43. n. 28) habe ich vor jahren ein, wie ich meinte, falsches eitat für die 'Αφροδίτη Στρατεία aus C. l. G. n. 2393 vorgerückt, allg. litt. zeit. 1848. n. 257. a. 982. Der irrthum ist aber auf meiner seite gewesen; die inschrift n. 2693. f. 7. v. II. p. 476c hat wirklich jene göttin. In meinem exemplare des C. l. G. fehlen, wie ich erut später aus einem eitate erkannt habe, mehrere nachträglich eingelegte mit 476. b. c. d. e. f. g. h. i. bezeichnete blätter. Dazu füge ich bier, weil es zugleich als ergänzung des Pariser Stephanus dient, dass die Άφρ. Στρ. noch in einer zweiten kariseben inschrift seitdem zu tage gekommen ist, s. Lebas eing partic. Asse mineure. Mylasa. n. 415, 2. p. 138: Δημητρίου τοῦ Φανίου ἰερ[ώω]ς 'Αφροδίτ[ης Σ]ρατείας. Dert steht unter n. 414 p. 187 auch der eben berührte titel n. 2693. £

Bes 'Aφροδίτη Στρατεία reibe ich schlieselich die 'Aφρ. Eindown an. Sie kommt zweimal sicher in inschriften vor, in einer cilicischen C. I. G. n. 4443, 4. v. III. p. 210 4) und in einer attischen bei Boss Hellenica I. 1. s. 68. n. 12 oder bei Lebes, prem. partic. Attique. sect. 1 Actes religieux. n. 83. p. 12.5) Ausserdem glaube ich sie dem neapolitanischen titel C. I. G. n. 5796, 6. v. III. p. 725 vindiciren zu müssen. Die überlieferung gieht: Οἱ πολίται Σίλευκον Σελεύκου, δὶς γυμνασίαρχον, ἄρξανία τοσάφων ἀνδρων, λαυκελαρχήσωντα, ἄρχοντα τὸν διὰ πέντε ἐτῶν τιμητικόν, [ἰερέα] Ἀφροδίτης, εὐνοίας θεοῖς. Franz nimmt bei εὐνοίας eine ellipse des χάριν an. Allein kein einzigen der de-

<sup>4)</sup> Θεῷ Σεβαστῷ Καίσας καὶ Ποσειδῶν, 'Ασφαλείω καὶ 'Αφφαλείτη Εὐπλοία. Franz versteht den C. Julius Caesar. Warum soll aber der Σεβαστός hier nicht Augustus sein?

<sup>5)</sup> Diese in der dritten zeile ein klein wenig vollständigere copie, welche jüngst H. Meier in der commentatio epigraphica p. 42 übersab, lässt den gegenstand, welcher der göttin geweiht wird, ziemlich sicher erkennen.

,..**.**i

für hier und sonst im C. I. G. beigebrachten beispiele hat siehere beweiskraft, was anderswo zu erhärten steht. Das natürlichste und wahrscheinlichste ist: [ἰερέα] 'Αφροδίτης Εὐπλοίας Θεοῖς, wie gleich n. 5797 ein anderer λανκελαρχήσας, d. i. seine bildsäule, Θεοῖς geweiht wird. Dem laukelarchen (= ἐπιστάτης τῶν τεω-ρίων, Franz zu v. 5790. p. 723. b.) kommt das priesterthum gwrade jener Aphrodite füglich zu.

Pforte.

Karl Keil.

# 4. De vocibus quibusdam controversis.

Φοινήεις, νοκ Homerica, a φοινός, ut μεσή εις a μέσος, orta est, in Iliad. XII. quasi uno tantum loco inventa (v. 202: αίετος ύψιπέτης επ' άριστερά λαθν εέργων, φοινήεντα δράκοντα φέρων ονύγεσσι πέλωρον ζωόν, έτ' ασπαίροντα· et iisdem verbis repetitis ibid. v. 220.). De cuius notione constituenda ipsi interpretes veteres in contrarias partes discedere solebant, quorum opinationes strictim adspicere licet apud lexicorum et scholiorum conditores indigenas. De illo enim loco Homerico baec tradunt primum Hesychius Lex s. h. v.: Goirierta Lenidordo d'Anleir φησί οι δε φοίνιον, η έρυθρον νο χρώμανι, η καναπλημτικόν, η posserizór quam interpretationem Hesychianam ad verbum transcripsit Phavorinus s. v. Pourferen, nisi qued portor prachest pre goirios, deinde Eustathius Comment. ad Iliad. pag. 899, 85: ό δε πατεχόμενος δράκων ό καὶ πελώριος καὶ τῷ οἰκείφ αἵματι φοινήεις (δηλοί) τούς τραυματίας μεγαθύμους 'Αγαιούς. et ibid. pag. 899, 60: poisisis de xastanda douxos à o uélas à o pése ηγουν αίματι βεβαμμένος η ο φόνιος, tum Scholia Lipsiensia et Veneta (Cod. B.) ad flind. μ' 202: φοινήεντα ήμαγμένον και γάς ήσθιεν αὐτόν item Lipsiensia ad μ' 203: τὸ φοινήεντα τὸν ὑπὸ του ίδίου πεφοινιγμένον αίματος (παρίστησι δράκοντα). Sed aucter Paraphraseos Iliadis locutionem istam φοινήσετα δράκοντα per φονευτικόν δράκοντα reddidit (vid. Im. Bekker. Schol. in Iliad. Tom. III. pag. 728.). Ad haec accedunt quae apud Zonaram et Theognostum leguntur, illius quidem glossa vel in Lexic. s. v. h. φοινήσις · φονευτικός · vel a Cramero Anecdot. Parisin. Tom. IV. pag. 161, 10. paulo aliter sic prodita: καὶ φοιτήεις ἐπὶ ἀρσενικοῦ o governico, Theognosti vero vocis explicatione apud Gramer. Anecdot. Oxon. Tom. II. pag. 25, 80. mendose scripta: sai el φοινήσις (correxi pro φοινιήσις) ὁ ἐρυθρός. Nam ad φοίνιος formam secundariam non videtur revocandum counties. Ex quibus palam est, praeter Apionem, qui illud epitheton de serpentis squamis accepisse perhibetur, partem de corii colore vario atque cruento intellexisse, partem aut ad serpentis naturam letiferam aut ad necem patratam retulisse. Sed quid apud ipsum Homerum de-

signaverit illud φοινήεις δράκων, optime ostendit locutio synonyma aiolog ours, ibid. v. 208. Etiam boc intelligendum puto, de significations, quae isti voci apud Homerum tribuenda sit, quemadmodum interpretes Homericos sic etiam imitatores epicos dubitasse nec ubique eandem rationem sequutos esse. Fuerunt enim. qui sa voce ad sanguinis sive cruoris colorem denotandum usi sunt velut Quintus Smyrnaeus: περί μελέεσσι δε θώρηξ δεύειο φοιτήτετι λύθρφ. III. 317. et Δείμος φοιτήτετι λύθρφ πεπαλαγμένος. XI. 14., Moschus: τοῖο δὲ ('Αργου) φοινήεντος ἀφ' αίματος έξανέτελλεν όρνις άγαλλόμενος πτερύγων πολυανθέϊ χροιῆ (pavo). Idyll. II. 58., atque Nonnus: άλλὰ φιλοσκοπέλων καλύβας εκένωσε νομήων, αίματι φοινήεντι περιβραίνουσα κολώνας Dionys. XLVIII. 688., οὐ δέχομαι χαλκεῖον έγω (Χαλκομέδη) πόσιν ὑψόθι λέκτρων, αίματι φοινήεντα καὶ αὐγμώωντα κονίη. ibid. XXXV. 119., ὁππότε, φοινήεντι μεμιγμένον αίματος όλαφ γλώσσης άρτιτόμοιο συνέβλυεν αίμα κορείης (Φιλομήλη)· ibid. IV. 329, καὶ Καβύρην ἐσάωσεν ανειρύσσας βέλος ωμόν, έλκει φοινήεντι περιδραίνων πόμα ληνού. ibid. XXIX. 272. Sed de his tribus aliis locis, a Nonno petitis. dubium videtur, utrum eodem modo accipiendum an per letalis explicandum sit illud epitheton: αύτὰς ὁ φοιτήεττι πεπαρμέτος άμφι σιδήρφ, πρηγής άρτιδάϊκτος επωλίσθησε κονίη. ibid. XXVIII. 107., ούτασε δ Εύρυμέδοντα, μέσον βουβώνα γαράξας έγγει φοισήεντι· ibid. XXX. 46., αίνομανής έφριξε λέων πυχινότριγι λαιμφ, γάσματι φοινήεντι καταίσσων Διονύσου· ibid. XXXII. 109. Quod sane non cadere in Coluthi locum hunc: ή δ', ατε ποιήευτος αποπλαγγθείσα νομοίο πόρτις έρημαίησιν ένὶ ξυλόγοισιν άλᾶται, φοινήεντι μύωπι βοών έλατηρι τυπείσα. τοία βαρυζήλοισιν Ερις πληγησι δαμείσα πλάζετο μαστεύουσα, θεών πώς δαίτας δρίνοι . γ. 43, sed φοινήεις μύωψ ibi dici pro stimulo gravi sive letali, ex eppositis verbis βαρυζήλοισι πληγησι colligam. Redit autem cogitatio, quosdam fore, qui me ad illum Nicandri versum reiiciant: φράζεο δ' αναλέησιν επιφρικτήν φολίδεσσιν ασπίδα φοινήεσσαν, αμνδρότατον δάκος άλλων. Adversus quos fere haec respondentur: Nicandrum ibi descripsisse reptilium speciem quandam, cui apud antiquos nomen est acridos et apud nos colubri, eumque sic prepius quidem accedere ad morem Homericum, nisi quod liberiere usu formam femininam φοινήεσσα, alias non testatam, sibi aumserif. Sed ubi Scholia ad h. l. evolvas, atatim videbis, verba ista per την Φρίσσουσαν ταῖς καταξήροις φολίσι φονευτικήν ασπίδα explicari; si vero audis Eutecnium Metaphrasten, aliam accipies totius loci enarrationem hanc: ὁρᾶν δ' έξεστι καὶ ταύτην ἀπὸ τοῦ είδους σοι την ασπίδα και καταμανθάνειν, ώς τό τ' όνομα φοινή εσσα έπο του στήματος εδέξατο φοβερά τε γάρ έστιν ήδε και ύπερ τας άλλας, καὶ δή καὶ έγγίσαι άνθρώπου σώματι χαλεπή πέφυκεν· porre: διαφέρει δε κατά πολύ ού μόνον ήδε τῷ μεγέθει τῶν ἄλλον ἀσπίδων, άλλα και τῷ είδει· et mox: την χροιάν οὐχ ή αὐτή πάντοτι, all' vaallarrei, nai nore per noinillopery, nore & we repen

γινομένη, καὶ αὖθις μηλινοειδής, καὶ ἄλλοτε μελαινομένη, καὶ ἄλλοτε είς όψιν άγει τούς όραντας έαυτην τη γροιά μιμουμένη ζόφον, x. r. l. Et nos quidem quum etiam in hoc loco Nicandreo in easdem fere difficultates, quas nobis obiiciebant versus Homerici, nunc simus delapsi, ubi illud epitheton alii pro poseveixós, alii pro φοβερός, alii pro ποικίλος sumere solent, et quum vix credendum sit nobis, Nicandrum Apionis sententiam probasse atque vocem pourisis de colubri squamis intelligi voluisse, certe hoc puto tenendum esse, isto epitheto non universas aspides, sed certam quandam aspidum speciem a coloris splendore nuncupari Nicandro. Ac praeterea quid loquar de altero Nicandri loco hoc: τῷ μὲν φοινήεσσαν ἄλις πόσιν έλλεβόροιο νέμειας. Alexipharm. V. 483, iam antiquitus diverse scripto atque ex Scholiastae sententia pro την του μέλανος έλλεβόρου πόσιν, scilicet per traiectionem epitheti dicto? Nam Φωχήεσσαν ibi magis loci esse, Quaest. Ionic. pag. 155. copiosius edisserui. Licet mihi persuasum sit, φοινήεις pertinere ad colorem qualemcunque varium ac splendidum, tamen facere non potui, quin affirmarem, veterum doctrinam quae est de coloribus videri ab ea quam nunc colimus fuisse aliquanto remotiorem, nec Graecos tam ipsos colores significare voluisse, quam potius splendoris, quo colores singuli insignes sunt et inter se different, diversam vim atque naturam. Ceterum glossographos veteres etiam nominativum singularis in genere masculino videri invenisse, ex testimoniis supra citatis percipitur, ad quae accedit Suidae glossa s. v. Poirnsig, explicatione omissa.

'Ωκήεις, adiectivi ἀκύς forma secundaria, semel reperta est in Leonidae Tarentini epigramm. (Anthol. Palat. cap. VI. nr. 205. Tom. I. pag. 250.): τρίπατά τ' εὐδίτητα καὶ ἀκήεττα τέρετρα. Huius loci notio aperta. Sed de integritate Hesychii et Phayorini glossae: 'Ωκήεσσα ' φθαρεῖσα ' haereo. Nam hac voce, quum unde deprompta sit sane non constet, tamen profecto eam, quae lapsum proclivem faceret, facile insigniri potuisse consentaneum est. Sed si qui sunt, qui locum pro mendoso habeant, nihilo magis pro certo dicam, utra vox corrupta sit, hoc est, utrum pro ἀκήεσσα sit τοκήεσσα scribendum, literarum ordine perturbato huc fortasse illatum, an φθαρεῖσα vitio laboret, pro quo σορηθεῖσα commendarem ut proximum, nisi nimis poĕticum esset.

'Aργήεις cum utro adiectivo num cum ἀργός an cum ἀργής coniunctum sit, pro certo non dicam. Quod primum quidem nobis occurrit apud Pindarum, ταῦρον ἀργᾶντα dicentem Olymp. XIII. 69., quod codices optimi pro ἀργόν exhibent ac Scholiastae Vet. testimonio diserto satis confirmatum est. Sed de ipsius vocis notione hoc loco dissentiunt interpretes. Probabatur enim apud veteres triplex, quod meminerim, explicandi ratio haec: ἀργᾶντα δὲ τῦν, τὸν ἔκδηλον τῷ μεγέθει Schol Vet. ad Olymp. XIII. 98., et explicatius ab altero Schol. Vet. ad h. l. sic proposita: ἐπιλαμβάνονταί τινες τοῦ ἐπιθέτου, ἐπειδὴ ταῦρον είπε θύειν Ποσει-

δώτι ἀργήμετα, ὅπερ δηλοί λευκόν, τοῦ Όμήρου (Odvas. III. 6.) siπόστος, ότι γρη θύειν ξαύρους παμμέλανας Ενοσίχθονι κυανογαίτη. alla Bondeitas sò agravra. où yag leundo sỹ youa bouleras linew, बोरिये दर्शन देमरेयंभन्नवनस्य रक्षे भश्यक्षिय मधी देनाकवार्य देन रमें बेरदीय: itam ab Eustathio tradita ad Odyss. pag. 1454, 3-8.: ή δὸ θυ σία, ταθροι παμμέλανες το Ποσειδώνι - - οίκειον γάρ το μέ λαμ το πραφοχαίτη. — — οί δε ταύροι άργαντες, ο έστι λευμοί, er Πιτδώρο θύοτται τῷ Ποσειδώνι δύναται μέν καὶ τουτο sirai διά την πολιήν άλα οί δε παλαιοί άργαντας τούς διά λίπος ήτοι πιμελήν λευκούς νοούσι καθότι καὶ κρήδεμκα λιπαρά, τὰ λευκά rai deix. Sud alias ab codem Eustathio hace accepimus: ineider (να παρά τὸ άργόν, τὸ λευκόν), καὶ άργαντες ταῦροι παρά Πινδάρφ, και άργαίνειν το λευκαίνειν παρ Ευριπίδη ibid. pag. 1430. 62., et porro: είς δε το ,,βόες αργοί" απορούσιν ούτω γοργώς, τίνες άργοι βόες οι ταγείς; και μην είλιποδες, άλλα οι λευκοί; και μην μέλανα τοις τεθνεώσι θύονται. είτα λύοντές φασιν, ότι άργοί βόες οἱ μετά τὸ σφαγήναι καὶ ἀποδαρήναι λευκεί τῷ πιίτητι, ὁποῖοι καὶ οἱ παρὰ τῷ Πινδάρο άργαντες. His glossam ad Pind, l. c. v. 99. adscriptam, cuius auctor favet scripturae apyov, adde hanc: αργόν, λενχόν. Itaque quum ab his omnibus concessum sit, έρ-THEIS per se idem esse atque hevxos, tamen hoc loco ita dissident, nt et veteriores quidem grammatici (οἱ παλαιοί) et fortasse με qui his suppares fuerunt, quum Neptuno victimas offerri solere nisi nigras bene scirent, istam vocem hic dictam esse de boum pellis colore albo fortiter negent, illi poetam boves, pelle detracta, tanquam adipe et pinguitudine nitentes intellexisse rati, hi vero doynsig propter corporis robur et formam vel, quia in grege longe conspicuus et prae ceteris insignis sit, pro splendidus pesitam case opinantes. Sed et hoc palam est, posteriores probasse contrarium et hic quoque istam vocem accepisse co. sensu, que alias collocatam esse sibi visi sunt, hoc est pro lesxóg. Quare hoc epitheton ad maris colorem album et fortasse ad infulas candidas, quibus victimae ornabantur, vel ad molam salsam videntur retulisse. Quas vocis ἀργήεις interpretationes varias parum 40curate distinxit Augustus Böckh in Nott. critt. et Explicatt. ad Pind. (Tom. I. P. II. pag. 423. et Tom. II. P. II. pag. 218.). Equidem potius ita existimo, ut huius vocis significatio omnibus locis, ubi legitur, firma ac rata sit, scilicet splendoris val niteris, qui sive colore sive pinguitudine sive luce sive aliis rehus efficitur. Sic Godofredus Hermannus, metricis rationibus usus, alio loco Pindarico Pyth. IV. 8. scripsit agrasers masso pro valgato ἀργινόεντι, uno Codice Parisino duce, qui praebet ἀργήρντι sive de colle cretaceo, in quo Cyrenensium urbs aedificata erat (Ιεροχλής δέ φησι κεϊσθαι την πόλιν έπι λόφου μαστοειδούς λευκογείου · Schol. ad v. 14.), sive de agri fertilitate accipiendum ex Aristarchi mente (μαλλον δε άπο της εύτροφίας, ώς 'Αρίστας roc Schol. ibid., quibus deinceps haec temere addita sunt: 25

o appreser dengon rouse mallor, and rou militares; matrotur enim Scholiasta scripturae, aequedent masse). Sed comm minime quaeram eas huius vocahuli rationes, quae ex conara pendent, et quum mihi nunc osten**dondum si**t, quantum es e profecerint poëtae reliqui, simul praccipiam, poat Pindarum is aoynas usum ultra Alexandrinorum sectam non pertinere. sim ut totas graeci sermonis reliquias perserutemus, anaquam is obviam fit, nisi ἀργήεσσα χιών apud Heliodorum fragm. v. 8. ed Stob. Floril. cap. 6.) de nive, apud Oppianum Cyneget. II. . de glacie brumali, ut videtur, ένθεν μέν βορέαο καμών αρu χαλινά, αν Σχυθίην Ιστρος λέλακε μέγα πάντοθε πάντη, ex eti et lo. Gottl. Schneideri emendatione scriptum, ac saepius d Nicandrum de oleo dictum, μετ' ἀργήεντος έλαίον Alexipharm. 98 et 204., quod per levxov élajov explicat et Schaliasta ad 204. et Eutecnius Metaphr. h. l. Sed memor exempli consis αργηντι ανθει (Nicandr. Theriac. v. 631.), apportune praco vetat Praeceptor clarissimus Paralipp. gramm. graec. pag. ., ne quis illud quoque ἀργητος έλαίου (ibid. v. 105.) paullo is corrigendum putet; ac praeteres ibid. v. 551. invenies etiam jτι σύν οἴνφ, eodem pacto positum. Nam de huius epitheti state interpretes veteres his locis non videntur idem sensisse ue de vocis άργήεις significatione. Quad quum Eutechius v. . per λευκόν ανθος et v. 551. per λευκφισίνο expanst, idem 105. per ώμοτριβοῦς έλαίου explicat; adeo Scholianta ad 195. hanc affert interpretationem: apyngog de sou lepxou mai πρού η καθαρού έξ ώμης έλαίας γεγονότος: et ed v. . άργητι σύν οίνω. τω λευκώ ή θερμώ καὶ διαπύρω. νοfortasse a fulgure ad vinum translatam esse censens. Sed eritur quid factu opus sit alio Nicandri loco vere desperato, m illius fragmenti ex Georgicon libro secundo petiti v. 26. ices Athennei (lib. XV. pag. 683) ita exhibent:

σπερματίσην κάλυκες κεφαληγόνοι ἀντέλλουσιν, ἀργήεις πετάλοισι, κρόκφ μέσα χροιϋσθεϊσκιν κ. ε. λ... to nisi cum Scholiastis ad Oppian. Cyneget. II. 91. et ad Nide. Alexipharm. v. 266. permutationem numerorum istam, de confer Quaestiones meas Ionican pag. 50, etiam hoc loce was, et ἀργήεις hoc modo sive pro ἀργήεντες sive pro ἀργήκι collocatum censeas, corruptae voci cam medicinam afferas nase est, quam vel Schweighaeuserus, quippe qui ἀργῆεως cont, vel Fiorillus, qui ἀργεντοῖς proposuit, haud incommode comdant. Sed totum locum aquidem, Casaubonum ex parte setus, hoc modo rescripserim:

σπερματικήν κάλυκες κεφαλήκ γόνφ αντέλλουσιν,

άργητες πετάλοισι, πρόκφ μέσα χροιϊσθείσαι ν. ν. λ.

a quid sibi velit illud γόνοι, quod Io. Gottl. Schneiderus
psit, mihi saltem non liquet. At ne a nestra disputatione
gemur, ad so nos revocat locus ille, qui est Argonaut. Ocph.

v. 126., et dandi casu insignis et propter vocis ἀργήεις intellectum satis obscurum valde memorabilis. Quam calamitatem maximam ei intulit ipsa originationis vel ignoratio vel ambiguitas. Tiphyn enim navigandi artem invenisse poëta his narrat: δς πέρι μεν βύκτησι καὶ άργήνοσιν άέλλαις νηα κατιθύνειν δεδάει πολυμήτιδι τέγγη· κ. τ. λ. Quae Crebellus, nisi forte in codicibus. auibus usus est, pro άργήεσσιν invenerit άργαλέησιν vel simile quid. interpretatione latina parum apte reddidit per "horrisonis saevisque procellis." Nam quum ἀργήεις nullo modo pro saevus accipi possit, hoc unum videtur dubium, utrum poëta istam vocem ab ἀργός, velox, celer, an ab ἀργός, albus, nitidus, an a synonymo ἀργής repetiverit atque locutione illa ἀργήεσσιν ἀέλλαις idem, quod ἀργέστης, hoc est sive ventos celeres atque rapidos sive albos atque nimbosos intelligi voluerit. Sed si cui videatur, minus commode dici posse ἄελλαι ἀργήεσσαι eodem pacto, quo ab Horatio vocari Notum album satis constat, hoc est de nubibus quas ciet nimbosis; fortasse aliam explicationem magis probabit. qua statuamus άργήεσσιν άελλαις simili sensu, quo άνεμοις αίθρηyeresour legitur apud Apollonium Rhodium, et hic positum esse. Etenim apud Graecos venti, quippe quos in aetheris regionibus oriundos putarent, vocabantur αίθρηγενείς sive αίθρηγενέται, hoc est aetherei, nitidi. Sed parum liquet, quo spectet Suidae glossa: Apreins, leuxos; pro qua necesse esse duxerim cum Henrico Stephano Aprisic potius scribatur, quam cum Chr. Augusto Lobeck Prolegg. Pathol. serm. graec. p. 496. conficiatur 'Apring. quidem sane non cadit in Phavorini glossam: Aoyeing xubevil κοῦ βώλου (immo βόλου) ὅνομα.

Αὐγμήεις, squallidus, num ad ὁ αὐγμός an ad ἡ αὐγμή referendum sit, diiudicari nequit. Sed de huius adiectivi et cognatarum vocum significatione scite disseruit Aug. Ferdinandus Naeke de Choeril. pag. 144. Ita Πᾶτα αὐγμήσετα "squallidum pulvere et aliis rebus" vocat auctor Hymn. Homer. in Pan. (XIX) v. 6. Et Libya sic dicitur a Dionysio Periegete v. 182: παρδαλέη δέ μιο ανδρες επικλείουσιο όμοίηο, ή γαρ διψηρή τε καὶ αθημήθασα retuntai, th nai th nuashoi natastintos molidessi. hoc est proptet aquae inopiam quasi horrida. Nam quae adiecit Scholiasta el ν. 183.: διάφορος γαρ ή Λιβίη τοῖς γρώμασιν έστὶ γαρ μελάγγεως, ψαμμώδης, αίγιαλώδης, έρυθρόβωλος, ad ipsius vocis explicationem non magnopere pertinent. Sed pro illo, quod Athensei libri et editiones (lib. IX. pag. 371.) in Nicandr. Georgic. lib. II. fragm. V. v. 2. offerunt: έν δέ τε καὶ μαράθου καυλος βαθύς, έν δέ τε ρίζαι πετραίου, σύν δ' αὐτὸς ἐπ' αὐχμήεις (vel ἐπ' αυχμείην) σταφυλίτος, Io. Gottl. Schneiderus ad Nicandr. The riac. pag. 301. ὑπαυγμήεις σταφυλίνος emendatius dedit, quan Casaubonus, cui έτ' αυχμήεις σταφυλίτος placuit, i. e. squallids pastinaca, ut ipse voluit, vel arida sive in arida terra crescent, ut Schweighaeuserus opinatus est. Nicander enim amat adiectiva et syntheta et parasyntheta huius terminationis. Sed si quis ex vi vocabuli ὑπαυχμήεις argumentum huius loci elicere atque ipsam dauci carotae silvestris, quem nostri vocant et quem ab Athenaeo hic intelligi ex alio Numenii Halieutic. fragmento ibidem citato hoc: αὐχμηρὴν σκόλυμόν τε καὶ ἀγριάδα σταφυλῖνον statim percipias, imaginem adspicere velit apud Frid. Gottl. Haynium in Descript. Plant. (Vel. VII. tab. 2.) depictam; non amplius dubitet, quo consilio planta ista dici possit squallida vel horrida, scilicet propter eius radicem multis radiculis transversis obsitam et propter superficiem innumerabilibus lineis iisque spurcis dissectam.

Scripsi exsul in vico deserto iuxta Regimontium Prussorum

sito, cui nomen est Charlottenthal.

Iustus Florianus Lobeck.

#### 5. Zur kritik Pindars.

1. Isthm. 6. 27 f. steht in den handschriften ίστω γὰς σαφὲς ὄστις ἐν ταύτα νεφέλα χάλαζαν αἴματος πρὸ φίλας πάτρας ἀμύνεται

λοιγόν ἀμύνων έναντίφ στρατῷ ἀστῶν γενεῷ μέγιστον κλέος αὖξων ζώων τ' ἀπὸ καὶ θανών,

gegen das metrum, das für ἀμύνων einen choriamben (— c c —) verlangt. Die scholien haben: ἐναντίον φέρων ὅλεθρον τοῖς πολεμίοις, und daraus setzte Thiersch ἄντα φέρων in den text. Hermann glaubte sich näher an die züge der überlieferung halten zu müssen, und schrieb ἀντιτίνων, mit beistimmung von Böckh, welcher sagt: "scholiastae verba ad quae Thierschius provocat, sane speciosa sunt, si modo, qui ἄντα φέρων in ἀμύνων transiisset, posset intelligi." Indessen liegt in ἀντιτίνων ein so specieller begriff, der der rache und vergeltung, dass er in der erklärung des scholiasten nicht wohl durch das allgemeine ἄντα φέρων wiedergegeben werden konnte: ausserdem möchte ieh bezweifeln, dass ἀντιτίνω im activ in der von Hermann angenommenen bedeutung vorkomme.

Dagegen ist die voraussetzung von Thiersch, dass man in αμόνων keine verschreibung einzelner buchstaben, sondern eine glosse zu suchen habe, sehr wahrscheinlich. ἀμύνων kann leicht aus dem vorhergehenden verse, in welchem das wort ἀμύνεται vorkommt, verdorben sein: oder es war vielleicht an den rand die parallelstelle Nem. 9. 37 gesetzt (ἀμύνειν λοιγὸν Ἐνναλίου) oder der abschreiber dachte an Homer (Ilias 1. 67. ἡμῖν ἀπὸ λοιγὸν ἀμῦναι und sonst): kurz, mittel und wege genug, wodurch man sich die entstehung von ἀμύνων erklären könnte.

Allein auch die emendation von Thiersch kann nicht genügen; nicht, weil Pindar Nem. 1. 24 ΰδως καπνφ φέρειν ἀντίον

sagt, sondern weil arra φέρων zu pressisch klingt und in den gehobenen ton der pindarischen stelle durchaus nicht passt.

Gehem wir auf die scholien zurück, so finden wir zu v. 27: ἐν τῷ τοῦ πολίμου νεφέλη, φησὶ δὲ τῷ βλαβερῷ τῆς μάχης φθορῷ, ἀπὸ μεταφορᾶς τῶν χειμώνων καὶ διόλου τὰ τῆς ἀλληγορίας σώζεται. Dass dieses scholion sehr alt sei, vermuthe ich aus Olymp. 2. (160) 89, wo die Scholia vetera bemerken: δι δλου δὲ τὴν τοῦ τόξου ἐφύλαξε τροπήν. Nun aber frage ich, eb das bild des sturmwindes in ἄντα φέρων beibehalten sei! Gewiss nicht. Ich lese daher: ἀντιπνέων, wozu alles aufs schönste passt: v. 34: εὐανθέ ἀπέπνευσας άλιπίαν: das bild ist poetisch, aber doch so oft gebraucht und so allgemein, dass ea der scheliast in seiner erklärung ἐναντίον φέρων ὅλεθρον τοῖς πολεμίοις aufgeben konnte. Dasselbe wort gebraucht Pindar in einem neu entdeckten fragmente.

2. Pyth. 7. 6. Ἐπεὶ τίνα πάτραν, τίνα τ' οἶκον Ναίων ὀνυμάξομαι Ἐπιφανέστερον Ἑλλάδι πυθέσθαι.

Eine schon oft, und neulich z. f. a. wissensch. 1851. no. 68 von prof. Bergk besprochene stelle: ich werde mich darauf beschränken, einem bisher nicht genug berücksichtigten scholion sein recht zu vindiciren. Nicht nur unsere handschriften, sondern schon die der Alexandriner hatten ναίων im texte, ein in jenem zusammenhange so auffallendes und unpassendes wort, dass sich fast alle scholiasten daran gestossen und emendationen vorgeschlagen haben. Ein einziger scholiast fand jene schwierigkeit nicht: denn er erklärt

'Επεί τίνα πάτραν, τίνα τ' οἶκον 'Ελλάδι 'Επεὶ τίνα πατρίδα, τίνα τε οἶκοκ ἐν τῷ 'Ελλάδι ἐπιφανίστερον ΝΑΙΩΝ ἐνυμάξομαι ἔπιφανέστερον τῶν 'Αλκμαιωνιδῶν εἶπεῖν δυνήσομαι.

offenbar eine wörtliche paraphrase, woraus ich TMON conjicire.

Einmal ist die änderung nicht gross: dann stimmt dazu trafflich v. 17: ἄγοντι δέ με πέντε μὲν Ἰσθμοῖ νῖκαι, ὦ Μεγάκλεις, ὑμαί τε καὶ προγόνων, was natürlich δεικτικῶς vorgetragen ist. Drittens empfiehlt sich die conjectur durch die gewohnheit der scholiasten, die sehr oft dieses pronomen, wo es auf verschiedene personen bezogen werden könnte, durch das nomen preprium erläutern, z. b.

Olymp. 14. 5. ύμῖτ — Schol. σὺτ ὑμῖτ, ὧ Χάριτες.

01. 13. 14. υμίν — Schol. υμίν γὰρ, ο Κορίνθιοι, andera τεν-

Viertens ist zu bemerken, dass der comparativ ἐπιφανέστερον mit dem fragewort verbunden, einen genitiv verlangt, oder η: no immer bei Pindar:

. 5

Isthm. 1. 5: τί φίλτερον κεδνών τοκέων άγαθοῖς;

frgm. 59: τί πάλλιον ἀρχομένοισι» ἢ καταπανομένοισι» ἢ βαθύζωνόν τε Λατώ καὶ θοᾶν ἴππων ἐλάτειραν ἀεῖσαι.

Endlich folgt die verbesserung aus dem oben erwähnten scholion. Sollte die änderung von  $vai\omega v$  in  $\dot{v}\mu\dot{\omega}v$  als zu stark erscheinen, so könnte man auch annehmen, über  $\dot{v}\mu\dot{\omega}v$  sei  $A\theta\eta vai\omega v$  als glosse geschrieben gewesen, und es ist das keine ungegründete vermuthung, denn die Schol. ad Pyth. 7 suchen alles lob, was den Alcmaeoniden gebührt, auf die Athener im allgemeinen zu werfen. Die erbauung des Apollotempels, welche alle neuern erklärer mit recht auf die Alkmäoniden bezogen haben, beziehen die scholiasten ad v. 10 auf die Athener ( $\dot{E}\varrho sg\theta\acute{e}os$   $\pi o\lambda\iota \tau \ddot{\omega}v$ ,  $\tau ov\tau\acute{e}\sigma\tau\iota v$   $\tau \ddot{\omega}v$   $\dot{A}\theta\eta vai\omega v$ ) und audere beweise dieser ungunst finden sich auch sonst noch im commentar der scholiasten.

Göttingen.

Eduard Wölfflin aus Basel.

## 6. Zu Suidas s. v. Τούφων.

Tryphon schrieb nach Suidas unter andern περὶ ἡημάτων ἐγκλιτικῶν καὶ ἀπαφεμφάτων καὶ προςτακτικῶν καὶ εὐκτικῶν καὶ ἀπλῶς πάντων.

Bei ὁημάτων ἐγκλιτικῶν denkt ohne zweifel jeder zunächst an είμί und φημί, vgl. Apollonius de synt. p. 134. 263. B. und Bekk. An. 1144. Man begreift aber nicht, wie diese verben in einer schrift zusammen mit infinitiv, imperativ und optativ behandelt werden konnten. Diess bewog Lersch, aus jenem titel die worte περί όημάτων έγκλιτικών als titel einer besondern schrift abzusondern (sprachphil. 2, 107. 219.). An dem hiernach übrig bleibenden titel der schrift de infinitivis et imperativis et optativis et omnino omnibus nahm er keinen austoss (l. c. 2, 205.). Stiehle lässt (Philologus 6, 453.) den titel, wie er von Suidas überliefert ist, ganz unangetastet, und scheint gerade in dem άπλῶς πάντων, das er "andere verhältnisse des verbums" übersetzt, die berechtigung zur annahme eines sehr vielseitigen inhaltes jener schrift zu finden, der er desshalb vermuthungsweise auch eine von Priscian überlieferte notiz über des Tryphons ausicht vom partizip einreiht. Auch M. Schmidt scheint au dem titel nicht anzustossen, da er beim abdrucke der stelle des Suidas (de Tryphone Alexandrino. Olsnue 1851. p. 9.) zwar an andern stellen, nicht aber an dieser, verdacht äussert. Gräfenhan dagegen, der früher Lersen gefolgt zu sein scheint (gesch. d. kl. phil. 1, 487.), hat neuerdings in dem programme de Tryphone Alexandrino (Eisleben 1852.) p. 12. mit recht die verdorbenheit jener stelle behauptet.

Unterseichneter hatte, ohne noch kenntniss von der existenz der letztgenannten abhandlung zu haben, den titel zu restituiren versucht durch änderung des anstössigen ἀπλῶς πάντων in ἀποτελεστικῶν, und verstand: de verborum modis, de infinitivis, de imperativis, de optativis, de coniunctivis. Er freute sich zu sehen, dass Gr. gleichfalls zu der überzengung gekommen war, die schrift könne sur über die modi gehandelt haben. Die art indess, wie Gr. durch änderungen und zusätze den titel mit dem unzweifelhaften inhalte der schrift in einklang zu bringen sucht, kann er nicht billigen. Gr. korrigirt nämlich:

περὶ όημάτων έγκλίσεων, καὶ ἀπαρεμφατων καὶ προςτακτικών καὶ εὐκτικών καὶ ὑποτακτικών καὶ ἀποφαντικών.

Die änderung des έγκλιτικών in έγκλίσεων ist unnöthig; denn δήματα έγκλιτικά bedeutet dasselbe. Wie έγκλισις sowol inclination des tons, als modus bezeichnet, so kann έγκλιτικός ohne zweifel gebraucht werden sowol von wörtern, die jene veränderung, als von wörtern, die diese erlitten haben. Ueblich ist allerdings der ausdruck φήματα έγκλιτικά für φημάτων έγκλίσεις nicht, er konnte es nicht sein, weil ihm der sehr häufige gebrauch des adjectivs έγκλιτικός in der accentlehre gegenüberstand. Daraus folgt aber nicht, dass ihn nicht Tryphon gewagt haben könnte, zumal da er rücksichtlich der subjektiven auffassung, durch die er sich von ἔγκλισις ὁήματος unterscheidet, ganz analog ist mit όῆμα ὁριστικόν oder ῥήματα ὁριστικά (Apoll. de synt. 230, 17. 239, 1. 246, 10. 240, 3. 246, 14), όημα εὐκτικόν (ib. 230, 17.), όημα προςτακτικόν (ib. 263, 7.), όηματα ύποτακτικά (ib. 306, 7.), δήματα ἀπαρέμφατα (ib. 236, 10 und in einem fragmente des Tryphon ib. 30, 21.), woher sich denn weiter τὰ προςτακτικά u. ähnl. statt ἡ προςκτακτική (ἔγκλισις) entwickelte. Nun finden sich ferner in dem unverdorbenen theile des titels jene pluralischen ausdrücke, die sich auf ἡήματα beziehen, und das spricht ebenso sehr für die beibehaltung des exxlicixos, wie es gegen έγκλίσεων sprechen würde, da man έγκλίσεων vorausgesetzt, nun auch απαρεμφάτου, προςτακτικής u. s. w. zu erwarten das recht hätte. Endlich macht bei beibehaltung des i7κλιτικών das erste καί keine schwierigkeit, während Gr. es durch ηγουν, scilicet übersetzen zu müssen glaubte.

Bleibt demnach ἐγκλιτικῶν, so fällt damit ἀπλῶς πασῶν, mit dem ohnehin nichts gewonnen wäre zur beseitigung der abgeschmacktheit, die darin liegt, dass nur höchstens zwei namen von modis noch zu nennen gewesen wären. Das hat Gr. selbst gefühlt, und durch seinen andern vorschlag die namen des conjunctivs und indicativs hineinbringen wollen. Dass der name des conjunctivs nicht fehlen darf, versteht sich von selbst. Dazu brauchte sich Gr. nicht auf die notiz von Harles ad Fabr. Bibl. Gr. 6,351 zu berufen, wo ein codex erwähnt wird, in dem atücke

aus Tryphons werke περὶ ὑποτακτικῶν steheh sollen. Ohnehin kann ja damit ebensogut ein abschnitt des werks περὶ ἄρθρων gemeint sein (vgl. Apoll. de synt. p. 306, 14.). Jedenfalls kann uns diese notiz nicht binden, gerade ὑποτακτικῶν als namen des conjunctivs in den titel aufzunehmen. Das von mir vorgeschlagene ἀποτελεστικῶν liegt den schriftzügen ohne zweifel näher; es empfiehlt sich auch dadurch, dass es als seltenerer ausdruck (nur bei Apoll. de synt. p. 265, 23. Bekk. An. 884.) eher korrumpirt werden konnte. Dazu kommt, dass jener name von Apoll. l. c. in einem solchen zusammenhange erwähnt wird, dass man sich der vermuthung nicht erwehren kann, Apollonios polemisire rücksichtlich desselben zunächst eben gegen Tryphon. Man urtheile selbst. Es heisst:

<sup>7</sup>Ην δ' αν ό λόγος (nämlich, den conj. διστακτική zu nennen) κάνυ εὐπαράδεκτος, εἰ τὰ καλούμενα ὑποτακτικὰ ρήματα συντάξει μιᾶ ἐκέχρητο συνδεσμικῆ τῆ προκειμένη (nämlich mit ἐάν). νυνὶ δὲ καὶ υἱ καλούμενοι ἀποτελεστικοὶ (sc. σύνδεσμοι) ἐπὶ τὴν αὐτὴν σύνταξιν φέρονται, ἡνίκα φαμὲν Τρύφων περιπατεὶ ἶνα ὑγιάνη ἢ δὸς τὸν χάρτην ἵνα γράψω. καὶ τοι μᾶλλον ἀποτελεστικὰ ὁφείλει καλεῖσθαι τὰ ρήματα ἢ διστακτικά. ἀλλ' οὐδὲ ἀποτελεστικά ἰδοὺ γὰρ καὶ κατ αἰτιολογικὴν σύνταξιν, ἡνίκα φαμὲν ἵνα ἀναγνῶ ἐτιμήθην, ἵνα ἀναστῶ ἡνιάθη Τρύφων cet.

Nicht bloss darauf lege ich einiges gewicht, dass Tryphons Name sich zu beispielen hergeben muss, sondern auch darauf, dass hier sich die pluralischen ausdrücke ἀποτελεστικά etc. finden, die Apollonios doch im ganzen seltener gebraucht (vgl. oben), als die singularischen, während sie Tryphon, weil er die modi ἡήματα ἐγκλιτικά nannte, ohne zweifel vorzog.

Den namen des indikativs bringt Gr. meiner meinung nach mit unrecht in den titel. Abgesehen davon, dass wenn man ἀπλῶς πάντων in ἀποφαντικῶν verändert, eine stärkere corruptel der stelle des Suidas angenommen werden muss, als bei meinem vorschlage, indem der jedenfalls nicht zu entbehrende name des conjunctivs ausgefallen sein müsste, so erwartet man doch den indikativ, musste er überhaupt genannt sein, an der ersten stelle, zumal da wir wissen, dass er von den grammatikern vor Apollonios als grundform angenommen wurde (Apoll. de synt. p. 231, 15. vgl. 271, 23.). Wenn aber Tryphon dieser ansicht anhing, so konnte er in der schrift περὶ ἡημάτων ἐγκλιτικῶν den indikativ gar nicht behandeln; denn der indikativ ist ja im gegensatze zu den ἐγκλιτικοῦς vielmehr das ἡῆμα πρωτότυπον.

Göttingen.

L. Lange.

# 7. Notae ad Senecae Philosophi opera quaedam minora.

Bonum, imo baud scio an omnium utilissimum literis classicis ducam negotium bibliopolae B. G. Teubneri auctorum veterum novam et accuratam editionem stereotypam procurandi. Nam sic demum doctissimorum virorum praeclarissima studia uberrimes possunt effundere fructus, plurimisque prodesse. Non mirum igitur illustres in literis viros suam operam promisisse atque iam praestitisse in corum auctorum textu quam accuratissime constituendo. Res praeclara et nobilis. Plurimis enim ii prosunt: aucterum voterum legendorum studium augebunt, eique studio optima conferent praesidia. Sic laeti nonnullorum cognovimus editionem paratam, ceterorumque edendorum legimus seriem. Hos inter quum etiam Senecae philosophi promitti viderem, auctoris cuius in scriptis complures annos studiorum quasi tabernacula collocavi, e re fore duxi etiam iudicia mea de locis aliquot difficilibus, aut scripturae incertae in medium proferre, ut fortasse aliquid frugi conferam ad huius scriptoris intelligentiam. Elegi scripta quaedam minora. Contentus ero, si inter plura haud improbabilia, verisimillima quaedam peritis iudicibus protulisse videar. Idque si comperero, pergam in communicandis studiis meis. tum fructus aliquot mihi promitto e Codicibus Senecae, qui Lúgduni Batav. adservantur; út expertus sum in edendo Libro I de Ira, ad quam editionem benevolentia viri Cl. I. Geelii Codicem adbibui, complures novas easque optimas exhibentem scripturas. Usus sum Editione illa praestanti atque accuratissima C. R. Fickerti.

Ī.

Quum olim ediderim Consolationem ad Marciam, nunc incipiam a Consolatione ad Helviam matrem.

Cap. I. §. 4. Omnis autem magnitudo doloris modum excedentis necesse est de lec tum verborum eripiat.

Quum Fickertus ita ediderit pro dilectum, quod in nonnallis Codd. et multis editionibus legitur, in Epistola CXIX. §. 15 contra, ubi olim legebatur Recipiunt supervacua delectum, e Codd. ab eodem scriptum sit dilectum, patet iam quam parum in tam minutis rebus Codicum maior aut melior pars iuvet. Itaque rationi nostrae optio erit facienda, qua fretus ubique in tali sententia delectus scribam; nam verbo simplici legere iam inest dividendi notio, ut facile careamus particula dis, sed nondum inest certi consilii et voluntatis significatio, quam dabit particula de; quod declarant quoque similia verba denoto, designo, alia.

Cap. V. §. 3. Illis gravis est (fortuna adversa), quibus repestina est: facile eam sustinet qui semper exspectat. Et addemus aliquid et detrahemus. Ingrata videtur repetitio verbi est. Itaque

auctoritate Codd. B, G. fortasse post verbum repentina est tolli debebit. Sed in altera sententise parte: facile eam cet. certe equidem requiro verbum efficax, quod respondeat primo verbo Illis idque latere puto in facile, pro quo Cod. P. 4 habet facilius, quam vocem corruptam ita dividendam puto, ut scribatur facile is eam sustinet cet.

## Ad Helviam de consolatione.

Cup. VI. §. 3. Nulla (urbs scil.) non magnam partem peregrinae multitudinis habet. Tenendum est, verbum pars apud Senecam generalem quamdam habere significationem; ita ut is rem, ad quam illa pars pertineat, omittat fere. Itaque difficilior illa dictio magnam partem peregrinae multitudinis ita videtur supplenda: magnam civium partem compositam ex multitudine peregrinorum. Sic de Ira III, XI. §. 3. Magna pars (nempe hominum) querelas manu fecit.

Nec sane scio an in Consol. ad Marciam Cap. I. §. 4. Magnum mehercule detrimentum respublica ceperat, si illum ob dúas res pulcherrimas in oblivionem coniectum, eloquentiam et libertatem, non eruisses potius, ut in superioribus Editionibus factum est, pro res scribendúm sit partes, secundum Codices P. 2, 3 et 4. Nam vox res nimis communis videtur et infirma, pars autem apte explicabitur repetito genitivo ingenis et multo aptius res tam praeclaras exprimet.

§. 6. Adspice sidera mundum illustrantia: nullum eorum perstat. Labitur adsidue et . . . . quamvis cum universo vertatur in contrarium nihilominus ipsi mundo refertur, per omnis signorum partes discurrit . . . . . omnia volvuntuur et semper in transitu sunt.

Diu locum illum explicare non potui. Praesertim in numeris haerebam, nam primum scriptus est pluralis numerus, tum singularis, post iterum pluralis; idque sine causa idonea. Deinde auctor in iis bis eadem dicere mihi videbatur — sed nolo Lectoris abuti patientia. Nempe locum accurate, diuque consideranti fiebat perspicuum mihi Senecam in verbis Labitur usque ad discurrit de uno sidere loqui, eoque illustriore, nempe de sole. Ante vocem Labitur excidisse videntur verba adspice solem, quae facile omitti potuerunt per similitudinem praecedentium: Adspice sidera. Itaque legendum videtur: Adspice sidera mumdum illustrantia: nullum eorum perstat. Adspice solem: labitar adsidue cet.

Accedimus ad illustrem illum locum, in que Seneca diversas migrationum populorum causas accurate enarrat. Ait ibi Cap. IV. §. 10: Quasdam gentes cum ignota peterent mare hausit.

Verbum hausit nihil aliud significare potest nisi mersit; ut Epist. XXX. §. 3 Alia genera mortis spei mizta sunt . . mare quos hauserat . . eiecit incohunes.

At tali verbo hic uti non potuit Seneca, quia loquitur de gentibus, quae non perieruat, sed in insulas appulerunt, ibique sedem fixerant. Qua re pute nostrum eleganter scripsisse: mare

chusit. Nam aic. et locum quo venerint, insulam nimirum, et cauunm cur manscrint ibi, uno verbo exprimere potnit.

Cap. XVI. §. 9. Non sum itaque tibi illa monstraturus... ut persoprinatione to vol longa detinens rel amosna delectes, ut rationum accipiendarum diligentia, patrimonii administratione sultum occupos temporis, ut semper novo te aliquo negotio implices: Strictim adtingit Sonoca diversas mulichres occupationes, alienum-que videtur ab cius consilio, en doloris remedia disertius indicare quae commendare nolebat. Itaque verba illa patrimonii administratione librario aut lecturi tribuo, in margine exemplaris sui anperiurus: rationum accipiendarum diligentia ita illustranti, canque apinianom comprobatam arbitror eo, quod in Codicibus D, P. 2, addita est vox sel patrimonii adm.

## H.

## Ad Pulvhium de Consolatione.

Cap. III. (vlim XXII.) §. A. (buid tibi robinti, tum inimis et tum violentu fortuna? . . In medios frutres impetum facere et tum cruentu rapina concordissimam turbam imminuere. Si quen vox turba de fratrum nonnellorum, concordium numero usurpata, ut me, offenderit; en iam desinet offensia, si legerit illa ex Consol, ad Helviam Cap. IX. §. A. Nullus angustus est locus, qui hanc tum magnarum virtutum turbam capit.

§ 3. Nihil ergo prodest innocentia . . nihil antique fragalites nihil sincerus et tutus literarum anor.

Cur tandem Pincianus coniecit en toto, cur Muretus pérés probante Lipsio, pro voce tutus cur alibé scriptum aut editum est putus, aut tous?

Eleganter illim literarum amorem mum appellut moster, emque non tantum, ut summus ait Gronovius, tractationi reip, variis periculis obnoxiae opponit; nam sub Imperatoribus bellorum quidem pericula, qualia fere studiorum securitati opponi solunt, cront non tam frequentia aut solita; sed fortasse magis illicimus motronarum amorem cogitavit, eique tuta illa studia opponit.

Cap. XII. 31. Di illum Clandium Imp.) Deseque turris dis commodent, acts his diei Augusti acquet, annus vinent quandin inter mortales arit nihil ex dimu sua mortale ana sentiat. Rectorem Romano imperio filium innya fida ad probet at anti illum consortem patris quam successorum adaptent.

Verba Escoren Comany approvidint longs file algrebal chi ab editoribus band tiere sine considerates in notice, non findia ad intelligendum midi videbantur, nique mida confirmabat Callicus interpres egregius, neque satis landandus Las 6 ranga, qui hans et sequentia verba cames minus infinites its versit. "Qu'il forme son file à l'esquire de Rome, qu'il i assesse iong-trappe à se puissance ayant de l'accir pour surrequeur". Erranit ni faller in

oce adprobes. Adprobare alicui enim significat apud Senecam: fficere ut aliquis factum nestrum probet. Sic de Clementia XIII.

3. adprobare imperia sua civibus cupiens, fides autem significare posse actionem fidei habendae, seu confidendi alicui docet spist. LXVII. §. 1. Nec adhuc illi (scil. verno tempori) fides est, le vere cuius benignitati fidem habere nondum possumus. Quibus consideratis hunc ex loco elicui sensum: Probet Romanis, sive is, qui sub eius imperio sunt, filium bonum fore rectorem, ex eo quod diu illi res graves imperii confidit.

Cap. VII. (26) §. 2. Haec tamen e tiam nunc lenioribus remeliis adiuvabunt: cum voles omnium rerum oblivisci, Caesarem cogita.

Vox adiuvabunt requirit accusativum te, qui in Codd. nonnulis interpolatus est post verbum lenioribus, sed suo, ni fallor, estituetur loco, si pro vocabulo conclamato etiamnunc substituenus verba te tantum, ex quibus corruptum illud etiamnunc videri potest esse ortum.

Cap. XIII. §. 4. (32.) Per te habent (sc. exsules) ut fortunae aevientis modum ita spem quoque melioris eiusdem ac praesentis quietem.

Verborum series turbata videtur. Locutus primum de exsilit tempore ipso, transit ad statum post exsilium, et tum redit ad exsilium. Quod ineptum mihi videtur et languidum. Scribenlum puto: Per te habent ut fortunae saevientis modum (quae illos exagitatos in exsilium proturbaverat) ac praesentis quietem (nam tu illos non mortis metu, quemadmodum Caligula, in exsilio aficis), ita spem quoque melioris eiusdem. Causam huius confusionis eam fuisse puto, quod aliquis librarius memor regulae, qua ce post pronomen idem locatur, incogitate verborum ordinem ita mutavit, ut nunc in textu legitur.

Mutationis meae praesidium quaero ex Cap. XVI. (35.) §. 1. Inius libri, ubi Gruterus ultima verba pulcerrime expedivit, sententiis ita transpositis: Ibit violentior per omnia, sicut semper est volita, et atram laureatis foribus induet vestem: eas quoque domos usa iniuriae causa intrare in quas per templa aditur. Similiter n dissertatione mea exhibeute Consolationem ad Marciam corrupto oco Cap. I. §. 8: Nam volnerum quoque sanitas facilis est, dum a anguine recentia sunt: tunc et uruntur et in altum revocantur et ligitos scrutantium recipiunt ubi corrupta in malum ulcus verterunt, lifficilius curantur medelam attulisse conatus sum scribendo: Nam volnerum quoque sanitas facilis est, dum a sanguine recentia sunt et ligitos scrutantium recipiumt: ubi corrupta in malum ulcus verterunt, ita nunc potius cum Fick. scribo pro veterarunt) difficilius curantur, tunc et uruntur et in altum revocantur.

XIV. §. 3. (33.) Quid tibi referam Scipionem Africanum, cui nors fratris in excilio nuntiata est? Is frater qui eripuit fratre me carcere non potuit eripere fato et quam patiens iuris et aequi,

pietas Africani fuerit cúnctis adparuit: evdem enim die Scipio Africanus quo viatoris manibus fratrem abstulerat, tribuno quoque plebis privatus intercessit. tam magno tamen fratrem desideravit hic animo quam defenderat.

Opponitur hic Scipionis fati et voluntatis divinae patientia, eiusdem iuris legumque humanarum impatientiae. Iam iuris et aequi impatientem, non saue patientem fuisse Scipionem et hic locus et Livii probat narratio. Reducenda igitur videtur lectio impatiens iuris cet., quam priores exhibent editiones. Et saue particula in facile obscurari potuit praecedenti verbo quam.

Cap. XVII. §. 4. (36.) C. Caesar amissa sorore Drusilla, is homo qui non magis dolere quam gaudere principaliter posset, conspectum conversationemque civium suorum profugit, exsequiis sorori súae non interfuit, iusta sorori non praestitit, sed in Albano suo tesseris ac foro et provocatis huiusmodi aliis occupationibús acerbissimi funeris elevabat mala.

In his vox foro corrupta est. Ideo Pincianus coniecit tesseris ac fere etiam pernoctatis et huiusmodi cet., Lipsiús: in Albanum suum secesserit. nec foro et advocatis et huiusmodi cet. Eas vero conjecturas ingeniosas loco non medelam justam afferre per se patet. Gronovius, qua est sagacitate, nibil mutavit, sed foro explicavit per tahulam lusoriam. At dubito valde an in tali significatione adjectivum aleatorio omisisset Seneca, quod additum legimus in Suetonii Aug. Cap. LXXI., quo ex loco illa significatio petitur; neque illud magno viro largior: provocatis, quod mex sequitur, accipi posse pro arcessitis, quaesitis. Mirum quoque tum videretur cur ludos solum, eosque bis commemorasset. Pro foro legi velim mero, sic Epist. XCV. §. 4., Non minus peroigigilant, non minus potant, et oleo et mero viros provocant. Que loco, si scilicet opus sit, monemur homines, non res provocari. Ideireo provocatis mutandum videtur in provocatus. Denique particula et, cuius sedes incerta est, cum in Mss. B, E, P. 4, legetur et pervocatis et, transponenda et totus locus ita exhibendus mihi videtur:

Sed in Albano suo tesseris ac mero provocatus, et huimmodi aliis occupationibus.

## III.

## De Vita beata.

Cap. IV. §. 1. Potest aliter quoque de finiri bonum nectrus. Quod Fickertus aliis locis fecit, ut finire et finitio ederet, net vero definire et definitio, codicum auctoritate inductus (e. g. de Ira Lib. I, Cap, 3. §. 2, Epist. CXVIII. §. 11), vellem in het quoque fecisset paragrapho. Quamvis enim hoc loco codicas illa in voce consentiant, auctor noster huiusmodi inconstantise culpus admisisse non videtur.

Cap. XV. §. 6. Quicquid ex universi constitutione patiendum est igno usurpetur animo. In his verbum usurpetur Fickerti niecturae debet originem, ita fingentis e codicum corruptis itionibus: visu excipiatur, nisu eripiatur, usu eripiatur. Forma erarum verbi usurpetur valde quidem cum his congruit, sensus ro eius hic minime quadrat. Itaque non ita liberum nostrum imum literarum quasi angustiis includere volumus, ut non praeramus elegantem et aptam Lipsii coniecturam, locum ita scrintis: Quicquid ex universi constitutione patiendum est, magno noe excipiatur animo.

Cap. XVI. §. 2. Quid ergo interest? quod alii adligati sunt, i adstricti, alii destricti quoque (scil. cupiditatibus).

Fickertus dedit illud destricti, pro districti, quod omnes prios occupabat editiones. Perlustravi equidem Senecae locos, ubi stat verbum destringere. Sed ibi significabat fere: evellere (pis), deripere (ossa piscibus), aut simile quid, quae significatios hoc loco alienissimae sunt. Superiorem vero scripturam discti tuetur locus de Benef. VI, V. §. 1, ubi in Fickerti editione am legimus: Nationes districtas sine exercitu, quod idem esse bet ac si dixisset: nationes devictas, seu subactas. Ideirco rsus scribemus alii districti quoque, cuius verbi non abstrusa modum videtur significatio, si eius originem cogitamus. Eius mpe, qui distringitur, membra vinculis torta in diversasque rtes distracta sunt. Talis explicatio valde congrua videtur illi Benef. loco nationes districtas sine exercitu i. e. dispersas et : fractas; nec minus apta est huic nostro.

Cap. XVII. §. 2. Cur apud te vinum aetate tua vetustius bibi-·? cur annuum disponitur? Inter haec verba vox domus a nciano est interposita, scribente cur laute domus disponitur; m codices exhibent solum, cur avum, cur arvum, cur autem. ckertus ex corruptis illis lectionibus confecit lectionem: cur anum. Quid autem annuum hic significaret, nec ego intelligo, c ille explicavit. In plurimis codicibus legitur cur autem. Itae in voce autem verisimillime latere debet vera scriptura, quam sisse mibi videor, aliisque, ut spero, videbor, si pro iis literis cibam argentum; cuius vocis per compendium scriptae forma oxime accedit ad autem. Eoque magis arridet illa lectio, quia x illa egregie quadrat ad hanc sententiam, quum accipienda de vasis caelatis argenteis, quae in abacis, aliisque locis gno numero ingentisque pretii disponebantur; cui argento opnitur a Seneca de Tranq. Anim. 1. §. 4: argentum grave, ruri patris, sine ullo opere et nomine artificis.

Cap. XIX. §. 3. Quid mirum, cum loquantur fortia, ingen...? cum refigere se crucibus conentur in quas unusquisque vem clavos suos ipse adicit? Ad supplicium tamen acti stipitibus qulis pendent. Hi qui in se ipsi animum adocrtunt quot cupidita-

dibus tot crucibus distrahuntur: out maledici in alienam contumeliam penusti sunt.

Ita Fickertus edidit, quia in plerisque codicibus legitur verbum aut. In aliis autem pro illa voce invenitur ut vel et. Fortasse scriptum fuit in codice vetustiore at et, quae voces quum significatione essent simillimae alterutram a librariis omissam, atque ita veram lectionem penitus obscuratam puto. Nam equidem duo requiro verba, Senecamque scripsisse arbitror pro eut maledici, at ii maledici cet. Huius mutationis me facile excusationem a lectoribus puto consecuturum, si causam attulero. Seneca nempe de duobus hominum generibus in hac paragrapho loquitur, prius de iis, qui cupiditatibus distrahuntur, et quasi in crucem acti sunt, deinde vero de iis, qui in eadem conditione versantes maledicunt malorum sociis, illuduntve transeuntibus. Utrique autem illi si et maledici scribitur inepte commiscentur, sin lectionem aut maledici tenemus, non diserte, ut decet, distinguuntur, verum vi divelluntur.

Cap. XX. §. 1. Non praestant philosophi quae loquuntur.

Multum tamen praestant, quod loquuntur,... Quid mirum, si non escendunt in altum ardua adgressi? Sed si vir es, suspice, etiam si decidunt, magna conantis.

Variae lectiones primarum vocum sunt quatuor: sed si vires, sed viros, sed virtutes, sed si vir es. Nullam vero harum, neque eam, quam Fickertus edidit, veram esse, clamat sententia. Quid his corruptis faciendum sit, id est consilii. Sensus accusativum mihi requirere videtur, idcirco pro duabus ultimis verbis reponemus viros. Remanet molesta particula si, quod mendum omnium illorum in codicibus errorum fons fuisse videtur, sed mutemus illam in tu, tum credo nos locum sanavisse. Vim huius pronominis et elegantiam in tali sententia pluribus persequi, id esset credo nota praedicare. Propono igitur lectionem: sed su viros suspice.

Cap. XXV. §. 2. Pone in delicato apparatu, nihilo me feliciorem credam, quod purpura in conviviis meis substernetur. \* nihilo miserius ero, si lassa cervix mea in manipulo foeni acquiescet.

Signum posui ante nihilo, ut monerem ibi verba quaedam excidisse, id quod codices aliquot indicant, qui exhibent corruptam lectionem: multas magnam meam, aut multas magnas meas, multa magna meaque, multa magna mea. Et profecto verba quaedam adhuc requirit sententia. Nam, si quis cogitando locum persequitur, colliget necessario, ut ante nihilo me feliciorem, ita ante nihilo miserius aliquid desiderari, quod contineat conditionem, qua, etsi misera sit, tamen se non miserum fore praedicet. Fickertus corrupta illa refingenda putavit in mula magnam remeam. De primo verbo muta mihi plane convenit cum viro ille, optime de Seneca merito, omnisque eius rei deliberatio iam et ineiditur, quod quidem mutationis significatio hic requiritur, we

tet ex paragrapho tertia, ubi in simili sententia dixit: Mute in strarium hanc indulgentiam temporis et paragrapho quarta: Huie sublimi fastigio coniunge protinus praecipitem mutationem; de iquis vero verbis illi non assentior. Nam quomodo illud verm rem inter magnam meam, aut magna meaque intercidere pesset? neque, quod caput est, verba illa muta magnam rem meam idquam habent, quo fortunam secundam indicent. Equidem do, id quod saepe locis corruptis accidit, post mea verbum ma simile excidisse, idque ex ultimo meaque ita fingo, ut scridum ducam mea, beataque; totumque locum ita constituam: ta magna mea beataque. Verbum beata si locus defendere deat, defendet Nat. Quaest. Lib. IV, Cap. XIII. §. 3 Quod in un large ac beate profudit (nempe natura).

Cap. XXV. §. 1. Pone in opulentissima me domo: . . . non piciam me ob ista . . . In sublicium pontem me transfer et inter mtes abige: non ideo tamen me despiciam, quod in illorum nuro consedero qui manum ad stipem porrigunt. Si Codices qui zebent lectionem abige numeramus, ea alteri abiice longe est zeferenda, sin sententiam spectamus, altera illa, quae plurimas cupavit editiones, unice amplectenda videtur. Antea enim. iam terat Seneca In sublicium pontem me transfer. Hoc quidem excatione indigebat, non tali vero, qua mendicorum turba pro cudis grege, qui abigeretur, esset habenda; idcirco praefero tionem Inter mendicos abiice (me), i. e. relinque me, inter visimos, ut ipse vilissimus sim. Vox abiicere tali significatione necae est familiarissima, id quod indicat Epist. LXXV. §. 1 fieri posset, quid sentiam ostendere quam loqui mallem, nec supderem pedem, nec manum iactarem, ista oratoribus reliquissem, stentus sensus meos ad te pertulisse, quos nec exornassem, nec iecissem, et de Benef. I, 1 §. 6 Gratus esse adversus eum quisquam test, qui beneficium aut superbe abiecit, aut iratus impegit.

Cap. XXVII. §. 6. O vos usu maxime felices, cum primum bis imitari vitia nostra contigerit.

In voce usu doctissimi interpretes offenderunt; eamque emenri voluerunt. Gronovius nempe pro usu scribendum censuit s, Lipsius autem isti. Ita vero, ni fallor, pro verbo difficili i pondus habente, substituere intellectu quidem facilem vocem, sine ulla gravitate. Equidem in voce usu acquiescendum, eame ita explicandam arbitror, ut sit: o vos, qui tum maxime felisestis, si sapientum habitum usu, seu quotidiano vitae actu itari potestis, quum nomine sapientes fiatis, quales re numam fietis.

## IV.

## De Providentia.

Cap. I. §. 4. Suo ista tempori reserventur (scil. explicatio

rerum in natura non fortuito accidentium, sed quae certis legium reguntur) eo quidem magis, quod tu non dubitas de previdentia, sed quaeris.

Reducemus lectionem quereris, quam codices nonnulli et editiones plurimae exhibent. Ea quae statim sequuntur: In gratism te reducam cum Dis satis indicant quam longe haec scriptura praeferenda sit illi alteri: quaeris.

Cap. III. §. 3. Pro ipsis est, inquis, in exilium proiici, in egestatem d'educ i liberos, caniugem eoferre, ignominia affici, debilitari?

Si ipse pauper est bonus ille, ipsius liberi, qui saltem adhuc sub eius tutela sunt, etiam egebunt: sin liberi tantum in egestatem deducuntur, ille malum illud levare posset. Idcirco interpunctionem, quae in recentioribus invenitur editionibus, ita mutari velim, ut comma ponatur etiam ante liberos, et legatur: in egestatem deduci, liberos, coniugem efferre cet. Ita enim multa maiora indicantur mala, in quibus ferendis bonus magnitudinem sui animi indicet, nempe paupertas, et mors liberorum.

Cap. III. §. 6. Quod bellum tam cum Pyrrho quam cum divitiis gerit (Fabriciús). Requiro in grammaticis recentibus eam animadversionem, quod particulae tam quam saepe inverso ordine sunt accipiendae. Sic verba illa ita sunt vertenda quasi Seneca scripsisset: tam cum divitiis quam cum Pyrrho. Idem monui ad Lib. I. de Ira Cap. XII. §. 4 in verbis sicut pueris, qui tam parentibus amissis flebunt, quam nucibus, et exemplum addidi.

§. 8. Figunt cutem clavi et quocunque fatigatum corpus reclinavit (Regulus) voln er i incumbit.

Seculi sui more Seneca pro causa posuit effectum, nam volnus sunt hic clavi vulnerantes. Fusius illa de re disputavi in Commentariis ad libr. I de Ira Cap. XVI. §. 20. Similiter ait Tacitus Hist. II, 35 Dirigebant vulnera i. e. tela vulnerantia.

Virgilius iam praeiverat scribens Aeneid. Lib. X. vs. 16 Vulnera dirigere et calamos armare veneno.

Cap. IV. §. 5. Unde possum scire quantum adversus paupertetem tibi animi sit, si divitiis diffluis? Unde possum scire quantum adversus ignominiam et infamiam.

Etsi omnem in corrigendo odi audaciam timideque malo, quam temere agere, non tamen possum quin repetitionem corumdem verborum unde possum scire, tam parvo distantium spatio, elegantia Senecae indignam existimem, scribendumque arbitrer: Unde quantum adversus ignominiam. Sic de Benef. IV, VI. §. 3. Unde sibi istum quem trahis spiritum? Unde istam, ... lucem?

Cap. V. S. 6. Olim constitutum est quid gaudeas, quid fless . . . S. 6. Quid itaque indignamnr! quid querimur? ad hoc parati sumus. Utatur ut vult suis natura Corporibus. Nos laeti ad omnis et fortes cogitemus nihil perire de nostro. Continent hae omnes sententiae admonitionem, praeter verba ad hoc parati sumus, in

ubus nisi participium parati explicamus per destinati, qued an ari liceat dubito valde, congrua significatione en carent. Legar ideo parati simus, tum illa quoque verba aptam continent advitationem, et bene oppositam superioribus quid indignamur, quid strimur; caque scriptura legitur in codice D, ubi tamen postea recetum est simus in sumus.

## V.

## De Brevitate Vitae.

Cap. III. §. 1. Omnia licet, quae un uam ingenia fuhernut, hac unum consentiant, numquam satis hunc humanarum monum caliginem mirabuntur.

Brevitatis studium nocuit perspicuitati. Accusativus solum, que obscure, declarat baec non ita accipi debere, ac si omnes illa re consentirent, tum enim ablativum scripsisset. Omissat post unum similis vox quaedam, e sequentibus facile repetenda, mpe mirandum. Itaque locus ita erit explicandus: licet omnes mmuni consensu huius unius rei mirationem significent. Simium omissionum, quae saepius apud Senecam inveniuntur, baec bo exempla:

Epist. CXIV. §. 13. Civitas quae nunquam in eodem diu ste-Apud eodem ex stetit repetendum est statu, Quaest. Nat. VI, KVII. §. 3. aer haurientes necat (nimirum aerem haurientes), ... XCIV. §. 53. Dum facit quisque peiorem, factus est (scil. peior).

Cap. VI. §. 4. Non enim adprehenditis nec retinetis. velocissite omnium rei (temperis scil.) moram facitis, sed abire ut rem
rervacuam ac reparabilem sinitis. Quo inductus sit Fickertus út
cum ita corruptum ediderit, omittens nec ante velocissimae,
ncto ibi posito, quum codices D, E, F, et editiones superiores
m exhibeant vocem, non intelligo. Abest illa quidem vox a
dd. B, G, V, Ag. sed licet in omnibus deesset, culpam tamen
rissionis huius alterius nec, post nec retinetis, librarii multo
tius manus, meo quidem iudicio, quam Senecae mens sustineret.

Cap. VIII. §. 2. Utuntur illo (tempore) laxius quasi gratuito. In opus est Duareni coniectura (Disputt. Anniv. 1, 5) latius asi. Laxius enim significat profusius et negligentius. Vox illa sumta est ab habenis, quae equo permittuntur, ut alacriter cúrt. Hoc probatur huius libri Cap. III. paragrapho secunda, ubi meca per verbum contrarium adstrictus avaros indicat: Adstricti ti in continendo patrimonio, simul ad iacturam temporis ventum, profusissimi in eo cuius unius honesti avaritia est. Evidentius c etiam fit Epistolae XCIV. §. 23, ubi legimus: Puta . avaiam relaxatam: puta adstrictum esse luxuriam, et Plinii Secundi istolae VIII, Lib. I, §. 9: Nam quum homines ad custodiam eius cuniae) natura restrinxerit; nos contra multum ac diu pensitatus or liberalitatis communibus avaritiae vinculis eximebat.

clausit. Nam sic, et locum quo venerint, insulam nimirum, et causam cur manserint ibi, uno verbo exprimere potuit.

Cap. XVI. §. 9. Non sum itaque tibi illa monstraturus..ut peregrinatione te vel longa detineas vel amoena delectes, ut rationum accipiendarum diligentia, putrimonii administratione multum occupes temporis, ut semper novo te aliquo negotio inplices: Strictim adtingit Seneca diversas muliebres occupationes, alienumque videtur ab eius consilio, ea doloris remedia disertius indicare quae commendare nolebat. Itaque verba illa patrimonii administratione librario aut lectori tribuo, in margine exemplaris sui superiora: rationum accipiendarum diligentia ita illustranti, eamque opinionem comprobatam arbitror eo, quod in Codicibus D, P 2, addita est vox vel patrimonii adm.

## 11.

## Ad Polybium de Consolatione.

Cap. III. (olim XXII.) §. 4. Quid tibi voluisti, tam iniusta et tam violenta fortuna? . . In medios fratres inpetum facere et tam cruenta rapina concordissimam turbam inminuere. Si quem vox turba de fratrum nonnullorum, concordium numero usurpata, ut me, offenderit; ea iam desinet offensio, si legerit illa ex Consol. ad Helviam Cap. IX. §. 4. Nullus angustus est locus, qui hanc tam magnarum virtutum turbam capit.

§. 5. Nihil ergo prodest innocentia . . nihil antiqua frugalitas nihil sincerus et tutus literarum amor.

Cur tandem Pincianus coniecit ex toto, cur Muretus piris probante Lipsio, pro voce tutus, cur alibi scriptum aut editum est putus, aut tutus?

Eleganter illúm literarum amorem tutum appellat noster, eumque non tantum, ut summus ait Gronovius, tractationi reip. variis periculis obnoxiae opponit; nam sub Imperatoribus bellorum quidem pericula, qualia fere studiorum securitati opponi solent, erant non tam frequentia aut solita; sed fortasse magis illicitum matrenarum amorem cogitavit, eique tuta illa studia opposuit.

Cap. XII. (31.) Di illum (Claudium Imp.) Deaeque terris discommodent, acta hic divi Augusti aequet, annos vincat. quamdiu inter mortales erit, nihil ex domo sua mortale esse sentiat. Rectorem Romano imperio filium longa fide ad probet et antisillum consortem patris quam successorem adspiciat.

Verba Rectorem Romano imperio filium longa fide adprobet etal, ab editoribus haud fere sint considerata in notis, non facilia edintelligendum mihi videbantur, idque mihi confirmabat Galliculi interpres egregius, neque satis laudandus La Grange, qui hace et sequentia verba tamen minus feliciter ita vertit: "Qu'il forme son fils à l'empire de Rome, qu'il l'associe long-temps à sappuissance ayant de l'avoir pour successeur". Erravit ni faller in

voce adprobet. Adprobare alicus enim significat apud Senecam: efficere ut aliquis factum nostrum probet. Sic de Clementia XIII. §. 3. adprobare imperia sua civibus cupiens, fides autem significare posse actionem fidei habendae, seu confidendi alicui docet Epist. LXVII. §. 1. Nec adhuc illi (scil. verno tempori) fides est, de vere cuius benignitati fidem habere nondum possumus. Quibus consideratis hunc ex loco elicui sensum: Probet Romanis, sive iis, qui sub eius imperio sunt, filium bonum fore rectorem, ex eo quod diu illi res graves imperii confidit.

Cap. VII. (26) §. 2. Haec tamen etiam nunc lenioribus remediis adiwabunt: cum voles omnium rerum oblivisci, Caesarem cogita.

Vox adiuvabunt requirit accusativum te, qui in Codd. nonnullis interpolatus est post verbum lenioribus, sed suo, ni fallor, restituetur loco, si pro vocabulo conclamato etiamnune substituemus verba te tantum, ex quibus corruptum illud etiamnune videri potest esse ortum.

Cap. XIII. §. 4. (32.) Per te habent (sc. exsules) ut fortunae saevientis modum ita spem quoque melioris eiusdem ac praesentis quietem.

Verborum series turbata videtur. Locutus primum de exsilii tempore ipso, transit ad statum post exsilium, et tum redit ad exsilium. Quod ineptum mihi videtur et languidum. Scribendum puto: Per te habent ut fortunae saevientis modum (quae illos exagitatos in exsilium proturbaverat) ac praesentis quietem (nam tu illos non mortis metu, quemadmodum Caligula, in exsilio afficis), ita spem quoque melioris eiusdem. Causam huius confusionis eam fuisse puto, quod aliquis librarius memor regulae, qua ac post pronomen idem locatur, incogitate verborum ordinem ita mutavit, ut nunc in textu legitur.

ŀ

-

\*\*

7

Mutationis meae praesidium quaero ex Cap. XVI. (35.) §. 1. hains libri, ubi Gruterus ultima verba pulcerrime expedivit, sententiis ita transpositis: Ibit violentior per omnia, sicut semper est solita, et atram laureatis foribus induet vestem: eas quoque domos ema iniuriae causa intrare in quas per templa aditur. Similiter in dissertatione mea exhibente Consolationem ad Marciam corrupto loco Cap. I. §. 8: Nam volnerum quoque sanitas facilis est, dum a sanguine recentia sunt: tunc et uruntur et in altum revocantur et digitos scrutantium recipiunt ubi corrupta in malum ulcus verterunt, difficilius curantur medelam attulisse conatus sum scribendo: Nam telescum quoque sanitas facilis est, dum a sanguine recentia sunt et digitos scrutantium recipiunt: ubi corrupta in malum ulcus verterunt, (ita nunc potius cum Fick. scribo pro veterarunt) difficilius curantur, tunc et uruntur et in altum revocantur.

XIV. §. 3. (33.) Quid tibi referam Scipionem Africanum, cui vers fratris in excilio nuntiata est? Is frater qui eripuit fratre m ercere non potuit eripere fato et quam patiens iuris et aequi

pietas Africani fuerit cúnctis adparuit: eodem enim die Scipio Africanus quo viatoris manibus fratrem abstulerat, tribuno quoque plebis privatus intercessit. tam magno tamen fratrem desideravit hic animo quam defenderat.

Opponitur hic Scipionis fati et voluntatis divinae patientia, eiusdem iuris legumque humanarum impatientiae. Iam iuris et aequi impatientem, non sane patientem fuisse Scipionem et hic locus et Livii probat narratio. Reducenda igitur videtur lectio impatiens iuris cet., quam priores exhibent editiones. Et sane particula in facile obscurari potuit praecedenti verbo quam.

Cap. XVII. §. 4. (36.) C. Caesar amissa sorore Drusilla, is homo qui non magis dolere quam gaudere principaliter posset, conspectum conversationemque civium suorum profugit, exsequiis sororis súae non interfuit, iusta sorori non praestitit, sed in Albano suo tesseris ac foro et provocatis huiusmodi aliis occupationibús acerbissimi funeris elevabat mala.

In his vox foro corrupta est. Ideo Pincianus coniecit tesseris ac fere etiam pernoctatis et huiusmodi cet., Lipsiús: in Albanum suum secesserit. nec foro et advocatis et huiusmodi cet. Eas vero coniecturas ingeniosas loco non medelam iustam afferre per se patet. Gronovius, qua est sagacitate, nihil mutavit, sed foro explicavit per tahulam lusoriam. At dubito valde an in tali significatione adjectivum aleatorio omisisset Seneca, quod additum legimus in Suetonii Aug. Cap. LXXI., quo ex loco illa significatio petitur: neque illud magno viro largior: provocatis, quod mox sequitur, accipi posse pro arcessitis, quaesitis. Mirum quoque tum videretur cur ludos solum, eosque bis commemorasset. Pro foro legi velim mero, sic Epist. XCV. S. 4., Non minus peroigigilant, non minus potant, et oleo et mero viros provocant. Quo loco, si scilicet opus sit, monemur homines, non res provocari. Ideirco provocatis mutandum videtur in provocatus. Denique particula et, cuius sedes incerta est, cum in Mss. B, E, P. 4, legetur et pervocatis et, transponenda et totus locus ita exhibendus mihi videtur:

Sed in Albano suo tesseris ac mero provocatus, et huimmodi aliis occupationibus.

#### III.

## De Vita beata.

Cap. IV. §. 1. Potest aliter quoque de finiri bonum nectrum. Quod Fickertus aliis locis fecit, ut finire et finitio ederet, net vero definire et definitio, codicum auctoritate inductus (e. g. de Ira Lib. I, Cap, 3. §. 2, Epist. CXVIII. §. 11), vellem in het quoque fecisset paragrapho. Quamvis enim hoc loco codicas illa in voce consentiant, auctor noster huiusmodi inconstantine culpun admisisse non videtur.

Cap. XV. §. 6. Quicquid ex universi constitutione patiendum est magno usurpetur animo. In his verbum usurpetur Fickerti coniecturae debet originem, ita fingentis e codicum corruptis lectionibus: visu excipiatur, nisu eripiatur, usu eripiatur. Forma literarum verbi usurpetur valde quidem cum his congruit, sensus vero eius hic minime quadrat. Itaque non ita liberum nostrum animum literarum quasi angustiis includere volumus, ut non praeferamus elegantem et aptam Lipsii coniecturam, locum ita scribentis: Quicquid ex universi constitutione patiendum est, magno nobis excipiatur animo.

Cap. XVI. §. 2. Quid ergo interest? quod alii adligati sunt, alii adstricti, alii destricti quoque (scil. cupiditatibus).

Fickertus dedit illud destricti, pro districti, quod omnes priores occupabat editiones. Perlustravi equidem Senecae locos, ubi exstat verbum destringere. Sed ibi significabat fere: evellere (pilos), deripere (ossa piscibus), aut simile quid, quae significationes hoc loco alienissimae sunt. Superiorem vero scripturam districti tuetur locus de Benef. VI, V. §. 1, ubi in Fickerti editione etiam legimus: Nationes districtas sine exercitu, quod idem esse debet ac si dixisset: nationes devictas, seu subactas. Idcirco rursus scribemus alii districti quoque, cuius verbi non abstrusa admodum videtur significatio, si eius originem cogitamus. Eius nempe, qui distringitur, membra vinculis torta in diversasque partes distracta sunt. Talis explicatio valde congrua videtur illi de Benef. loco nationes districtas sine exercitu i. e. dispersas et sic fractas; nec minus apta est huic nostro.

Cap. XVII. §. 2. Cur apud te vinum aetate tua vetustius bibitur? cur annuum disponitur? Inter haec verba vox domus a Pinciano est interposita, scribente cur laute domus disponitur; nam codices exhibent solum, cur avum, cur arvum, cur autem. Fickertus ex corruptis illis lectionibus confecit lectionem: cur annuum. Quid autem annuum hic significaret, nec ego intelligo, nec ille explicavit. In plurimis codicibus legitur cur autem. Itaque in voce autem verisimillime latere debet vera scriptura, quam ervisse mibi videor, aliisque, ut spero, videbor, si pro iis literis scribam argentum; cuius vocis per compendium scriptae forma proxime accedit ad autem. Eoque magis arridet illa lectio, quia vox illa egregie quadrat ad hanc sententiam, quum accipienda sit de vasis caelatis argenteis, quae in abacis, aliisque locis magno numero ingentisque pretii disponebantur; cui argento opponitur a Seneca de Tranq. Anim. 1. §. 4: argentum grave, rustici patris, sine ullo opere et nomine artificis.

Cap. XIX. §. 3. Quid mirum, cum loquantur fortia, ingentia...? cum refigere se crucibus conentur in quas unusquisque vestrum clavos suos ipse adicit? Ad supplicium tamen acti stipitibus singulis pendent. Hi qui in se ipsi animum adocrtunt quot cupidita:

libus tot crucibus distrahuntur: aut maledici in alienam contumeliam venusti sunt.

Ita Fickertus edidit, quia in plerisque codicibus legitur verbum aut. In aliis autem pro illa voce invenitur ut vel et. Fortasse scriptum fuit in codice vetustiore at et, quae voces quum significatione essent simillimae alterutram a librariis omissam, atque ita veram lectionem penitus obscuratam puto. Nam equidem duo requiro verba, Senecamque scripsisse arbitror pro aut maledici, at ii maledici cet. Huius mutationis me facile excusationem a lectoribus puto consecuturum, si causam attulero. Seneca nempe de duobus hominum generibus in hac paragrapho loquitur, prius de iis, qui cupiditatibus distrahuntur, et quasi in crucem acti sunt, deinde vero de iis, qui in eadem conditione versantes maledicunt malorum sociis, illuduntve transeuntibus. Utrique autem illi si et maledici scribitur inepte commiscentur, sin lectionem aut maledici tenemus, non diserte, ut decet, distinguuntur, verum vi divelluntur.

Cap. XX. §. 1. Non praestant philosophi quae loquuntur. Multum tamen praestant, quod loquuntur,... Quid mirum, si non escendunt in altum ardua adgressi? Sed si vir es, suspice, etiam

si decidunt, magna conantis.

Variae lectiones primarum vocum sunt quatuor: sed si vires, sed viros, sed virtutes, sed si vir es. Nullam vero harum, neque eam, quam Fickertus edidit, veram esse, clamat sententia. Quid his corruptis faciendum sit, id est consilii. Sensus accusativum mihi requirere videtur, idcirco pro duabus ultimis verbis reponemus viros. Remanet molesta particula si, quod mendum omnium illorum in codicibus errorum fons fuisse videtur, sed mutemus illam in tu, tum credo nos locum sanavisse. Vim huius pronominis et elegantiam in tali sententia pluribus persequi, id esset credo nota praedicare. Propono igitur lectionem: sed tus viros suspice.

Cap. XXV. §. 2. Pone in delicato apparatu, nihilo me feliciorem credam, quod purpura in conviviis meis substernetur. \* nihilo miserius ero, si lassa cervix mea in manipulo foeni acquiescet.

Signum posui ante nihilo, ut monerem ibi verba quaedam excidisse, id quod codices aliquot indicant, qui exhibent corruptam lectionem: multas magnam meam, aut multas magnas mess, multa magna meaque, multa magna mea. Et profecto verba quaedam adhuc requirit sententia. Nam, si quis cogitando locum persequitur, colliget necessario, ut ante nihilo me feliciorem, ita ante nihilo miserius aliquid desiderari, quod contineat conditionem, qua, etsi misera sit, tamen se non miserum fore praedicet. Fickertus corrupta illa refingenda putavit in mula magnam rem meam. De primo verbo mula mibi plane convenit cum viro ille, optime de Seneca merito, omnisque eius rei deliberatio iam ee inciditur, quod quidem mutationis significatio hic requiritur, ut

patet ex paragrapho tertia, ubi in simili sententia dixit: Muta in contrarium hanc indulgentiam temporis et paragrapho quarta: Huie tam sublimi fastigio coniunge protinus praecipitem mulationem; de reliquis vero verbis illi non assentior. Nam quomodo illud verbum rem inter magnam meam, aut magna meaque intercidere potuisset? neque, quod caput est, verba illa muta magnam rem meam quidquam habent, quo fortunam secundam indicent. Equidem credo, id quod saepe locis corruptis accidit, post mea verbum forma simile excidisse, idque ex ultimo meaque ita fingo, ut scribendum ducam mea, beataque; totumque locum ita constituam: Muta magna mea beataque. Verbum beata si locus defendere debeat, defendet Nat. Quaest. Lib. IV, Cap. XIII. §. 3 Quod in usum large ac beate profudit (nempe natura).

Cap. XXV. §. 1. Pone in opulentissima me domo: . . . non suspiciam me ob ista . . . In sublicium pontem me transfer et inter egentes abige: non ideo tamen me despiciam, quod in illorum numero consedero qui manum ad stipem porrigunt. Si Codices qui praebent lectionem abige numeramus, ea alteri abiice longe est praeferenda, sin sententiam spectamus, altera illa, quae plurimas occupavit editiones, unice amplectenda videtur. Antea enim iam dixerat Seneca In sublicium pontem me transfer. Hoc quidem explicatione indigebat, non tali vero, qua mendicorum turba pro pecudis grege, qui abigeretur, esset habenda; idcirco praefero lectionem Inter mendicos abiice (me), i. e. relinque me, inter vilissimos, ut ipse vilissimus sim. Vox abiicere tali significatione Senecae est familiarissima, id quod indicat Epist. LXXV. §. 1 Si fieri posset, quid sentiam ostendere quam loqui mallem, nec supploderem pedem, nec manum iactarem. ista oratoribus reliquissem, contentus sensus meos ad te pertulisse, quos nec exornassem, nec abiecissem, et de Benef. I, 1 §. 6 Gratus esse adversus eum quisquam potest, qui beneficium aut superbe abiecit, aut iratus impegit.

Cap. XXVII. §. 6. O vos usu maxime felices, cum primum vobis imitari vitia nostra contigerit.

In voce usu doctissimi interpretes offenderunt; eamque emendari voluerunt. Gronovius nempe pro usu scribendum censuit aum, Lipsius autem isti. Ita vero, ni fallor, pro verbo difficili sed pondus habente, substituere intellectu quidem facilem vocem, at sine ulla gravitate. Equidem in voce usu acquiescendum, eamque ita explicandam arbitror, ut sit: o vos, qui tum maxime felices estis, si sapientum habitum usu, seu quotidiano vitae actu imitari potestis, quum nomine sapientes fiatis, quales re numquam fietis.

## IV.

## De Providentia.

Cap. I. §. 4. Suo ista tempori reserventur (scil. explicatio

rerum in natura non fortuito accidentium, sed quae certis legibus reguntur) eo quidem magis, quod tu non dubitas de providentia, sed quaeris.

Reducemus lectionem quereris, quam codices nonnulli et editiones plurimae exhibent. En quae statim sequuntur: In gratium te reducam cum Dis satis indicant quam longe haec scriptura praeferenda sit illi alteri: quaeris.

Cap. III. §. 3. Pro ipsis est, inquis, in exilium proiici, in egestatem d'educ i liberos, caniugem ecferre, ignominia affici, debilitari?

Si ipse pauper est bonus ille, ipsius liberi, qui saltem adhuc sub eius tutela sunt, etiam egebunt: sin liberi tantum in egestatem deducuntur, ille malum illud levare posset. Idcirco interpunctionem, quae in recentioribus invenitur editionibus, ita mutari velim, ut comma ponatur etiam ante liberos, et legatur: in egestatem deduci, liberos, coniugem efferre cet. Ita enim multo maiora indicantur mala, in quibus ferendis bonus magnitudinem sui animi indicet, nempe paupertas, et mors liberorum.

Cap. III. §. 6. Quod bellum tam cum Pyrrho quam cum divitiis gerit (Fabriciús). Requiro in grammaticis recentibus eam animadversionem, quod particulae tam quam saepe inverso ordine sunt accipiendae. Sic verba illa ita sunt vertenda quasi Seneca scripsisset: tam cum divitiis quam cum Pyrrho. Idem monui ad Lib. I. de Ira Cap. XII. §. 4 in verbis sicut pueris, qui tam parentibus amissis sebunt, quam nucibus, et exemplum addidi.

§. 8. Figunt cutem clavi et quocunque fatigatum corpus reclinavit (Regulus) voln er i incumbit.

Seculi sui more Seneca pro causa posuit effectum, nam volnus sunt hic clavi vulnerantes. Fusius illa de re disputavi in Commentariis ad libr. I de Ira Cap. XVI. §. 20. Similiter ait Tacitus Hist. II, 35 Dirigebant vulnera i. e. tela vulnerantia.

Virgilius iam praeiverat scribens Aeneid. Lib. X. vs. 16

Vulnera dirigere et calamos armare veneno.

Cap. IV. §. 5. Unde possum scire quantum adversus paupertstem tibi animi sit, si divitiis diffluis? Unde possum scire quantum adversus ignominiam et infamiam.

Etsi omnem in corrigendo odi audaciam timideque malo, quam temere agere, non tamen possum quin repetitionem corumdem verborum unde possum scire, tam parvo distantium spatio, elegantia Senecae indignam existimem, scribendumque arbitrer: Unde quantum adversus ignominiam. Sic de Benef. IV, VI. §. 3. Unde sibi istum quem trahis spiritum? Unde istam, ... lucem?

Cap. V. S. 6. Olim constitutum est quid gaudeas, quid fless... S. 6. Quid itaque indignamnr! quid querimur? ad hoc parati sumus. Utatur ut vult suis natura Corporibus. Nos laeti ad omnis et fortes cogitemus nihil perire de nostro. Continent hae omnes sententiae admonitionem, praeter verba ad hoc parati sumus, in

quibus nisi participium parati explicemus per destinati, qued an fieri liceat dubito valde, congrua significatione ea carent. Legatur ideo parati simus, tum illa quoque verba aptam continent adhortationem, et bene oppositam superioribus quid indignamus, quid querimus; enque scriptura legitur in codice D, ubi tamen postea correctum est simus in sumus.

## V.

## De Brevitate Vitae.

Cap. III. §. 1. Omnia licet, quae un uam ingenia fuhernut, in hoc unum consentiant, numquam satis hunc humanarum mentium caliginem mirabuntur.

Brevitatis studium nocuit perspicuitati. Accusativus solum, idque obscure, declarat baec non ita accipi debere, ac si omnes de illa re consentirent, tum enim ablativum scripsisset. Omissa est post unum similis vox quaedam, e sequentibus facile repetenda, nempe mirandum. Itaque locus ita erit explicandus: licet omnes communi consensu huius unius rei mirationem significent. Similium omissionum, quae saepius apud Senecam inveniuntur, haec dabo exempla:

Epist. CXIV. §. 13. Civitas quae numquam in eodem diu stetis. Apud eodem ex stetit repetendum est statu, Quaest. Nat. VI, XXVII. §. 3. aer haurientes necat (nimirum aerem haurientes), Ep. XCIV. §. 53. Dum facit quisque peiorem, factus est (scil. peior).

Cap. VI. §. 4. Non enim adprehenditis nec retinetis. velocissimae omnium rei (temporis scil.) moram facitis, sed abire ut rem supervacuam ac reparabilem sinitis. Quo inductus sit Fickertus út locum ita corruptum ediderit, omittens nec ante velocissimae, puncto ibi posito, quum codices D, E, F, et editiones superiores eam exhibeant vocem, non intelligo. Abest illa quidem vox a codd. B, G, V, Ag. sed licet in omnibus deesset, culpam tamen omissionis huius alterius nec, post nec retinetis, librarii multo potius manus, meo quidem iudicio, quam Senecae mens sustineret.

Cap. VIII. §. 2. Utuntur illo (tempore) laxius quasi gratuito. Non opus est Duareni coniectura (Disputt. Anniv. 1, 5) latius quasi. Laxius enim significat profusius et negligentius. Vox illa desumta est ab habenis, quae equo permittuntur, ut alacriter cúrrat. Hoc probatur huius libri Cap. III. paragrapho secunda, ubi Seneca per verbum contrarium adstrictus avaros indicat: Adstricti sunt in continendo patrimonio, simul ad iacturam temporis ventum est, profusissimi in eo cuius unius honesti avaritia est. Evidentius hoc etiam fit Epistolae XCIV. §. 23, ubi legimus: Puta. avaritiam relaxatam: puta adstrictam esse luxuriam, et Plinii Secundi Epistolae VIII, Lib. I, §. 9: Nam quum homines ad custodiam eius (pecuniae) natura restrinxerit; nos contra multum ac diu pensitatus emor liberalitatis communibus avaritiae vinculis eximebat.

Cap. XII. §. 3. Quid illi, qui in componendis, audiendis, dicendis canticis operati sunt. Cantica, opinor, non dicuntur, sed discuntur, idque melius congruet verbis operati sunt. Itaque illa lectio cod. T. videtur recipienda esse.

Cap. XIII. §. 2. Quae sive contineas, nihil tacitam conscientiam invant, sive proferas, non doctior videaris, sed molestior. In codd. G, D, E, legitur pro invant, invaserit. Quae lectio quiden corrupta est, sed veram tamen indicare mihi videtur, nempe inverint, nam conjunctivus hic pariter requiritur, atque mox in verbo videaris.

Cap. XIV. §. 5. Nullo nobis seculo interdictum est, in omnia admittimur et, si magnitudine animi egredi humanae inbecillitatis angustias libet, multum per quod spatiemur temporis est. Disputare cum Socrate licet, dubitare cum Carneade, cum Epicuro quiescere, hominis naturam cum Stoicis vincere, cum Cynicis excedere, cum rerum natura in consortium omnis aevi patiatur incedere. Primum deest accusativus personae in ultimis verbis, haud opinor omittendus apud patiatur, deinde non congruens vero est, naturam terrestrem nobis omnis aevi aditum permittere; imo ipse noster hic ait: si magnitudine animi egredi humanae imbecillitatis angustias libet. In editionibus praecedentibus legitur pariter pro patiatur. Illa vox habet quo se commendet, verum codicum auctoritate destituta videtur: vulgatae autem longe praestat. Possimus tamen, credo, scripturam patiatur tueri, si statuamus due hic verba excidisse nos et non, propter vicinorum verborum similitudinem, atque ita a Seneca locum eum scriptum fuisse:

Cum rerum natura in consortium (non) omnis (nos) aevi petiatur incedere.

Cap. XIX. §. 1. Quosdam.. misera subit cogitatio laborasse ips os in titulum sepulcri. Non concoquo pronomen ipsos. In plurimis codicibus quidem legitur. Sed in cod. V. occurrit illos, in aliis pronomen omissum est. In antiquis editionibus et codice S, ipsum transpositum est ante laborasse. Idcirco vocem aliena manu invectam agnoscere mihi videor. Nam scripsit, opinor, Seneca laborasse se. Se vero obrutum videtur terminatione verbi laborasse; librarii autem tale pronomen desiderantes, sua auctoritate ipsos, pro se, in locum illum instruserunt.

Scripsi Zutphenii in Neerlandia.

H. C. Michaelis.

## Druck fehler.

## IX.

Ueber die composition der zweiten rhapsodie der Hias, mit bezug auf Köchly's disputatio de Iliadis B, 1-483.

Die erhöhte aufmerksamkeit, welche sich seit Lachmann's betrachtungen über Homers Ilias der composition der homerischen gedichte, insbesondre der llias zugewendet hat, hat für und wider die einheit derselben eine reihe von kämpfern auf das feld gerufen, welche, wie man auch über die noch nicht zur allgemeinen anerkennung gekommenen resultate denken mag, immerhin die nöthigung mit sich führten, die art des zusammenhangs einzelner theile und deren bedeutung an sich und für das ganze genauer in's auge zu fassen, als es bisher geschehen war. Wie einst die zweisel der έγστατικοί die verschiedenen λύσεις herbeiführten, so hat das bemühen, auf grund angeblicher oder wirklicher widersprüche und ungereimtheiten in der dichtung die Ilias in ihre ursprünglichen elemente zu zersetzen und das ungeeignete auszuscheiden, auf der andern seite, wovon besonders Nägelsbacks erklärungen zeugniss geben, ein tieferes verständniss einzelner partieen und der composition der dichtung herbeigeführt. solchem tieferen eingehen wünschte auch ich durch die folgenden bemerkungen mittelbar oder unmittelbar beizutragen.

Die abhandlung von Köchly, welche in weiterer ausführung vand rechtfertigung eines in der Darmstädter philologen-versammlung gehaltenen vertrags besonders mit Nägelsbach es zu thun hat, dessen scharfsinn mit unbefangener gerechtigkeit anerkannt wird, vermisst, was die composition betrifft, ver allem unter hinweisung auf Lachmann eine innigere verknüpfung der beiden ersten gesänge. Mir dünkt, mit unrecht. Da sich theils ausdrückliche beziehungen auf den inhalt des ersten gesangs, die uns völlig unverdächtigt überliefert sind (3 f. 239—242. 375—378), theils leisere anspielungen (232 f. 342. 346 f. 420.) vorfinden, da ferner der verlauf der begebenheiten im zweiten buche aus dem ersten sich naturgemäss entwickelt, so ist ein zusammenhang, wir mögen ihn mehr äusserlich eder innerlich fassen, nicht zu verkennen. Mit der absicht des Zeus, den Achill zu ehren, 3 f. wird die sendung des verderblichen traumes und durch diesen die

schlacht motivirt. Traum und schlacht aber sind jedenfalls, wie man auch von 3 f. denken mag, als ausführung des der Thetis gegebenen versprechens anzuerkennen, vgl. 419 f. Bei allen diesen einleitungen zur schlacht, sowohl 1—483 als in dem schiffskatalog 686 ff. und bei dem hierauf folgenden kampf ist Achill als abwesend vorausgesetzt; alle diese theile reihen sich darum in das gedicht von der  $\mu \tilde{\eta} r v_s$  ein, und beziehen sich theilweise ausdrücklich hierauf 686 ff. Man liebt es zwar, den schiffskatalog, und den anfang der zweiten rhapsodie als selbständige

als eine relative betrachten, so dass sie gleich den Eddaliedern doch zu einem cyclus zusammengehören. Denn solche einleitende und vorbereitende gesänge haben ihre bedeutung nicht für sich, sondern nur in dem zusammenhang mit dem ganzen, zu dem sie gehören, und man muss jedenfalls annehmen, dass sie entweder zu unsrer, oder zu irgend einer andern, verloren gegangenen llias gehört haben. Sie verhalten sich anders, als die verglei-

lieder zu behandeln; doch müsste man diese selbständigkeit nur

chungsweise selbständigere Δολώνεια.

Indessen wir wollen die ausstellungen, die gegen den zusammenhang der zweiten mit der ersten rhapsodie gemacht werden, noch näber prüfen. - Herr Köchly erwartet vorerst häufigere anspielungen auf den inhalt des ersten gesangs. Da wir sahen, dass die begebenheiten entwicklungen und folgen der unes sind, und aus dieser sich erklären, so kann sich diese erwartung nur auf die reden beziehen. Was nun die reden Agamemnon's betrifft, so lag es sicherlich nicht in seinem interesse, es sei von der βουλή oder bei dem ersten auftreten in der ἀγορή das zerwürfniss mit Achill zu berühren. Erst als die gefahr beseitigt, die ordnung im heer und die unterwerfung unter den oberbefehl befestigt ist, kann Agamemnon, ohne zweifel durch Nestors auspielung 342 f. 346 f. veranlasst, 375 ff. den unseeligen streit erwähnen, in welchen er durch Zeus verleitet worden sei. Nichts desto weniger ist sein auftreten im rath und vor dem volke aus den vorgängen im ersten buche psychologisch erklärbar. Agsmemnon erscheint von dem gefühl seiner oberherrlichen macht bis zu thörichtem übermuthe fortgerissen, der ihn in ungebühr Achill von sich stossen, und da Achill ihm gedroht hatte, er werde ihn noch schmerzlich vermissen, 240 f. auch ohne Achill den sieg versuchen hiess. Das war die "Arn der leidenschaft, die ihn beherrschte I, 115. dabei mochte sich sein vertrauen auf den besondern beistand stützen, dessen sich der oberste herrscher von Zess zu erfreuen hatte. Innere regungen gestalten sich aber auch sonst bei Homer zu gottgesendeten träumen. Selbst die versuchung, in welcher allerdings die verblendung noch fortwirkt, war, so unglücklich sie auch ausschlägt, dennoch psychologisch begründet-Freilich wollte Agamemnon den kampf, und seine rede enthält auch, wie Nügelsbach treffend erinnert hat, indirekt aufforderun-

gen dazu; aber gerade, weil das vorangegangene die gemüther des volks gegen ihn erregt haben musste, wollte er das unpopuläre eines solchen vorschlags lieber andern übertragen 75, sich selber aber die nöthige popularität wieder gewinnen, indem er den gefühlen und wünschen des heeres nachzugeben schien. Jedenfalls setzt die versuchung ein misstrauen in die stimmung des volkes voraus, wie es sich aus den begebenheiten der ersten rhapsodie natürlich erklärt. Wenn aber K. gegen meine annahme, dass in der versuchung Agamemnon noch unter dem einfluss der "Aty erscheine, p. 11 einwendet, "quasi ipso poëta testante v. 37 φη γαρ ο γ' αιρήσειν, non furor ille constitisset in certissima de llio αὐτῆμας expugnando persuasione, cui persuasioni fervida ad bellum gerendum, non simulata ad fugam capessendam adhortatio unice convenit" so schliesst wohl die v. 37 erwähnte siegeshoffnung jeden zweifel über den zunehmenden entschluss in der seele Agamemnon's aus; aber wenn so ziel und zweck feststand, so war immer noch die wahl der mittel, um auf das sicher scheinende ziel hinzuarbeiten, frei gegeben; so dass auch diese wahl unter der einwirkung der "Arn stehen konnte. Die versuchung gehört endlich zu den hemmungen, die in den direkten fortschritt zu dem in der ersten rhapsodie angekündigten ziel, den Achill zu verberrlichen, eintreten; diese hemmungen und spannungen wird aber niemand der natur des epos widersprechend nennen wollen.

Was sodann die rede des Thersites betrifft, so vermisst K. mit Haupt insbesondre die erwähnung der pest; sie hätte jedoch, auch wenn sie erwähnt worden wäre, schwerlich dem schicksal der verse 3. 4. 239-242 entgehen können. Die kritik, welche die vorbandenen zeugnisse, obwohl sie uns aus dem alterthum ohne eine spur von verdacht überliefert sind, verwirft, darf sich über den mangel weiterer nicht beschweren. Indessen haben in v. 232 f. γυναϊκα νέην — ηντ' αὐτὸς ἀπονόσφι κατίσγεαι die scholien B und Wolf an das beispiel der Chryseis gedacht. Letzterer sagt: "xarezew geht auf ein zurückhalten, wenn man um die rückgabe gebeten wird, wie Agamemnon um die Chryseis." Dann kann man in gleicher weise bei 234 κακῶν ἐπιβασκέμεν mit den scholien BL an die pest denken, weil das ou uer couner, unmittelbar mit γυναϊκα, ην κατίσχεαι verknüpft ist. Vielleicht aber erinnert κατίσγεαι noch eher an die Briseis. Was man jedoch hievon halte, wir müssen mit Nägelsbach urtheilen, dass die hervorhebung der gegen Achill verübten kränkung den zwecken des Thersites am nächsten lag. Nicht nur hatte Ag. die Chryseis, um die pest zu beendigen, freigegeben, so dass nun der raub der Beiseis das einzige noch dauernde beispiel von habsucht und tyrannischer anmassung war, sondern es ist auch ein charakteristischer zug in dem auftreten des demagogen, dass er mit der eigenen sache, um sie zu unterstützen, die des sonst von

ihm geschmähten helden vermischt. Von grosser wirkung, wenn man darauf achtet, ist es, dass Thersites unmittelbar von der drohung. Ag. werde, wenu sie sich von ihm zurücksiehen, einsehen, η δά τί οι χ' ήμεις προςαμύνομεν, η και ούκί, auf Achill, als wäre er seines gleichen, übergeht. Wenn man von 239-242 mehreres anderswo findet, und daran die vermuthung einer interpolation knupft, verräth dieses hereinziehen Achills, das so trefflich zu dem charakter des demagogen passt, und der köstliche zug, dass ein Thersites dem Achill vorwirft: άλλα μάλ' οὐχ

Άγιλῆι γόλος φρεσίν — wohl den interpolator?

Von den fürsten, welche nur das interesse haben, die obergewalt Agamemnon's zu befestigen, ist nicht zu erwarten, dass sie auf die durch Agamemnon's leidenschaft verschuldete üble lage des heers ausdrücklich eingehen. Die rede des Odysseus 284-332 bietet keine stelle, wo eine berührung jener vorfälle nöthig gewesen wäre; die des Nestor berührt den hader zwischen Ag. und Achill 342 ganz allgemein; dass nämlich bei der behauptung αύτως γάρ δ' ἐπέεσσ' ἐριδαίνομεν die beziehung auf jenen speziellen fall zu grunde liegt, ersehen wir aus Agamemnon's antwort: 375 ff. we μετ' απρήκκτους έριδας das αύτως έριδαίνομεν wieder aufnimmt. Und wenn denn Nestor 344 f. Agamemnon ermahnt, auch fernerhin, unbekümmert um die sondergelüste einzelner, den oberbefehl zu führen, so wird man unwilkürlich wieder an Achill (vgl. A, 169 f.) erinnert.

Andre ausstellungen beziehen sich auf den zusammenhang der zweiten rhapsodie in sich selber. Es ist vornehmlich die βουλή γερόντων 53-86, die von Lachmann, Haupt, Köchly, Düntser verworfen ward. Wenn man einmal darüber entschieden ist, so lässt man sich denn freilich durch die entgegenstehenden zeugnisse für die  $\beta o \nu \lambda \dot{\eta}$  nicht stören. Indessen ist gegen die berufung auf Aristarchs athetese der verse 193 - 197 zu erinnern, dass die von seiner schule angeführten gründe ὅτι ἀπεοικότες οἱ λόγοι καὶ μή προτρεπτιχοί είς καταστολήν keineswegs genügen. Denn warun sollte nicht die von Odysseus nahe gelegte erkenntniss, dass Agememnon, dass alle die fürsten, die am rathe theilnahmen, nicht für die flucht seien, warum sollte nicht die furcht vor Agamemnen's strafender gewalt beitragen, die zur flucht geneigten von ihrem vorhaben abzubringen? - Auch 143 ward von Aristarch verworfen, ότι κενώς έπεξηγείται· το γάρ νοούμενον το αθνό. Ware aber die ausnehmung derer, welche dem rathe beigewohnt, wirklich nichtssagend? Wie dem jedoch sei, an der βουλή selbst zweifelte keiner der Alexandriner. Auch alle handschriften hatten dieselbe, sowohl die nheiovs und γαριέσταται als die κοιναί, vgl. die scholien zu 52. Mir scheint, dass bei diesen ausdrücklichen zeugnissen die kritik einem bescheidenen misstrauen, ob der eigene geschmack norm werden könne, raum gehen dürfte.

K. führt dann hinsichtlich der verse 60-.70 an, dens Zene-

dot nach Spitzner's bemerkung wohl weniger an der wiederholung sich gestessen habe, als daran, "quod hisce versibus reliqui Graecorum duces stulti (vísioi) iudicarentur, neque Agamemno selus, nt v. 38 ostendere videtur." Indessen die verse sind von den folgenden kritikern geschützt worden, und die art, wie sie vertheidigt werden, setzt bei Zenedot keinen andern anstoss voraus. als dass sie zum dritten mal vorkommen; vgl. Duntser de Zenod. stud. p. 153. Am beachtenswerthesten erscheinen die einwürfe gegen 76-83. Aristarch scheint für die verschiedenen απορήματα, die bei dieser stelle geäussert wurden, keine bessere lösung gehabt zu haben, als die tilgung der stelle. Das erste bedenken, dass Ag. nicht gestanden sei, ist vielleicht im gegensatz zu Zenodot veranlasst, welcher, weil v. 76 das niedersitzen erwähnt ist, statt v. 55 zwei verse, worin auch des aufstehens erwähnung geschieht, eingeschoben hatte. Wäre jedoch in den handschriften ein grund vorgelegen, die ganze stelle zu tilgen, so würde Zenodot jener einschiebung überhoben gewesen sein. Das andere bedenken ist ότι οιδέν περισσόν λέγει ὁ Νέστωρ, άλλα και ευηθες τὸ είπεῖν· εί μέν τις τὸν ὅνειρον κ. τ. λ. Was von mir und Nägelsbach zur erklärung der verse 80-82 geltend gemacht worden ist, dass Nestor in der unter dem besonderen schutze des Zeus stehenden oberherrlichen würde Agamemnons einen grund finde, an der wahrheit des traumes nicht zu zweiseln, hält K. nicht für genügend; in den worten: ος μέγ' ἄριστος Άχαιών εύχεται είναι sei nicht von dem wohlwollen des Zeus gegen Agamemnon die rede, sondern "de Agamemnonis virtute", und diess passe besser zu Achill. K. scheint uns indessen falsch verstanden zu haben; nicht von einem persönlichen wohlwollen für Ag. handelt es sich, sondern der äusserung Nestors lag der religiöse glaube zu grund, dass Zeus unmöglich den oberkönig getäuscht haben könne, der unter seiner besonderen obhut stand. Sollte aber Köchly mit Duntser de Zenod. st. p. 105 glauben, dass agioros Azaiar "non nisi de vire fortissimo" gesagt sei, und nicht den mächtigsten im heere bezeichnen könne, so wäre davon kein grund abzusehen. Wenn Zeus (θεων υπατος καὶ ἄριστος Ψ, 43) mit bezug darauf, dans er dennoch der allgewaltigen Ary erlegen sei, agioros arδρῶν ἡδὲ θεῶν genannt wird T, 95 f., so ist damit doch gewiss seine höchste macht bezeichnet. Auch wird man  $\Gamma$ , 250. 274 ἄριστοι Τρώων καὶ Άγαιῶν nur von den vornehmsten, den führern verstehen können. Vgl. auch Z, 364. Das letzte bedenken endlich, dass wenn 75-83 ächt seien, Nestor hier als ποιμήν λαών, dem die übrigen nachfolgen, erscheine, erledigt sich damit, dass meiθorro nicht = είποντο ist, wie es schol. A nimmt; die scepterführenden fürsten erhoben sich und gehorchten der aufforderung Agamemnons.

Ich berühre noch die von Nägelsback s. 145 hervorgehobene "trockene kürze" in Nestor's rede. Irre ich mich, wenn ich diese auffallende kürze sprechend und charakteristisch finde? - Wenn wir nicht mit Aristarch jede erwiederung auf Agamemnon's vorschlag tilgen wollen, wodurch die meinung von der einsicht der fürsten keineswegs erhöht wurde, wenn irgend ein zweifel laut werden müsste, so konnte diess nur in kurzer andeutung geschehen. Nach der entschiedenheit, mit welcher Ag. vor wenigen tagen den tapfersten des heeres seine obergewalt hatte fühlen lassen, mochte die opposition gegen ihn nicht rathsam scheinen. Hinwiederum konnte der dichter doch nicht geradehin alle fürsten in der gleichen verblendung wie Ag. befangen sein lassen; ein zweifel musste ausgesprochen werden, zugleich aber auch seine widerlegung finden, weil mit der klaren einsicht in die täuschung der erfolg des traumes weggefallen, die absicht des Zeus, den Achill zu verherrlichen, und hiemit die ganze weitere entwicklung der Ilias vereitelt worden wäre. Jenen zweifel auszusprechen, kam am ersten dem weisesten und angesehensten unter den fürsten zu, und die kürze, mit der er den zweifel nur andeutet. lässt uns eine reihe von gedanken ahnen, die er zurückdrängt. Wie Nestor in sich selber das bedenken überwindet, zeigt uns das: αλλ' αγετ'.

K. wundert sich p. 6., dass nachdem Agamemnon den vorschlag zur flucht gemacht hat, die übrigen fürsten ganz unthätig bleiben, als seien sie in Agamemnon's verstellung gar nicht eingeweiht, und wenn man zur erklärung der sache ihre bestürzung anführt, so sucht diess K. durch den einwurf zu beseitigen, dass es widersprechend sei, wenn von jenem rathe und der zustimmung der fürsten zu demselben gar nicht weiter gesprochen werde. Dabei wird jedoch die unächtheit von 143 und 194 als erwiesen vorausgesetzt, was sie nicht ist; es wird übersehen, dass, wofern nicht zwischen Agamemnon und den fürsten übereinstimmung geherrscht hätte, Odysseus unmöglich v. 186 dem Ag. ohne weiteres sein scepter hätte abnehmen und ungehindert von den geronten einschreiten können. Auch die reden des Odysseus und des Nestor setzen durchaus eine ursprüngliche übereinstimmung mit dem plane Agamemnon's voraus. Natürlich konnte weder Ag. noch die fürsten, die am rathe theilnahmen, erwarten, dass der verstellte vorschlag zur flucht sofort die ausführung zur folge haben werde; sie dachten sich wohl, es werde ihnen nach sonstiger sitte raum gegeben werden, über den vorschlag sich za äussern. Als sie aber die berathung tumultuarisch abgebrochen und Agamemnon's vorschlag von der ganzen versammlung, den führern (mit ausnahme der theilnehmer an der  $\beta ov \lambda \tilde{\eta}$ ) 188 ff. und dem volke 198 ff. mit ungetheiltem beifall aufgenommen sahen. da wagten sie zunächst keinen widerspruch, und sie hätten sich in das unvorhergesehene gefügt, wenn nicht die beiden göttinnen es verhindert hätten. Es ist gewiss ein unbilliger vorwurf den K. p. 16. erhebt, dass Odysseus viel leichter sich hätte gehör verschaffen können als die versammlung zuerst in unruhige bewegung gerathen war, und sich noch nicht aufgelöst hatte. Wäre es unnatürlich, wenn die menschliche entschlossenheit und thatkraft von einem wider alle berechnung eintretenden ereigniss im ersten moment wie gelähmt erscheint? Ebenso wenig ist es zu verwundern, dass, so lange andre für seinen zweck thätig sind, Zeus nicht selber die auflösung und flucht der Achäer hindert, wie K. p. 15 einwirft. — Warum endlich das rein passive verhalten der fürsten, das in den thatsachen, namentlich 155 ff. klar vorliegt, noch besonders von dem dichter besprochen werden musste, kann ich nicht einsehen.

Auf einzelheiten übergehend behauptet dann K. "maxima eius fragmenti pars immutata aliunde transscripta est, cetera autem quamquam multo pauciora tam misere consuta sunt, ut in quoque versu iciuna auctoris paupertas et ineptus Homericorum abusus Indessen mit der nachweisung, dass gewisse wörter und wortverbindungen, ja auch (abgesehen von dem bericht über den traum) einzelne verse anderwärts vorkommen, dürfte für den. welcher das material der homerischen sprache kennt, nichts bewiesen sein, wofern nicht auch die gedanken als leer und müssig oder unpassend sich erweisen. K. stösst sich an 57 μάλιστα δέ Νέστορι δίω — ἄγγιστα ἐφκει, weil diess nur stehen könne "si quidem etiam aliis similis, omnium vero simillimus Nestori exstitit." Es heisst diess aber: am ersten glich er dem N. und zwar vollkommen. — "H θέμις ἐστίν 73 findet K. mit Lachmann hier unpassend, indem er den sinn hineinlegt: "fas esse, ut Agamemnon semper (?) exercitum primum verbis tentet, utrum pugnare velit, necne." Ich glaube noch immer, dass Agamemnon hiemit die versuchung, bei der er, wie wir oben sahen, seine besonderen zwecke haben mochte, kurzhin, ohne eine weitere motivirung für nöthig und angemessen zu erachten, als im kreise seiner befugnisse liegend bezeichnet. - "V. 75 tertius locus est, qui quam absurde Homericis abusus sit imitator, aperte ostendit. Quoniam enim hic sermo est de concione, in qua media stantes oratores singuli deinceps dicere solent, prorsus absonum est alλοθες ἄλλος, quibus verbis Agamemnon duces inberet solitum dicendi ordinem et morem perturbare." Die formel άλλοθεν άλλος wird jedoch nicht nur da gebraucht, wo der standpunkt der einzelnen sehr verschieden und ein zusammenhandeln oder sprechen mehrerer gedacht wird, sondern ebensowohl auch da, wo nacheinander und in der ordnung gesprochen wird. Man vgl. namentlich  $\mu$ , 392 und I, 311. "V. 80—82 insigne continent exemplum malae imitationis 2, 220 sqq." Wenn es überhaupt der dichter sich verstattete, da, wo sich der gleiche gedanke darbot, auch der gleichen worte sich zu bedienen, so ist nicht abzusehen. warum nicht an beiden stellen derselbe ausdruck des gedankens seine stelle haben durfte. Beide male ist es eine göttliche erscheinung

die zu einem nach menschlichem dafürhalten nicht räthlichen thun auffordert, beide male treten bedenken ein, die nur durch nähere erwägung der besonderen verhältnisse überwunden werden. Ich habe oben die rede Nestor's, die je kürzer, um so bedenklicher lautet, zu erklären und damit zu rechtfertigen gesucht; ich stehe nicht an, hinzuzufügen, dass an unsrer stelle zuerst der gedanke ψεῦδός κεν φαίμεν ausgeprägt und Ω 220 die vorhandene formel wieder angewendet worden ist. Der plural gainer wenigstens ist im munde Nestor's natürlicher, als in dem des Priamos. ist schon um desswillen täuschung von seiten der gottheit, weil νῦν δ' ίδεν folgt, nicht νῦν δ' είπεν. - Dass es v. 85 nicht έπανέσταν heisst, kann kein entscheidendes moment gegen die ächtheit abgeben, da wenigstens έστησαν in vollerer form sonst bei Homer vorkommt. — Zu ἐπεσσεύοντο v. 86 ergänzt man leicht das schon 51 genannte object, das ohnehin in der weiteren ausführung 93 genannt werden sollte.

Ein harter tadel trifft die rede Agamemnon's 110-140, welche K. als widersinnig und aus andern stücken zusammengesetzt bezeichnet. So auffallend aber auch die stelle 130-133 erscheinen mag, so dürfte doch immerhin, namentlich wenn man etwa der von Nagelsbach s. 152 f. gegebenen erklärung "Agamemnen's hauptmotiv zum rückzug, die furcht vor den bundesgenossen der Troer scheint in der sichern voraussetzung gewählt zu sein, dass es die anerkennung des beeres nicht erhalten werde" beizutreten geneigt ist, ihre unächtheit damit nicht entschieden sein. Jedenfalls stösst sich K. an mehreren ohne grund. Zu rasch ist das urtheil: "inepte v. 119 αίσγρὸν γὰρ τόδε, particula causalis posita est, quam frustra excusat Naegelsbach. p. 149 referens ad ducxλέα v. 115, quod fieri nequit et propter intersertos tres versus et quia in illo membro non δυσκλέα sed Αργος ικέσθαι primariam esse sententiam, quae sequentibus explicatur, verbum finitum xλεύει postulat." În allen diesen punkten dürfte sich K. irren. Das schmerzliche gefühl, ruhmlos, ohne den zweck des zugs erreicht zu haben, nach hause kehren zu müssen, welches sich in Agamemnon's rede von anfang an ausspricht, liegt deutlich auch den versen zu grunde, in welchen Ag. die nothwendigkeit erklärt. dem beschluss des Zeus sich zu unterwerfen. Diese verse ziehen ihn in keiner weise von dem hauptgedanken ab, der sein gefühl zu beschäftigen scheint. Mit bezug auf diese in δυσκλέα concentrirte empfindung sagt er: αἰσχρὸν γὰρ κ. τ. λ. In δυσκλέα liegt aber ohne zweifel der hauptgedanke. Denn nicht die heimkehr an sich, die früher oder später eintreten sollte, ist die hauptsache, sondern, dass man jetzt, ruhmlos heimkehren müsse. Nicht Apres ixέσθαι, der mit ἀποτέεσθαι 113 gleiche begriff, sondern der von vorangehenden unterschiedene neue begriff muss der betonte sein. Was sodann die verdächtigen verse 130-133 betrifft, so müssen auch sie theilweise gegen ungerechten tadel gerechtfertigt wer-

den. Es soll doch wohl hier nichts anderes ausgesagt sein, als: llios an und für sich würde mit seinen bewohnern gegen die Achäer nicht in betracht kommen, wenn nicht die bundesgenossen seine macht verstärken würden. Die Troer können, verglichen mit jeder einzelnen schaar der bundesgenossen πολύ πλείστοι καί αριστοι heissen B, 817; ihre zahl übertrifft darum noch nicht die gesammtheit der bundesgenossen. Dass die zahl der letzteren beträchtlich, ja wohl überwiegend gewesen sei, dürfte auch in A, 436 — 38 angedeutet sein. Man bedenke ferner, dass of vaious κατά πτόλιν geschützt ist durch v. 125 έφέστιοι, όσσοι έασι, und dass es sich durch nichts erweisen lässt, was K. annimmt, dass zu Hektor's schaar auch solche gehörten, die ausserhalb der stadt wohnten. Sodann ist οί με μέγα πλάζουσι ebenso wenig "de repellendo impetu" als "de turbanda mente" zu verstehen; es bezeichnet einfach: die mich von meinem ziel abbringen, mich dasselbe nicht erreichen lassen. Wie man sich an oux ziwes (das aus A, 550, P, 659 hieher übergetragen sein soll?) stossen kann, begreise ich nicht; offenbar geht ἐα̈́ mit οὐκ (wie οὐ φημί) in den entgegengesetzten begriff "verwehren" über. Endlich ἐθελοντα ist natürlich = ἐθέλοντά περ, so sehr ich lust habe, verlangen trage; vgl. Hektors worte O, 722 f. οι μ' έθέλοντα μάχεσθαι έπὶ πρύμνησι νέεσσιν αὐτόν τ' ισγανάασκον έρητύοντό τε λαόν, welche (älteste) mich, so sehr ich zu kämpfen verlangte, abhielten. Die verse 160 — 62 und 164 können als in der anrede an Athene unpassend mit Aristarch verworfen werden, ohne dass diess auf die beurtheilung des ganzen einfluss hätte. Was die verse 188 -205 betrifft, so ist schon oben erinnert worden, dass die gegen die ächtheit von 193-197 vorgebrachten gründe keineswegs genügen; auch die gegenwärtige anordnung wird man bei reiflicher erwägung gegen Aristarchs versetzung vollkommen gerechtfertigt finden. Sowie die verse 190-197 gegenüber den fürsten, die ja nicht alle an den berathungen der geronten theilnahmen, ganz angemessen erscheinen, so sind auch die worte 200-205 dem volke gegenüber an ihrer stelle, und wir haben keinen grund, mit K. p. 17 f. des Odysseus reden je auf drei verse 190-192, 200-202 zu beschränken. Hatte Od. 190 an das ehrgefühl der fürsten sich gewendet und sie gemahnt, nicht in feiger flucht dem volke sich gleich zu stellen, vielmehr für ruhe und ordnung mitzuwirken, dann angedeutet, dass Agamemnon's rede nur eine prüfung hatte sein sollen, und dass die am rathe theilnehmenden fürsten nicht für die flucht seien, endlich den zorn des oberfeldherrn, mit welchem der besondere schutz des Zeus sei, sie fürchten lassen, so ist es hinwiederum passend, wenn Od. das volk streng zur ruhe und zum gehorsam verweist, und ihm in erinnerung bringt, dass es, im kampf wie im rathe ohne geltung, sich den fürsten nicht gleichstellen dürfe, sondern (auch hier hinweisung auf den einen, von Zeus verliehenen oberbefehl) dem einen

herrscher sich zu unterwerfen habe. Ganz richtig ist die bemerkung zu 208 in den scholien ABL εί δὲ τοῖς μείζοσι ταῦτα έλεγεν, έξηπτε(ν αν) την στάσιν σπουδαρχιδών ανδρών έν τοσούτφ θοούβφ καθυπτόμενος. Darin hat ferner K. gewiss unrecht, wenn er p. 18 sagt: "Quid, quod nihil a poëta potuit ineptius excogitari, quam quod, postquam Graeci imperio Agamemnonis solius obsecuti fugam parabant, Ulixes homines de plebe obiurgat, qued summo regi parere nesciat." Wie kann man verkennen, dass Ag. die verhandlung nur mit einem vorschlage eröffnet, einen befehl aber weder ertheilt, noch ohne zustimmung der übrigen ertheiles kann? Dass nun das heer, ohne den weiteren gang der verhandlung und den beschluss abzuwarten, alsbald sich zu den schiffen stürzt, war gegen die in allgemeinen versammlungen übliche ordnung, wonach auf den vorschlag des vortragenden meinungsäusserungen anderer folgten, wenigstens die laute zustimmung der versammlung zur fassung des beschlusses erforderlich war. Man vgl. H, 345 ff. 382 ff. Θ, 489. I, 10ff. Σ, 245 ff. T, 40ff. Es hatte in der that eine auflösung aller ordnung in dem heere eingerissen, das in diesem augenblick nicht sowohl dem willen Agamemnon's nachkam, sondern von der sehnsucht nach der beimath mächtig ergriffen lediglich dem zug des eigenen herzens folgte. - Wenn ferner K. p. 19 das tadelt, dass Thersites nicht gegen Odysseus, der doch allein die flucht verhindert habe, sondern gegen Agamemnon seine vorwürfe kehrte, wenn er die ganze rede des Thersites nur in dem fall erklärlich findet, dass eine anfforderung zur schlacht vorbergieng, so übersieht er, dass Odysseus zu keinem andern zweck sich das scepter Agamemnons geben liess, als um im namen und mit der vollmacht des oberkönigs zu handeln, und dass es hierans, sowie aus den reden des Odysseus jedem deutlich werden musste, wie er ganz in übereinstimmung mit Agamemnon verfahre. "At vel sumamus," werdet K. p. 19 ein, "quamquam fieri nequit, omnes ex Ulixis verbis cognovisse fugam voluntate Agamemnonis ab eo inhibitan esse, ne tum quidem apposita est Thersitae oratio. Imo hoc fere modo exordiri debebat: "Agamemno, tu es mendacissimus et impudentissimus mortalium; modo enim ad fugiendum hortatus es, et nunc tuo iussu parentes socios conviciis et verberibus per paratissimum fallaciarum machinatorem retrahendos curas. Ludibrie profecto habes filios Achivorum." So durfte Thersites etwa sprechen, wenn die Achäer irgend das bewusstsein haben konnten, dass sie einem befehl Agamemnon's, nicht der eigenen neigung gefolgt waren, und dass ihr thun der ordnung gemäss war. Wir müssen aber wiederholt geltend machen, dass sie nach dem herrschenden herkommen durchaus nicht befugt waren, auf den eisleitenden vorschlag Agamemnou's hin ohne berathung und beschluss sofort zur ausführung zu schreiten. Wie aber die in den schelien euthaltene notiz, dass Zenodot die verse 220-24 verwerfen

abe, auf die vermuthung führen kann "has difficultates non lanisse antiquos" oder wie durch verwerfung jener verse der von L. genommene anstoss beseitigt werde, ist mir nicht klar.

Was weiterhin die reden des Odysseus 284-332 und des lestor 337-368 betrifft, so will ich nicht läugnen, dass für en ersten anschein manches hier auffällt, insbesondre der voryurf Nestors ή δή παισίν ἐοικότες ἀγοράασθε νηπιάγοις, nachdem och Odysseus zuvor in demselben sinn wie Nestor gesprochen, s die menge seinen worten beifall zugerufen hat; nur aber verlöchte ich nie anzuerkennen, dass unser subjektiver geschmack ls norm und regel betrachtet werden dürfe, wie Homer (als inividuum oder als collectivname betrachtet) gesprochen haben lüsse, oder nicht gesprochen haben könne. K. tadelt zunächst lit Lachmann, dass durch die lange, überdiess von niemanden eachtete rede des Odysseus, der ja schon das seinige gethan, ine vernünftige ökonomie des epischen gedichts verletzt werde. ch finde es im gegentheil ganz natürlich, dass Odysseus, der so ifrig durch ermahnungen an einzelne für die herstellung der olksversammlung gewirkt hat, nun auch nach hergestellter verammlung zuerst über die zu verhandelnde frage das wort erreift. Das musste man von ihm erwarten, der ja nicht blos in er rolle eines herolds die versammlung zu beschwichtigen hatte, ondern hiebei nach selbständiger überzeugung handelte. Er hätte iese selbständige würde, die ihm als einem mitgliede des raths ukam, verläugnet, wenn er nach hergestellter ruhe alles weitere en andern überlassen hätte. Gerade je eifriger er für die hertellung der ordnung thätig gewesen war, um so weniger konnte iese thätigkeit des rechten schlusses, nämlich der darlegung der igenen ansicht, die er ja bisher noch gar nicht ausgesprochen atte, entbehren. Man vergleiche 190-197 und 200-205 oder 46-264 mit 284-332, und man wird sich leicht überzeugen, ie wenig die letztere an die ganze versammlung gerichtete rede urch die an einzelne gerichteten ermahnungen, die nur zur ordung, zum gehorsam zurückführen wollen, überflüssig gemacht it. — Odysseus beginnt seine rede mit der voraussetzung, dass gamemnon's wille auf die fortsetzung des kampfs gerichtet sei. ei dieser voraussetzung sieht er entweder von Agamemnon's orschlag φεύγωμεν ganz ab, und nimmt nur rücksicht auf seien wirklichen, mittlerweile hinlänglich klar gewordenen willen, der er betrachtet den einleitenden vorschlag mehr als ausdruck er hereitwilligkeit, mit selbstverläugnung (110-122. 132 f.) em allgemeinen wursch, wofern die versammlung sich dahin ussere, nachzugeben; stellt aber an die Achäer die forderung ie dem Agamemnon gemachten zusagen nicht zu brechen. Er idelt ihre feigheit, weist, indem er die sehnsucht nach der heieath als natürlich anerkennt, auf die schmach hin, nach neunihrigem aufenthalt unverrichteter dinge zurückzukehren, und wird so von selbst auf das von Kalchas gedeutete anzeichen hingeleitet, dem gemäss die stadt im zehnten jahre erobert werden sollte. Mit allem dem motivirt er nur 299. 881 die aufforderung: μύμνετε. Ist nun etwa hiedurch jede weitere rede überflüssig geworden! Gewiss nicht. Es musste auch aus der zahl der übrigen geronten der eine oder andre sich aussprechen, es musste die erschütterte autorität des oberfeldheren gegenüber der im heere sich regenden missstimmung und spaltung auch von andrer seite entschiedener befestigt, es musste auch auf den eigentlichen zweck, zu welchem Ag. rath und volk versammelt hatte, auf die vorbereitungen zur schlacht direkter hingearbeitet werden. Diess that die rede Nestors. Wer konnte mit grösserem ansehen auftreten, und weitere äusserungen eher entbehrlich machen, als er? er seine entrüstung äussert, dass man so leicht den beschworenen vertrag verletze und in nutzlosem hader die zeit verliere, fordert er Agamemnon auf, unbeirrt von der unzufriedenheit weniger mit entschiedenheit den oberbesehl fortzuführen und beruft sich hiefür auf die bei der einschiffung erhaltenen günstigen zeichen. Dann gibt er unmittelbar auf die ordnung der schlackt sich beziehenden rath, wodurch er selbst auch (vgl. 364 ff.) den nebenzweck Agamemnon's, das heer auf die probe zu stellen, entgegenkommt. Ich kann demnach Nestor's rede nicht nur nicht entbehrlich, ich muss in ihr sogar einen deutlichen fortschritt gegenüber von Odysseus rede finden. Dass nicht beide auf dieselben günstigen anzeichen sich berufen, oder dass Odysseus des beifall der Argiver überhaupt, Nestor den des oberfeldherrn erhält, wird man doch wohl der ökonomie des epos nicht zum verwurf machen wollen? Es verdienen hier die feinen bemerkungen beachtung, welche die scholien B L V mittheilen. Nur moderne anschauungsweise möchte es sein, wenn wir neben dem lobe Nestors das des Odysseus im munde Agamemnon's vermissen. Algesehen davon, dass diess nach dem beifall, den das ganze beer letzterem zugerufen hatte, etwas überflüssiges war, so hatte Ne stor zuletzt und noch entschiedener als Odysseus zu gunsten und im interesse Agamemnon's gesprochen; auch konnte darin, dass der rath des ältesten und weisesten unter den fürsten ausschlieslich gelobt wird, für Odysseus nichts verletzendes liegen. Habes wir von Odysseus rede aus, deren zweck in dem ελητε, φιλοι καὶ μείνατ' ἐπὶ χρόνον ausgesprochen ist, in der rede Nestor's einen fortschritt zu dem eigentlichen ziel hin, nämlich zum beginn der schlacht finden müssen, so liegt ein weiterer fortschritt zu diesem ziel in Agamemnon's auf die vorangegangenen erklärungen sich stützenden befehle 381 ff. -- Wenn wir hier nicht überflüssig nennen können, so sind nur noch einige das einzeles betreffende bedenken zu beleuchten. K. erinnert p. 20. "propter illam ipsam causam, quod populus tam prompte illam adhortatienem secutus fuerat, ante omuia edocendus erat, cam simulatan

fuisse, quo omnis eius autoritas tolleretur et pudor tentaminis male sustentati in omnium animis excitaretur." Ich glaube, der wahre sachverhalt, dass Agamemnon so wenig als irgend einer der obersten fürsten die flucht wolle, musste, sobald Odysseus im namen Agamemnon's und ohne widerspruch jener auftrat, allen so deutlich geworden sein, dass es einer weiteren erklärung hierüber nicht bedurfte. Auch hatte Odysseus, was er darüber sagen konnte, bereits den einzelnen gesagt 193 f. Dass ferner der dichter sowenig Odysseus als Nestor auf den traum als ein glückverkündendes zeichen sich berufen lässt, darin scheint er mir einen ganz richtigen takt bewiesen zu haben, den man ihm nicht zum vorwurf machen sollte. Der traum hatte von vorn herein ihre bedenken erregt, die zwar durch die erwägung, dass es der oberfeldherr war, dem er erschien, niedergeschlagen wurden, aber dennoch ein vertrauen auf ihn, wie auf andre göttliche zeichen nicht aufkommen liessen. Auch aus dem schweigen, wie aus der kurzen äusserung Nestors tritt diess bervor. Und mit recht hat es der dichter so angelegt; denn die bethörung, welche Agamemnon in folge seiner leidenschaft befangen hat, durfte nicht auch die übrigen fürsten mit ergreifen. Vielmehr müssten wir es als etwas unnatürliches und als einen missgriff bezeichnen, wenn solche verblendung auch die getroffen hätte, die (wie Nestor A, 254-284) über den ärgerlichen zwist so besonnen geurtheilt hatten.

Die bedeutendste einwendung scheint mir immerhin aus dem anfang von Nestor's rede genommen werden zu können. Wie mag Nestor den (übrigens nicht gegen Odysseus gerichteten) vorwurf erheben: ή δη παισίν ἐοικότες ἀγοράασθε νηπιάχοις, ohne rücksicht darauf, dass Odysseus verständig gerathen und die menge lauten beifall geäussert hatte? - Ich habe mir folgende lösung als möglich gedacht. Es scheint bei Nestor vorwiegend noch der eindruck fortzuwirken, welchen die vorhergegangene scene der unordnung, das in weichlicher sehnsucht nach der heimath (vgl. auch 289) aufgelöste heer auf ihn gemacht hatte, und der eingetretene umschlag in der stimmung dünkt ihm noch nicht so entschieden, dass er es nicht für nöthig hielte, auch seinerseits dieses unmännliche reden und aufgeben eines beschworenen versprechens mit entrüstung zu rügen. Dabei aber scheint er bestätigend (η δη) des Odysseus äusserung 289 ώστε γαρ η παίδες νεαροί χῆραί τε γυναϊκες άλλήλοισιν όδύρονται οἶκόνδε νέεσθαι zu berücksichtigen. Wenigstens trifft damit ganz der gedanke zusammen: fürwahr, ihr redet offenbar gleich unmündigen kindern, die dem kriege fremd sind. Denn ihr ἀγορᾶσθαι war eben ein unmännliches ὀδύρεσθαι. Hiemit steht auch, wie bei Odysseus, die erinnerung an die dem Agamemnon gegebenen zusagen in unmittelbarer verbindung.

Erscheint demnach die von K. in zwei gesänge aufgelöste

composition von B, 1—483 gegen einwürfe genügend gerechtfertigt, so dürfte ein weiteres eingehen auf die beiden von K. angenommenen lieder unnöthig werden. Dagegen wird es mir vielleicht verstattet sein, in einem zweiten artikel auf die von Düntzer (jahrbücher f. philol. u. päd. 1852. 1) versuchte scheidung dieser rhapsodie einzugehen.

Maulbronn.

Bäumleis.

## Zu Aristoteles de anima.

II, 5, 4 Trend. διαιρετέον δὲ καὶ περὶ δυνάμεως καὶ ἐντελεχείας· νῦν γὰρ ἀπλῶς λέγομεν περὶ αὐτῶν. Aristoteles hat in der erklärung der αἴσθησις sich der ausdrücke δύναμις und ἐντελέχεια bedient, und will sich jetzt darüber aussprechen, in welchem sinne dieselben hier genommen werden sollen, da sie ihm zu den πολλαχῶς οder πλεοναχῶς λεγομένοις gehören, indem z. b. δύναμις unter umständen dasselbe sein kann, was sonst ἐντελέχεια ἡ πρώτη. Dabei ist aher νῦν nicht zu verstehen, und was Trendelenburg mit Conrad Gesner's worten dazu beibringt, hellt das dunkel nicht auf. Ich zweiste nicht, dass gelesen werden muss: οὐ γὰρ ἀπλῶς λέγομεν περὶ αὐτῶν. Vgl. §. 7 οὐχ ἀπλοῦ ὅντος τοῦ δυνέμει λεγομένου. Ebenso, da er sich in derselben erklärung der begriffes πάσχειν bedient hat, sagt er §. 5: οὐχ ἔστι δ' ἀπλοῦν οὐδὲ τὸ πάσχειν.

III, 3, 13 Tr. εἰ οὖν μηθὲν μὲν ἄλλο ἔχει τὰ εἰρημένα ἢ μὴ φαντασίαν, τοῦτο δ΄ ἐστὶ τὸ λεχθέν, ἡ φαντασία ᾶν εῖη κίνησις ὑπὸ τῆς αἰσθήσεως τῆς κατ' ἐνέργειαν γιγνομένη. Nicht mit urrecht wundert sich Trendelenburg über protasin ad inanem verborum speciem factam; denn diese protasis hat wirklich keinen sinn. Aber es war auch dafür die lesart vieler und guter handschriften ἡ φαντασία aufzunehmen und τὰ εἰρημένα als accusativ zu fassen. "Wenn dasjenige, was von dem wesen und der beschaffenheit der von der sinnenthätigkeit ausgehenden bewegung gesagt worden ist, sich nirgends anders vorfindet, als hei der phantasie, so ist die phantasie u. s. w." Die lesart ἡ μὴ ist aus einer vermischung von ἡ und εἰ μή, der accusativ φαντασίαν aus

fehlerhafter construction eutstanden.

Danzig.

Gottl. Roeper.

## Gyges und der Gygäische see. Ein beitrag zur mythologie der Lydier.

\_\_\_\_\_\_

Wenn es jetzt von den einsichtigeren wohl ziemlich allgemein auerkannt ist, dass die Homerischen gesänge, ein wie echter, schöpferischer dichtergeist sich auch in ihnen offenbare, doch
nach ihren wesentlichsten bestandtheilen fast durchgängig auf
der grundlage griechischer volkssage ruhen 1): so hat man die
nichtgriechische, auswärtige volkssage dagegen als quelle Homerischer dichtung auch da, wo nicht eben undeutliche hinweisungen auf quellen der art vorhanden waren, bisher meist nur einer
sehr geringen beachtung gewürdigt.

Besonderer beachtung werth aber erscheint in dieser beziehung namentlich, wie leicht zu begreifen ist, die übersicht über die Trojanische heeresmacht, die der Troer selbst und ihrer bundesgenossen, im zweiten buche der Ilias, und hier sind es wieder vornehmlich die Mäonischen heerführer Mesthles und Antiphos als söhne des Gygäischen seees<sup>2</sup>), welche die aufmerksamkeit in diesem betracht auf sich ziehen.

1) S. besonders G. W. Nitzsch "die sagenpoesie der Griechen," in allg. monatsschr. f. lit. von Ross und Schweischke, 1850. mai, auch gesch. Griechenlands von G. Grote. übertragen von Meissner, Leipzig 1850, b. 1, s. 256 u. d. fig. und Welcker der epische cyclus, zweiter theil. Bonn 1849. s. 37 u. d. fig.

2) II. 2, 865 — 867.

Μήσοιν αὖ Μέσθλης τε καὶ "Αντιφος ήγησάσθην, υἶε Ταλαιμένεος, τὰ Γυγαίη τέκε Λίμνη, οῦ καὶ Μήσιας ήγον ὕπο Τμώλω γεγαῶτας.

So nemlich, Γυγαίη Λίμνη, ohne i subscriptum, schrieb Aristarch, s. schol. in Hom. II. ex recens. Imm. Bekkeri zu d. v.: ἀνευ τοῦ · Γυγαίη τέμε λίμνη, ἡ κατ' Αρίσταρχον διόρθωσες, und ihm folgen Wolf, Spitzner u. a. Γυγαίη λίμνη, in dem sinne von ἐπι λίμνη (s. eben da), was es doch unmöglich heissen kann, abgesehn von dem auffallenden des nackten Γυγαίη, andere, weil Homer nie von kindern eines sees rede, eine micht unrichtige bemerkung, aber der schiffskatalog unterscheidet sich ja auch sonst in mehreren seiner bestandtheile (s. K. O. Müller gesch. der gr. literatur b. 1, s. 93—97), manchem von der übrigen Ilias. Vgl. die bem. bei Fr. Spitzner in seiner ausg. der Ilias, Gothae 1832 zu d. st. a. Eustath. ad fidem exempli Rom. ed. t. 1, p. 296 u. 297.

Zunächst ist nun wohl gar nicht zu verkennen, dass bei dem seee, der Aiµrη, die hiernach dem Talämenes sie geboren haben soll, nicht etwa an ein geborenwerden am seee, sondern wirklich an eine göttin oder nymphe des seees als mutter jener fürstensöhne zu denken ist, wie es ja in einem anderen gesange der Ilias von einem anderen Mäonischen heeresführer, dem von Achill erlegten Iphition, auch ausdrücklich heisst, es habe ihs am Gygäischen see dem städtezerstörenden Otrynteus eine Naiade geboren, natürlich doch eben des seees Naiade, an dem er geberen, die Naiade des Gygäischen seees <sup>5</sup>).

Indess nicht diese Naiade allein sehen wir bei dem dichter in fruchtbarer ehe mit sterblichen leben, auch der von Aias verwundete Satnios ist einer Naiade sohn, die ihn dem an des Satnioeis gestade rinder hütenden Enops gebar<sup>4</sup>), und Bukolion, des Laomedon unehelicher sohn, ist ebenfalls, wie Talämenes und Otrynteus, mit einer Naiade vermält, und zwillingssöhne, den

Aesepos und den Pedasos, gebiert sie ihm 5).

Alle diese mit sterblichen sich vermälenden und kinder gebärenden nymphen der seen und anderer gewässer des binnenlandes nun gehören dem vorderen Kleinasien, — Troas, Mysien und Lydien, — an, welches übrigens auch noch auf andere weise der dichter als einen lieblingssitz der nymphen bezeichnet <sup>6</sup>), und merkwürdiger weise kennt ehen derselben art Homer anderwärts überhaupt nicht, denn auch die ehe zwischen Thetis und Peleus ist doch ganz anderer art, da die göttin hier eine Nereustochter, eine meeresgöttin ist <sup>7</sup>); sonst aber sehen wir in Hellas wehl

3) 11. 20, 382—385. 390—392.

4) Il. 14, 443-445.

5) II. 6, 22. 6) II. 24, 614.

νθν θέ που εν πέτρησιν, εν οθρεσιν οδοπόλοισιν, εν Σιπύλω, όθι φασι θεάων ξιμμεναι εθνάς Νυμφάων, αιτ' άμφ' 'Αχελώδον εξιξώσαντο.

Vgl. auch die ulmen um das grab des vaters der Andromache, des Kilikerfürsten Eetion zu Thebe, pflanzenden bergnymphen Il. 6, 420.

7) Dass übrigens Peleus nach den geistreichen mythendeutunges neuerer (wie Forchhammers, Hellenika, b. 1, s. 20 u. d. fig.), die sich schwerlich so ohne weiteres möchten von der hand weisen lassen, auch keineswegs ein blosser sterblicher ist, sondern dass in den sagen von dem mit der Nereustochter verbundenen lehmmanne auch ziemfich viel natursymbolik hineinspielt, geht uns hier, wo wir es zunächst mur mit Homer, seiner auffassung und behandlung der personen der sagenweit zu thun haben, für's erste noch nichts an; sonst müsste auch für jesen kleinasiatischen nymphengemahl wohl schon jetzt etwas ähnliches gelten gemacht werden. Eher möchte eine bindeutung darauf hier an ihrer stelle sein, wie so schön Homer über der sorgenden, alle leiden und kräntungen, die den geliebten sohn treffen, so innig mitfühlenden und wegen des frühen ihm bestimmten todes schon im voraus stets leidvollen mutter uns die stolze nur gezwungen einem sterblichen sich hingebonde göttin vergessen und eben damit in ihr mehr echt und eigenthämlich

satyrn den nymphen der gewässer oder auch anderen nachstellen und götter, Zeus, Poseidon, Hermes, Pan und andere, sich mit ihnen vermälen, sterbliche fast nie, am allerwenigsten bei Homer 8). Wie liessen sich also wohl in alle dem die spuren heimischer sage, eigenthümliche nichthellenische, in Kleinasiens boden wurzelnde religiöse ideen verkennen, wie leise auch der dichter diess eigenthümliche angedeutet hat?

Doch wie wenig uns auch durchweg ein tieferer blick in das ursprüngliche wesen dieser ideen vergönnt zu sein scheint: mit der göttin des Gygäischen sees wenigstens und der ihr gewidmeten verehrung möchte es sich doch wohl anders verhalten, und ein ziemlich klares bild wenigstens eines recht eigenthümlichen gottesdienstes möchte sich hier auch aus den noch vorhandenen wie auch immer lückenhaften bruchstücken der überlieferung zusammenstellen lassen.

Schon aus der ältesten bestimmteren nachhomerischen erwähnung des Gygäischen sees, wie wenig ergiebig sie auch sonst für unsere zwecke sein mag, ich meine die im ersten buche des Herodot 9), möchte doch wohl auf eine gewisse nationale bedeutung

menschliches als in irgend einer andern seiner gottheiten zur erscheinung kommen lässt (vgl. Nägelsbach die Homerische theologie, s. 79); obwohl auch dieser klagende grundton so wie das liebevolle und stets hülfsbereite das ihr eigen ist, sicher ursprünglich auf einer tiefen natursymbolik beruht (vgl. Pazschke über die Homerische natursymbolik. programmsbh. Stettin 1849. s. 3.).

8) Der locus classicus ist hier bekanntlich hymn. Homer. 👸 🔏 🕫 🕒 dirny v. 258-264. Circe und Kalypso übrigens sind jedenfalls doch wieder wesen von ganz anderer art. Andere nichthomerische angaben über fruchtbare ehen zwischen nymphen und sterblicheu s. bei Schö-

mann dissert, de appendice theogoniae Hesiodeae Gryphiswald, 1851. 9) S. Herod, 1, 93. Vgl. die anm. von J. Chr. F. Bähr zu dieser stelle. Hingedeutet wird auf den τύμβος 'Αλυάττεω (?) übrigens auch schon in Hipponax choliamben, s. delect. poet. iamb. et melic. Gr. ed. Fr. G. Schneidewin, p. 226. Worauf sich aber die so zuversichtliche behauptung Bährs gründe, dass diess grabmal des abgottes dasselbe sei, wie das aus des peripatetikers Klearch eroticis von Athensus 13,573 a. b, unter dem namen εταίρας μνημα angeführte, nach Klearch von Gyges erbaute monument, gestehe ich immer nicht recht zu begreifen; denn Strabos viele δε και πόρνης μνήμην λέγουσι τον ('Αλυάττου) τάφον, 14, 627, b hält doch gegenüber den so entschieden dagegen streitenden angaben Klearchs auf keinen fall stich. Und billigt man Schneidewins sehr wahrscheinliche muthmassung, so steht dem ja auch eine ausdrückliche unterscheidung beider denkmäler eben bei Hipponax entgegen, indem in jenen von Tzetzes aufbewahrten überhaupt für uns sehr wichtigen choliamben, die ich desshalb vollständig hierher setzen will:

"Ιθι διά Λυδων παρά τον 'Αλυάττεω τύμβον (nach eben desselben sicherer emendation zeitschr. f. alterthumswiss. 1837. nr. 24. s. 201.)

και σημα Γύγεω και Μεγάστου στήλην

καὶ μνημά τ' "Ατυος, Μυτάλιδι πάλμυδος,

πρός ήλιον δύνοντα γαστέρα τρέψας, in dem Μεγάστου, wofür Μεγάστουος zu schreiben sei, uns eben der name jener éraiça des Gyges, Megastrys, nach ihm erhalten ist. Vgl. dieses sees für das volk der Lyder nicht mit unrecht geschlessen werden können, da nach ihr das grossartigste werk der baukunst, welches der geschichtschreiber dort gefunden, ein werk, das der vielkundige mann nur denen der Aegyptier und Babylonier nachsetzen zu müssen glaubt, an seinen ufern aufgerichtet worden war, das grabmal des Alyattes nemlich, des vaters des Krösus; denn sollte sich wohl ein anerkanntermassen so sinniges volk bei der wahl des standortes für ein so bewundernswerthes kolossales nationales bauwerk bloss durch rein äusserliche gründe haben leiten lassen? Ganz unzweifelhaft aber wird diese nationale bedeutung desselben durch die überhaupt an lehrreicher ausführlickeit und die Herodoteischen andeutungen hier weit hinter sich lassenden nachrichten über den see, die wir der autopsie Strabes verdanken 10).

Danach nemlich stand einerseits an dem nur 40 stadien von der hauptstadt des landes, Sardes, entfernten, später Koloë, nicht mehr der Gygäische genannten see ein tempel der eben um des orts ihrer verehrung willen als die koloenische angerufenen Artemis, und dann befand sich nicht nur des Alyattes denkmal in seiner nähe, zwischen dem see und Sardes, wie Strabo Herodet ergänzend seine lage genauer bestimmt, sondern auch andere denkmäler Lydischer könige, überhaupt alle königsgräber des landes, scheint es, lagen um ihn herum. Dass aber in der that auch ganz eigenthümliche, echt nationale religiöse ideen und gebräuche sich an den Gygäischen see und seine heiligthümer und denkmäler knüpften, auch dafür fehlt es keineswegs an ausdrücklichen zeugnissen aus dem alterthume.

Denn wenn auch bei Strabo allerdings nur eine sehr dunkle und unbestimmte andeutung der art sich vorfindet, indem er an der eben erwähnten stelle mehr ihrer merkwürdigkeit wegen, als dass er ihr glauben geschenkt, der behauptung der Lydier erwähnung thut, dass dort, in oder an dem Gygäischen see, bei den festen, ohne zweifel denen der eben erwähnten Artemis, eine ganz wunderbare art von tänzen, über deren eigentliche natur uns indess bei ihm das schwanken der lesart in der auf sie be-

auch A. von Prokesch erinnerungen aus Aegypten und Kleinasien. Wies 1831. b. 3, s. 162, wo drei grosse tumuli in der nähe des Gygessette beschrieben werden, von denen wohl mit recht der östliche bei einem umfange von 3444 fuss 648 fuss hohe als der grösste und der, dessen masse fast ganz mit denen bei Herodot übereinstimmten, für das von dem geschichtschreiber vor allen anderen denkmälern des landes hervorgehobene Alyattesgrab gehalten wird, wofür auch Th. Menke Lydiaga. Berolini 1843. p. 34 sich entscheidet. Das ἐταίρας μνῆμα könnte dann wohl, was ebenfalls auch Menke annimmt, der mittlere sein, bei dem keine steinlage durch den rasen schimmert, wozu wenigstens das einfache ἔχωσε bei Klearch in der beschreibung der errichtung jenes denkmals ganz gut passt. Ausserdem aber fand Prokesch noch über hundert tumuli in der nähe.

<sup>10)</sup> Strab. I. 13. p. 626. S. 5. 627, S. 7.

züglichen stelle in zweisel lässt, statt gesunden habe 11): so verbreiten doch über das, was hier dunkel geblieben, ergänzende berichte anderer alter schriftsteller alsbald das erwünschteste licht, wie die des Theophrast bei Seneca 12), des Varro 15) und des älteren Plinius 14) von den aus bimsstein gebildeten schissinsels in Lydien, die nicht nur vom winde, sondern selbst durch ruderstangen sich leicht von der stelle bewegen liessen, wohin es immer sei, und desshalb die tanzenden inseln genannt würden, ganz besonders aber der des Sotion 15), nach welchem unter dem

11) Strab. 13, 626. S. 5.: ed. Siebenkees et Tzschucke t. V, p. 468 u. 469. φαοί δ' ένταῦθα χορεύειν καλάθους κατά τας έορτας οίκ οίδ' οπως παραδοξολογούντες μάλλον η άληθεύοντες, wo mit den körben, καλάθους, schwerlich etwas anzufangen ist, καλάμους aber statt καλάθους zu lesen, obwohl diess allerdings einen ganz passenden sinn geben würde, doch auch nicht sehr rathsam erscheint (vgl. übrigens K. O. Müller kl. d. schr. b. 2, Pallas - Athene, s. 212), weil die entstehung der seltsamen varianten, die die genannten herausgeber des schriftstellers zu dieser stelle anführen, τοὺς καθ' όλου und πιθήκους, dann jedenfalls ganz unbegreiflich bliebe. Viel wahrscheinlicher ist es mir daher, dass ursprünglich ein sehr seltnes, von den abschreibern entweder gar nicht verstandenes und desshalb ganz ungenau in seinen schriftzügen wiedergegebenes oder der erklärung durch eine glosse bedürftig erachtetes wort an jener stelle gestanden hat, und bei der religiösen bedeutung, die offenbar jenen schilfinseln und ihrem tanze beigemessen wurde, dem dämonischen, das in jenem neckenden spiele des bald abwärts vom ufer, nach der mitte des sees zu sich bewegenden und hier gleichsam nach den tönen der flöte umherkreisenden, dann wieder rückwärts nach dem ufer zu treibenden rohrgebüsches des heiligen sees der volksglaube erblickte, möchten die κόβαλοι Harpokrations ("Κοβαλεία ή προςποιητή μετά ἀπάτης παιδιά και κόβαλος ο ταύτη χρώμενος, ξοικε δε συνώνυμον τῷ βωμολόχω. Φιλόχορος εν β' Ατθίδος. Κόβαλοι δαίμονές τινές είσι σκληροί περί τον Διόνυσον. Οτί γας, ωσπες ένιοι λέγονσιν, βωμολύχον τινά και κίβαλον νομι-στέον τον Διόνυσον. 'Αριστοτέλης δε τον ώτον φησι κόβαλον και μιμητόν όντα αντορχούμενον αλίσκεσθαι," wo eben unverkennbar auch possenhafte tanzbewegungen als zum wesen der xoβaktia gehörig bezeichnet werden. Vgl. besonders Lobeck Aglaophamus, t. II, p. 1296-1329, namentlich p. 1312, und den neuen Pariser Thesaurus von Stephanus s. h. v.), wohl am allerbesten hierher passen, und aus κοβάλους konnte dann auch in der that ganz leicht einestheils durch interpretation eines denkenden abschreibers niθήπους, dann auch anderseits durch corruption eines gedankenlosen ebensowohl das unklare καλάθους wie auch das ganz sinnlose καθ' ὅλου, dem dean später wieder noch ein τους vorangeschoben werden mochte, entstehen.

12) Senec. natural. quaest. 3, 25. Sunt enim multi (lapides) pumicosi et leves, ex quibus quae constant insulae in Lydia natant. Theophrastus est auctor.

13) Marcian. Capella IX, c. 1. In Lydia Nympharum insulas dicent, quas etiam recentior M. Terentius Varro se vidisse testatur, quae in medium circulum a continenti procedentes cantu tibiarum primo in circulum motae dehinc ad litora revertantur.

14) Plin. N. H. l. 2, 95. In Lydia quae vocantur Calaminae (insulae) non ventis solum, sed etiam contis quo libeat impulsae multorum civium Mithridatico bello salus.

15) S. die anm. zu der eben angeführten stelle des Plinius in der

schilfrohre jenes nach ihm, wie nach Marcianus Capella, den nymphen geweihten sees besonders ein in der mitte des ganzen rohrgebüsches stehender halm die grösste verehrung genossen habe, der könig von den einheimischen genannt und durch jährliche opfer und feste versöhnt worden sei, bei deren feier nach des tönen einer vom ufer herüberschallenden musik alle halme getanzt hätten und der könig mit ihnen an das ufer herangekommen sei; und dass wir es also hier mit einem echt nationalen Lydisches culte zu thun haben, wem könnte es danach noch zweiselhaft erscheinen?

Nun steht bekanntlich in betreff der mythologie und geschichte Vorderasiens kaum irgend ein satz so fest, als dass seine götterund ältere königsgeschichte zum grossen theile eins, zum wenigsten auf das innigste in einander verwebt sind 16), und nichts ist

Dalechampschen ausgabe (Frankf. 1608): in Audia ioti liung nalauing naλουμένη, ໂερα δ' ούσα Νυμφών, η φέρει καλάμων πληθος και μέσον αθτών ένα, δν βασιλέα προςαγορεύουσιν οί επιχώριοι, Θυσίας δε καί έορτας έκπελούντες ένιαυσίους εξιλάσχονται τούτων δ' επιτελουμένων, επειδάν επί τής ηϊόνος κτύπος συμφωνίας γένηται, πάντες οί κάλαμοι χορεύουσι και ο βασιλεύς σύν αύτοις παραγίνεται έπι την ηϊόνα. Entnommen ist diese stelle & τῶν Σωτίωνος τῶν οποράδην περί ποταμῶν καὶ κρηνῶν καὶ λιμνῶν παραδεξολογουμένων. Vgl. G. l. Vossii de historicis Gr. l. III. ed. A. Westermann. Lips. 1836. p. 234.

16) Ausser der von tauben genährten und zuletzt selbst in eine taube verwandelten Derketochter Semiramis (s. bei Eckermann lehrb. der religionsgesch. b. 1, s. 123), ausser Sandan-Sardanapal (s. K. O. Müller kl. d. schr. b. 2, s. 100 u. d. fgl. vgl. indess auch W. Hupfeld exercit. Herodot. spec. III, p. 52), dem Cybelegatten und Lyderkönige Atys, dem stifter der ersten Lydischen dynastie, dem Cybelesohne und Phrygerkonige Midas (s. Voss mythologische forschungen Leipzig 1834. b. 1, s. 35); dessen göttliche abkunft nach Lactanz schon Hesiod bezeugte (s. Ovid. Metamorph. 11, 106 und die anm. zu dieser stelle in der ausg. von Gierig und Jahn b. 2, s. 159) und den die von der sage ihm beigelegten eselsohren so wie seine enge verbindung mit Silen offenbar in beziehung zu einem in Phrygien, des muthigen, ja übermüthigen waldesels hauptheimath (Plin. N. H. 8, 44), durchaus nicht verwunderlichen eselsdiesste setzen (vgl. besonders "Silen und Midas" von Th. Panofka, archāol. zeitung juli 1848), dessen von den schnittern gefeierten sohne, *Lityers*e, ferner bei dem übrigens sowohl die ganze gestalt der auf ihn bezüglichen sage, dass er beim abmähen des getreides die vorüberziehenden fremden helfen liess, die köpfe ihnen abschnitt, die geköpften in die garben verbarg, wie dass eben ein schnitterlied ihm zu ehren ertönte (s. insbesondere die scholien zu Theocrit. idyll. X, 41, auch Arsenii violetum, ed. Chr. Walz, p. 337), wohl nicht, wie Creuzer will, auf eine art Ty-phon oder Robigus (s. symbolik und mythologie, th. 2, s. 236), nicht auf ein siehen um thau, was man neuerdings seltsamer weise auch nach einer namenerklärung aus dem griechischen in Actvegans hat finden wollen (s. Engel Kypros, th. 2, s. 160), sondern vielmehr eben auf die getreideerndte selbst, das abmähen der ähren mit ihrer goldnen frucht and die trauer über den tod, die vernichtung des reichsten lebens der natur hindeutet, - ausser allen diesen immer doch noch überhaupt fast gant mythischen zeiten angehörenden beispielen ist namentlich auch noch det

da wohl natürlicher, als auch bei dem Gygäischen see als mittelpunkte echter nationaler culte Lydiens zugleich an den gleichnamigen könig Lydiens, den gründer einer neuen dynastie, Gyges, den mörder seines vorgängers Kandaules, zu denken.

Nicht zwar, als könnte es uns irgendwie in den sinn kommen, dem Lyderkönige Gyges überhaupt seine geschichtliche existenz streitig machen zu wollen. Denn gesetzt auch dass wir Herodot in dem, was er uns sonst von ihm erzählt, nicht unbedingten glauben schenken, die weihgeschenke wenigstens, die er nach ihm dem gotte zu Delphi widmete, kostbare mischkessel von gold und silber, die ausdrücklich nach dem geber genannt wurden, sie kann Herodot sich nicht erdacht haben, hier jedenfalls spricht in ihm der glaubhafteste augen- und ohrenzeuge zu uns 17). Und wenn ferner auch schon Archilochos, dessen leben in dieselbe zeit fällt, in die unsern Gyges Herodot versetzt, von einem Gyges weiss und von dessen goldreichthum wie von etwas seinen zeitgenossen allbekannten spricht 18); wenn alsdann etwas über 100 jahr später wieder Hipponax, als Ephesier der genauste kenner Lydischer zustände und geschichte, in seinem werke über Lydien eines denkmales des Gyges, der dort regiert habe, gedenkt 19), und der noch etwa 50 jahr ältere Mimnermos aus Kolophon nach Pausanias sogar in einem besonderen, wie es scheint,

durch todesart wie namen auf das bestimmteste an den Phrygergott, der auch noch ein jüngling wie Adonis nach Hermesianax auf einer eberjagd umkam (s. Paus. 7, 17, 566), erinnernde junge Krösussohn Atys als ein dem im texte behandelten falle noch analogeres beispiel des hineinspielens des mythischen in die geschichte, der verschmelzung des göttlichen und menschlichen, auch in bezug auf sonst schon mehr historische zeiten anzuführen; wobei übrigens dem kundigen die scheinbare doppelnatur des thieres, das hier als feind des gottes sich zeigt, dessen symbol es sonst auch rücksichtlich der selbstverstümmelung gewesen zu sein scheint (s. Tacit. Germ. c. 45. Vgl. meine abh. de Attide et Sabazio. Ratiborise 1828. p. 8—15 und die schol. zu Hom. Il. s, 539. ex recens. Bekkeri p. 226 nebst Eustath. comment. zu dieser stelle), natürlich weiter nicht in verwunderung versetzen kann. (Ausserdem vgl. auch hier die so eben in meine bände kommende abhandlung von W. Hupfeld exercit. Herodot. spec. III. Rinteln 1851, p. 68).

- 17) Herod. 1, 14. Ούτος δὲ ὁ Γύγης πρῶτος βαρβάρων, τῶν ἡμεῖς ἔθμεν, ἐς Δελφοὺς ἀνέθηκε ἀναθήματα, μετὰ Μίδην τὸν Γορδίεω, Φρυγίης βασιλέα. ἀνέθηκε γὰρ δὴ καὶ Μίδης τὸν βασιλήτον θρόνον, ἐς τὸν προκατίζων ἐδίκαζε, ἐόντα ἀξιοθέητον κεῖται δὲ ὁ θρόνος, ἔνθα περ οἱ τοῦ Γύγκω κρητῆρες ὁ δὲ χρισὸς οὕτος καὶ ὁ ἄργυρος, τὸν ὁ Γύγης ἀνέθηκε, ὑπὸ Δελφῶν καλέεται Γυγάδας ἐπὶ τοῦ ἀναθέντος ἐπωνυμίην. Vgl. auch Athen. VI, 231, e.
- 18) Οὖ μοι τὰ Γύγεω τοῦ πολυχούσου μέλει, s. Schneidewin del. poët. ismb. et mel. Gr. p. 178. Ueber die lebenszeit des dichters, vgl. K. (). Müller gesch. der gr. lit. b. 1, s. 236.
- 19) S. die schol. zu Nicandri Theriaca, ed. I. G. Schneider, v. 633. p. 96: Γύγου δὶ σῆμα ἐκεῖ, τοῦ ἐκεῖ βασιλεύσαντος, ὡς φησιν Ίππώναξ ἐν τῷ πρώτω τῶν Λυδίας ἰάμβων. Vgl. Schneidewin a. a. o. s. 220. frg. 46.

zum theil noch erhaltenen gedichte eine schlacht zwischen der Smyrnäern und Gyges mit seinen Lydern nach den schilderungen seiner eigenen vorfahren als mitkämpfer in derselben hesungen hatte <sup>20</sup>): wer sollte den historischen Gyges da noch irgendwie in zweifel ziehn?

Also aus der geschichte überhaupt ihn zu streichen, den namen Gyges, dazu berechtigt uns in der that nichts; ob aber auch alles das, was wir von ihm hören, ob namentlich auch das hübsche geschichtchen, das von der art, wie er zur regierung gekommen, Herodot zu erzählen weiss, wie sein vorgänger Kandaules ihm, seinem lieblinge und vertrauten, seine frau in ihrer nackten schönheit gezeigt, diese das wider des thörigtem gatten wissen und willen gemerkt und nun dem unberufenen schauer nur die wahl zwischen dem throne nebst ihrer hand nach ihres gatten, seines königes und herrn, ermordung oder dem eignen gewaltsamen tode gelassen, er aber für das letztere sich entschieden habe; ob, sage ich, namentlich auch diess von dem oft se liebenswürdig arglosen geschichtschreiber mit so vieler annuth erzählte geschichtchen 21) volle historische wahrheit sei: das ist freilich eine ganz andere, etwas schwerer zu beantwortende frage.

Dass nun thorheiten der art, wie die hier dem Kandaules schuld gegebene, in dem seine verheiratheten weiber so streng und geheimnissvoll bewachenden und verwahrenden orient über-

20) S. Paus. 9, 29 (vgl. auch 4, 2, 3): Μίμνερμος δὲ ἐἰεγεῖα ἰς τῷν μάχην ποιήσας τὴν Σμυςναίων πρὸς Γίγην τε καὶ Λιδούς etc. Vgl. Schneidewin del. poët. eleg. Gr. p. 16. frg. 12. und besonders Welcker der epische cyclus, b. 1, s. 187 u. 188: "Aber Pausanias spricht von einer glorreichen vertreibung des Gyges aus der genannten stadt, und auf die sen sieg wird sich die elegie des Mimnermos auf die schlacht der Smyrnäer gegen Gyges und die Lyder nach demselben IX, 29, 2 bezogen haben. Aus dieser elegie sind ohne zweifel die schönen verse hei Stobäos (Οὐ μὲν δὴ κείνου γε μένος καὶ ἀγήνουα θυμὸν

τοτον έμεῦ προτέρων πεύθομαι, οἱ μιν ίδον Αυδών ἱππομάχων πυκινώς κλονέοντα φάλαγγας

Equior άμπεδίον, ςῶτα φεριμμελίην etc.), welche N. Bach p. 46 der fragm. (Mimnerm. Col. carm. quae supersual. Lips. 1826) auf Andrāmon, den stifter Kolophons, bezieht. Dem Mimnermos hatten seine vorfahren die thaten des helden gegen die Lyder am gefilde des Hermos, welche sie selbst gesehn, beschrieben. Diess trifft mit der zeit des Gyges ziemlich zusammen" u. d. flg., obwohl freilich nachher derselbe gelehrte die beziehung jener verse auf Gyges wieder bezweifelt und sie lieber auf dessen urenkel, Alyattes, bezogen wissen will; indess von den kämpfen mit diesem konnte doch Mimnermos schwerlich schon durch seine vorfahren kunde erhalten. Vgl. K. O. Möller gesch. d. gr. lit. b. 1, s. 202—204. Auffallen muss es hiernach, wenn neuerdings G. Grote wieder es doch nicht mit bestimmtheit zu versichern wagt, dass Gyges eine historische person sei. S. gesch. Griechenlands. Nach der 2ten aufl. aus dem engl. übertragen von Meissner, bd. 2. abth. 1. s. 174 "Gyges war wahrscheinlich ein wirklicher mensch, zeitgenosse der jugend des dichters Archilochos."

21) S. Her. I, 8—13.

## Gyges und der Gygäische see.

baupt nicht hätten vorkommen können, möchte ich werkeineswegs behaupten, deun die menschliche thorheit blei am ende wohl unter allen zonen ziemlich gleich.

Schon bedenklicher klingt es, dass neben diesem doch ja falls etwas seltsamen berichte über die ursachen jenes dynastieenwechsels, durch welchen an die stelle der Herakliden die Mermnaden getreten wären, im alterthume noch ganz andere, namentlich auch ein in der hauptsache wenigstens weit einfacherer, den Plutarch uns aufbewahrt hat, cursirten; nach dieser Plutarchischen darstellung nemlich fand eine förmliche empörung des Gyges gegen Kandaules, ein krieg zwischen beiden, statt, in folge dessen mit hülfe des Kariers Arselis, nachdem Kandaules getödtet worden, Gyges zur regierung gekommen sei 22).

Noch weit näher indess wird es uns gelegt, nicht sowohl geschichte als ein sinnreiches mährchen oder richtiger eine bedeutsame lokalsage in jener herodoteischen thronwechselerklärung zu sehn, wenn wir auf den unverkennbaren zusammenhang acht haben, der zwischen jenem usurpator Gyges des Herodot und anderer und dem Gyges des Plato mit seinem unsichtbarmachenden ringe besteht 25).

Denn nicht genug, dass beide mit des königs gemahlin in verrätherischem einverständniss diesen tödten und so selbst zur

22) S. Plut. quaest. Gr. XLV. ἐπεὶ δὲ Γύγης ἀποστάς ἐπολέμει πρὸς αιντον (Κανδαύλην) etc. Zu einer derartigen usurpation der herrschaft passt übrigens doch jedenfalls auch besser, was Euphorion berichtet (s. fragm. histor. Gr. vol. III. p. 72. ed. C. Mueller. Paris. 1849), dass Gyges zuerst tyrann genannt worden sei; denn ermordete er meuchlings den Kandaules, so werde diess doch wohl ohne zweifel von dem volke geheim gehalten und er erschien somit, von der königin wittwe zum gemahl gewählt, als legitimer berrscher, so dass er die von den tyrannen gebrauchten mittel, sich auf dem throne zu behaupten, schwerlich nöthig hatte, wiewohl Herodot selbst freilich, unerachtet er ihn den Kandaules meuchlings ermorden lässt, doch zugleich von einem aufstande der Lyder gegen ihn wissen will, den erst ein ausspruch des Delphischen orakels beendigt haben soll; doch leicht können hier eben zwei ganz verschiedene traditionen untereinander gemengt worden sein. In der mitte zwischen beiden erzählungen gewissermassen steht die bei Nicolaus Damascenus, nach welcher Gyges der braut, die er dem ihm blind vertrauenden könige Sadyattes zuführen sollte, gewalt antbun wollte und durch deren beschwerden darüber bei dem könige sich zur rettung des eignen lebens diesen zu tödten genöthigt glaubte, dann aber doch auch mit seiner anklägerin, des königs gemahlin, sich vermählte. S. frg. hist. Gr. L III, 384.

23) S. Plat. civit. l. II, 359, c. σίαν ποτέ φασι δύναμιν τῷ Γύγου, τοῦ Λυδοῦ, προγόνω γενέσθαι. εἶναι μὲν γὰρ αὐτὸν ποιμένα θητεύοντα παρὰ τῷ τότε Λυδίας ἄρχοντι, ὅμβρου δὲ πολλοῦ γενομένον καὶ σεισμοῦ ὑαγῆναί τι τῷς γῆς καὶ γενέσθαι χάσμα κατὰ τὸν τόπον ἡ ἔνεμεν. ἰδόντα δὲ καὶ θαυμασσαντα καταβῆναι καὶ ἰδεῖν ἄλλα τε δη, ἃ μυθολογοῦσι, θαυμαστα καὶ ἔππον χαλκοῦν, κοῖλον, θυρίδας ἔχοντα, καθ ἄς ἐγκύψαντα ἰδεῖν ἐνόντα νεκμὸν, ὡς φαίνεσθαι, μείζω ἡ κατὰ ἄνθρωπον. τοῦτον δὲ ἄλλο μὲν ἔχειν οἰφίν, ερὶ δὲ τῆ χειρὶ χρυσοῦν δακτύλιον, ῷν περιελόμενον ἐκβῆναι u. d. ſig.

berrschaft gelangen; auch die von dem Gyges Herodots bei der ihm aufgedrängten schönheitsprüfungsrolle zu bewahrende unsichtbarkeit erinnert unwillkürlich an jenen zauberring bei Plato mit

seinen gaben.

Mag daher auch immerhin Plato seinen Gyges von dem könige dieses namens noch so bestimmt unterscheiden, indem er einen übrigens durchaus nirgends in die folge Lydischer könige einzureihenden vorfahren desselben aus ihm macht, wahrscheinlich eben wegen des mährchenhaften, einer bekannten geschichtlichen persönlichkeit schlecht anzupassenden, das er von ihm zu berichten habe 24); die Lydische volkssage selbst, aus der auch Herodot schöpfte, nur dass er wieder nur in seiner historisirenden hellenisirung sie in sein geschichtswerk aufzunehmen wagte, war offenbar so bedenklich nicht, für sie verschmolzen vielmehr gewiss schon sohr früh der berühmte könig, der gründer einer neuen, der letzten einheimischen königsdynastie, und jener durchaus mythische, der alten landesreligion zugehörende Gyges ganz und gar in eine wunderbare, mythisch - historische persönlichkeit eben so wie sie auch den von jenem gestürzten könig, den letzten also des vorhergehenden königsgeschlechts, Kandaules, und den gott oder dämon des namens, den Hipponax den mäonischen Hermes nennt 25), andere nicht undeutlich als eine art neckenden

24) Nach Stallbaum freilich bezeichnete auch Plato selbst schon Gyges als eine Person mit dem bekannten Lyderkönige, indem nach ihm statt der worte τῷ Γύγου τοῦ Δυδοῦ προγόνω schlechtweg τῷ Γύγη zu lesen ist, wohei er für den dativ statt des genitivs allerdings auch handschriften anführt, nicht so aber für die weglassung der folgenden worte. Nach reislicher erwägung indess hielt ich es doch für rathsamer mich hier an die vorsichtigere kritik C. E. Chr. Schneiders anzuschliessen und demgemäss so, wie oben geschehn, zu schreiben, zum theil auch aus dem im texte schon angedeuteten grunde.

25) S. Delect. poët. iambicorum et melicorum Gr. ed. F. G. Schnei-

dewin, III. Hippon. Choliambi 1.

έβωσε Μαίης πατδα, Κυλλήνης πάλμυν.

, Ερμή κυνάγχα, Μησνιστί Κανδαύλα, φωρών έτατες δηθιτέ μοι σκαπερδεύσαι; wobei übrigens der dem Hermes sonst als Argostödter beigelegte beiname πυνάγχας (s. Welcker Aeschyleische trilogie s. 131) im sinne des dichters ohne zweisel mit dem φωρών έτατρε in innigster verbindung steht, denn des wachsamen hundes sucht ja eben auch der dieb da, wo er einbricht, sich vor allem zu entledigen, die speciellere beziehung des ganzen anrufs aber doch auch nach den neuerdings erst in einem aufsatze im Philologus darüber angestellten erörterungen (s. Philologus jahrg. 6, h. 1. Göttingen 1851. Hipponactea, scr. Bernardus ten Brink p. 48 u. d. fig.) freilich immer noch nicht vollkommen klar wird. Wenn übrigens Hesychius  $Kar\partial ai\lambda \eta \varsigma$  mit  $E \rho \mu \eta \varsigma$   $\eta$   $H \rho a \lambda \eta \varsigma$  erklärt, so kann leicht zu dem letzteren eben jener beiname des mit dem Kandaules identificirten Hermes in der oben angeführten stelle der anlass gewesen sein, denn der berühmteste göttliche κυνάγχας war doch jedenfalls Herakles. W. G. Dindorf freilich, in dem neuen Thesaurus von Stephanus s. v. Κανδακίψε will die worte  $\tilde{\eta}'H\varrho\alpha \star \lambda\tilde{\eta}\varsigma$  ohne weiteres getilgt wissen; aher was berecktigt zu einem so gewaltsamen verfahren?

kobold bezeichnen 26), schwerlich so bestimmt und deutlich von einander unterschied, wie es nach dem von griechischen schriftstellern über beide uns überlieferten wohl scheinen könnte.

Auch wenn in der that wohl gerade zwei könige der art, der eine der letzte einer gestürzten, der andere der erste der neuen, jene verdrängenden königsdynastie am allergeeignetsten dazu, die ideen einer alten heimischen naturreligion, die, wie wir weiterhin noch deutlicher sehen werden, hauptsächlich an furchtbare, zerstörende naturereignisse, die das land betroffen, sich anknüpfte, zu repräsentiren 27); dass aber die alte religiöse landessage an Gyges persönlichkeit angeknüpft gerade diese gestalt gewann, dass durch eines weibes laune oder gunst ihm die herrschaft zu theil geworden sein sollte, hat offenbar auch in dieser persönlichkeit selbst, in der bekannten von der geschichte, durch denkmäler des landes selbst, so deutlich bezeugten weiberdienerei dieses königes seinen grund 28). Fassen wir nemlich nun

26) S. besonders Hesych. s. v. Kúrðwlog. Kúrðwlog (was doch mit Κανδαύλας auf jeden fall eins ist) κακούργος, ληστής, womit denn wieder auf das genauste zusammenhängt, dass nach dem zeugnisse eines eingebornen, Aeschrion aus Sardes, einer der Kerkopen Kárδονλος oder 'Ανδοῦλος gebeissen haben soll. S. in dem neuen Thesaurus von Stephanns
s. v. Κάτδωλος. Vgl. Lobeck Aglaophamus, t. II. p. 1301 und K. O.
Müller Dorier b. 1, neue ausg. s. 460.
27) S. besonders Strabo l. 12, 578 und Solinus c. XI. Vgl. auch

Mannert geographie der Gr. und R. th. 6, 3, s. 356. 373.

28) S. besonders Athen. 13, 573 die stelle aus des peripatetikers Klearch Έρωτικά, "Γύγης, ὁ Λυδων βασιλεύς" οὐ μόνον περί ζώσαν τήν έρωμένην περιβόητος γέγονεν, έγχειρίσας αύτον τε καὶ τῆν ἀρχήν έκεινη πά-σαν, ἀλλὰ καὶ τελευτησάσης συναγαγών τοὺς ἐκ τῆς χώρας Λυδοὺς πάντας έχωσε μέν Λυδίας το νύν έτι καλούμενον της έταιρας μνήμα, είς ύψος άρας, ώστε περιοδεύοντος αυτού την έντις του Τμώλου χώραν, οδ αν έπιστραφείς τίχοι, καθοράν το μνημα και πάσι τοις την Λιιδίαν οίκουσον άποπτον είναι. Uebrigens möchte wohl schon hierin ein ziemlich deutlicher fingerzeig liegen, dass das weichliche, üppige, weibische in die natur und das leben der Lydier keineswegs erst, wie Herodots darstellung l. 1, c. 155 -157 doch, ungeachtet der inneren unwahrscheinlichkeit der sache, wirklich scheint glaublich machen zu wollen, erst durch Cyrus, durch die von dem sieger und eroberer zu neuer regelung ihrer ganzen lebensweise gegebenen gesetze, hineingekommen sei; was noch zweiselloser indess aus den angaben der alten über das zum grossen theil von buhlerinnen offenbar doch noch zur zeit der selbständigkeit des landes errichtete denkmal des Alyattes (s. Her. 1, 93. Strab. 13, 627), wie aus der ganzen Omphalesage (s. wieder besonders Klearch bei Athenaus 12, 516) und manchen anderen schon auf die früheste, mythische zeit ihrer geschichte sich beziehenden hindeutungen, wie dass kramladen und schankwirthschaften von ihnen zuerst errichtet und die meisten spiele, wie das würfel - und ballspiel, von ihnen zuerst erfunden worden sein sollen (s. Herod. 1, 94), hervorgeht. Vgl. frg. Anacreont. ed. Th. Bergk.

P. 241. Dass man damit übrigens ihre wohl genügend festgestellte 
pferkeit den Lydiern der älteren zeit nicht braucht streitig machen zu vollen, bedarf für den, dem das wesen asiatischer volksthümlichkeit berhaupt nicht fremd ist, wohl erst keines besonderen erweises.

jenen Gyges Platos, der also in wahrheit keineswegs als eine von dem Herodots ganz verschiedene person zu betrachten ist, näher in's auge, so werden wir einen echten nationalen und lokalen sagengehalt in dem, was von ihm erzählt wird, wie wenig auch der philosoph in seiner ganz besondern, moralphilosophische zwecke verfolgenden darstellung die darauf hindeutenden momente gestissentlich hervorzuheben bemüht gewesen ist, doch unmöglich verkennen können.

Eine echt lydische lokale sage nehmlich kündigt sich uns offenbar schon in der bezeichnung des ortes an, wo Gyges seinen unsichtbar machenden ring gefunden haben soll, nehmlich in einem erdschlunde, der in folge beftiger platzregen und erderschütterungen sich plötzlich da, wo er seine beerde im dienste des Lyderkönigs geweidet, gebildet habe; da es bekanntlich kann irgend ein land gibt, das in alter zeit häufigeren und hoftigeren orderschütterungen unterworfen gewesen wäre, als eben Lydien. Aber auch das behältniss, in dem Plato Gyges den todten von übermenschlicher grösse, der an einem finger seiner hand jenen ring getragen, finden lässt, ein pferd von erz, das aber hohl, und mit einer art fenster versehen gewesen sei, deutet auf eine echte Lydersage hin, da ja auch das eine eigenthümlichkeit Lydiens war, dass der pferdezucht nirgends mehr aufmerksamkeit zugewendet wurde, wesshalb denn auch die reiterei der Lydier eines so grossen ruhmes genoss 29).

Wie aber, sollte nicht auch jener wunderbare ring selbst eine solche durchaus lokale bedeutung haben?

Eine nähere darlegung des bemerkenswerthesten in der eigenthümlichen physischen beschaffenheit des alten Lydiens wird

uns bald, glaube ich, diese frage mit noch weit grösserer sicherheit, als es schon jetzt, nach den bereits im vorigen enthaltenen andeutungen, möglich wäre, zu beantworten in stand setzen.

Nun bietet Lydiens natur zwar manches bemerkenswerthe dar, — oder wer hätte nie von seinen goldströmenden flüssen, seinen bergen voll goldes, seiner thäler anmuthsvollen biegungen, seines Mäander labyrinthischen windungen gehört, vorzüge, um derentwillen nicht mit unrecht das alterthum das schönste und reichste aller länder zugleich in ihm sah 50); — aber als die hervorstechendste eigenthümlichkeit des landes möchte doch wohl sein grosser reichthum an schilfreichen seeen, sümpfen, bald

<sup>29)</sup> S. Herod. 1, 79, ferner die ἱππόμαχοι Αυδοί bei Minnermus. Schneidewin del. poët. eleg. Gr. p. 16, auch Xenophon Cyrop. 7, 1, 27 u. d. fig.

<sup>30)</sup> S. besonders Ciceros schilderung Asiens, der Asia propria, ven welcher Lydien einen hauptbestandtheil bildete, pro lege Manilia c. VI. Asia vero tam opima est et fertilis, ut et ubertale agrorum et varietate fructuum et magnitudine pastionis et multitudine earum rerum, quae exportantur, facile omnibus terris antecellat. Vgl. auch Lydiaca Theodesi Menke. Berolini 1843. p. 1.

von austretenden gewässern überschwemmten, bald wieder austrocknenden brüchen, grasreichen, reichbewässerten triften zu betrachten sein <sup>51</sup>), in folge dessen es sich ja eben auch zur pferdezucht so trefflich eignete, so wie anderseits das schilf ihrer seeen ein starkbenutztes baumaterial für die einwohner Lydiens, namentlich seiner hauptstadt, Sardes, wurde <sup>52</sup>); nächstdem eben das vulkanische seines bodens, die häufigen, oft so furchtbar zerstörenden erderschütterungen, denen es unterworfen war <sup>53</sup>).

Ein boden also, der unter den tritten des wanderers wankt und weicht und nur zu leicht den unvorsichtigen, ross und mann, plötzlich hinabzieht in ungeahnete tiefen, land, das auf einmal in wasser, wasser, das in trocknes land sich wandelt, aufgähnende erdschlünde, die gierig verschlingen, was sich erhaschen lässt, dann befriedigt sich wieder schliessen über ihrem raub, inseln mit rohrgebüschen, die jetzt hoch emporragen über die oberfläche des seees, der sie trägt, jetzt überfluthet dem aug' entschwinden, von geheimnissvollem flüssigem schleier überwallt, feuer und wasser die erde unterwühlend mit vereinter kraft <sup>54</sup>), das ist das bild, das phantastische, wunderbare bild, das landeskundiger schriftsteller beschreibungen von dem alten Lydien uns darbieten.

Und in die sage des landes, des volkes götterglaube und götterdienst sollte nichts übergegangen sein von den phantasieen und dem gefühl, welches in eines begabten, empfindungsreichen stammes geist und gemüth so merkwürdige zum theil täglich und überall ihm vor augen tretende naturerscheinungen nothwendiger; weise erzeugen mussten?

Dass dem keineswegs so ist, haben wir zum theil schon früher gesehn; aber auch die so seltsam klingende sage von jenem über die massen gefrässigen könige des landes, Kambles, oder wie sonst der name uns überliefert wird, der des nachts sein eignes weib zerstückt und bis auf die finger der hand aufgezehrt haben soll <sup>34</sup>), ferner die Lydischen Kerkopen, die ja ausdrücklich als söhne der see, seedämonen, bezeichnet werden <sup>35</sup>).

<sup>31)</sup> S. besonders Strabo 12, p. 578.

<sup>32)</sup> Herod. V, 101. έσαν èν τῆσι Σάρδισι ολείαι αι μèν πλεθνες καλάμιναι, όδαι δ' αὐτέων καὶ πλίνθιναι έσαν, καλάμου εἶχον τὰς ὀροφάς.

<sup>33)</sup> Vergl. ausser Strabo a. a. o. auch Aristoteles περὶ θαυμασίων απουσμάτων ed. l. Beckmann. Gott. 1786. XXXIX.
34) S. Athen. 10, 414, c. Ξάνθος δὲ ἐν τοῖς Δυδιακοῖς Κάμβλητιί

<sup>34)</sup> S. Athen. 10, 414, c. Ξάνθος δὲ ἐν τοῖς Λυδιακοῖς Κάμβλητιί 
ορσι τόν βασιλεύσαντα Λυδών πολυφάγον γενέσθαι καὶ πολυπότην, ἔτι δὲ 
γαστρίμαργον, τοῦτον οὖν ποτε νυκτός την ἐαυτοῦ γυναϊκα κατακρεουργήσαντα 
καταφαγείν, ἔπιτα πρωὶ εὐρόντα την χείρα τῆς γυναικός ἐνοῦσαν ἐν τῷ στόματι ἐαυτόν ἀποσφάξαι, περιβοήτου τῆς πράξεως γενομένης, bei Creuzer 
histor. Gr. antiquissimorum fragmenta, p. 184. Vergl. auch Ael. V. H.

<sup>35)</sup> S. besonders Ephesiaca, scr. Ern. Guhl. Berolini 1843. p. 136. Anch in einer sonst freilich an schlimmer textverderbniss leidenden stelle in Arsenii violetum, ed. Chr. Walz. 1832., P. 350, werden sie doch deut-lich als Alarge vioi bezeichnet.

mit ihrer tücke, ihren mehr oder minder bösartigen nockereien und — wer könnte noch daran zweifeln — natürlich eben auch jener geheimnissvolle, seinem besitzer die gabe nach belieben bald sichtbar, bald unsichtbar zu werden mittheilende Gygesring sind offenbar erzeugnisse dieser merkwürdigen landesnatur.

Und dass gerade der Gygäische see es war, an den die zuletzt genannte sage geknüpft ward, wie schon die namen selbst, dann aber auch die oben beschriebenen cultusgebräuche, die ja eben seinen schwimmenden, schilfbewachsenen inseln galten <sup>56</sup>), beweisen, auch das wird uns keineswegs auffallend erscheinen, wenn wir namentlich noch die durchaus vulkanische natur jener inseln, von der besonders der bimsstein, aus dem sie zum grossen theile bestanden, zeugt <sup>57</sup>), in betracht ziehn.

Und so möchte denn der versuch, ein bis jetzt fast nur als moralische allegorie einiger beachtung gewürdigtes mährchen 58)

36) Dass nehmlich von den seltsamen festestänzen, von denen Strabo sagt, dass sie auf oder bei dem Gygäischen seee statt gefunden, die von Sotion beschriebenen, mit jährlichen sühnopfern verbundenen der schilfeshalme mit ihrem könige, von denen es, ohne genauere bezeichnung des locals, nur eben heisst, dass sie auf einer mit schilfrohr bewachsenen insel Lydiens statt gefunden, in der that nicht für verschieden zu halten sind und also wirklich keinem anderen als dem Gygäischen seee angehörten, möchte namentlich bei der hervorstechenden bedeutsamkeit dieses seees überhaupt, welche besonders die um ihn herum errichteten zahlreichen und grossartigen denkmäler so deutlich bezeugen, wohl in keiner weise zu bezweifeln sein.

\* Auch zeigt sich nach Prokesch, erinnerungen u. s. w. b. 3, s. 167 noch heut gerade der Gygäische see vorzugsweise als ein echter schilfsee, λίμνη καλαμίνη, wie eben von Sotion jener see und von Plinius dessen inseln genannt werden, denn bis auf mehre hundert schritt hinein ist er mit hohem schilf bewachsen.

Uehrigens leuchtete die identität des von Strabo und des von Sotion beschriebenen seees auch schon K. O. Müller ein. S. kl. schr. b. 2, 212

37) S. Senec. nat. quaest. 3, 25. Sic evenit, ut in quibusdam stagnis ne lapides quidem pessum eant. De solidis et duris loquor. Sunt enim multi pumicosi et leves, ex quibus quae constant insulae in Lydia natant.

38) Einzelne andeutungen freilich in betreff der mythologischen bedeutsamkeit der Gygessage, der Platonischen wie der Herodoteischen, finden sich auch sonst hie und da, vgl. namentlich Bähr zu Herodot 1, 12. (T. 1, p. 34) und die dort angeführten stellen namentlich aus Creuzerschen schriften, ferner Eckermann lehrb. der religionsgesch. u. mythologie nach der anordnung K. O. Müllers b. 1, s. 195. »aber auch die geschichte des sturzes des Kandaules durch Gyges (wie es heissen soll) ist noch sehr durch mythische zusätze getrübt«, Th. Menke Lydiaca, p. 30 »Gygis nomen lacus Gygaei admonel« und G. Grote gesch. Griechenlands (übertragen von Meissner b. 2, abth. 1, s. 176) »er (Gyges) ist der eponym des Gygäischen seees in der nähe von Sardes«, dann auch Engel Cyprus th. 2, wo Gyges s. 321 ein dämon ganz aphrodisischer natur, s. 322 aber auch geradezu ein phrygischer?) wasserdämon genannt und en beziehung zu dem Gygäischen seee gesetzt wird, seltsamer weise indess zugleich auch eben als dämon s. 321 ein träger des Lydischen golderichthums heisst, wofür Archilochus bekannter vers zum belege dienen

zum range einer echten von religiösem naturgefühl durchdrungenen volkssage zu erheben, vielleicht nicht ganz misslungen sein; wenn auch eine bestimmtere deutung der tragischen geschichte, welche aus ihm sich herausgesponnen hat, vielen freilich wohl schon zu willkührlich und gewagt erscheinen würde; obwohl bei dem ermordeten könige, Kandaules, - womit auch Sotion's oben angeführter bericht ganz vortrefflich übereinstimmen würde, jedenfalls eben an das heilige nach jenem bericht durch jährliche opfer und feste versöhnte schilf 59), bei dessen verrätherischer gattin an jene schwimmenden inseln selbst, die es umfassen und hegen, wie sie in treulosem einverständnisse mit dem nach unumschränkter herrschaft trachtenden see hinabziehen in dessen verborgene tiefen ihren stolzen scheinbar so werth gehaltenen schmuck, so wie bei Gyges an den tückischen dämon des seees an und für sich zu denken bewährten grundsätzen der mythendeutung doch wohl nicht eben widerstreiten möchte; - woneben übrigens eine andere auffassung jener erscheinungen, die das wechselnde verschwinden und wiederauftauchen des heiligen schil-

soll, obwohl doch in der note zu eben dieser stelle der verfasser selbst zugesteht, dass Gyges, der Mermnade und zeitgenosse des Archilochus, — und auf diesen, dessen goldreichthum ja auch sonst feststeht, bezieht sich doch wohl eben auch des dichters vers — eine historische person sei; ein versuch einer wirklichen, genauer auf das einzelne eingehenden erklärung derselben indess ist mir wenigstens bis jetzt noch nicht vor

augen gekommen.

39) Auch möchte, da Semitische bestandtheile aus der sprache der Lydier sich wohl schwerlich ganz werden wegläugnen lassen, die übrigens auch schon in der langen herrschaft eines Assyrischen königsgeschlechts über Lydien (s. hierüber in's besondere K. O. Müller Sandon u. Sardanapal, kl. schr. b. 2, s. 101, und Movers, die Phönicier, b. 2, th. 1, s. 296, auch Weissenborn Ninive und sein gebiet. Erfurt 1851. s. 13, über das Semitische gepräge der Assyrischen sprache aber Rawlinson über die assyrisch-babylonischen keilinschriften, nach dem berichte von Fr. Spiegel in den Münchner gel. anz. 1850. pr. 82) ihre erklärung finden, - ich erinnere nur beispielsweise an "Adquuve, 'Adquμίτης als Lydischen königsnamen, — das schilf wohl schon in dem namen Candaules selbst stecken; wie es denn in der that auch weit mehr wahrscheinlichkeit hat, dass die Griechen ihr zarra aus dem ja seit den ältesten zeiten ehen so besonders schilfreichen zunächstgelegenen und so vielfach mit ihnen verbundenen Lydien, als von den Hebräern, mit denen sie doch in älterer zeit überhaupt in gar keinem nachweisbaren verkehre standen, entlehnten. Weiter zu gehen indess und nach dem Hebräischen eine allerdings hierher ganz wohl passende canna elevationis aus Candaules herauszudeuten möchte ich wenigstens, der sich hier doch auf einem zu wenig bekannten boden fühlt, nicht wagen.

Dass übrigens Tzetzes Chil. VI, 54 erklärt, Kandaules bezeichne in der Lydischen sprache den hundswürger (τὸ δὲ Κανδαύλης Λυδικῶς τὸν σχυλοπνίκτην λέγει) macht mich in meiner ansicht über das wort weiter nicht irre, da Tzetzes freilich zuversichtlich genug ausgesprochene erklärung desselben offenbar nur auf eine falsche auslegung des oben bereits angeführten Hipponakteischen verses (Ερμή χυνάγχα, Μηονιστὶ Καν-

δατλα) gebaut ist.

fes dem walten in ihm selbst wohnender neckender dämenen zugeschrieben, immer auch noch necht wohl bei den alten bewoh-

nern des landes hätte nebenber gehen können.

Merkwürdig könnte es hier aber freilich immer noch manchem erscheinen, wie die Homerische nymphe des seees sich se auf ein mal wie unter der hand in einen gott oder dämon habe verwandeln können, als ob eben auch hierbei selbst eine art neckender kobold sein spiel triebe; indess die sache bei lichte besehn, wie konnte wohl überhaupt Homer einen dämon des Gygäischen sees anders benennen, als die nymphe des sees, wobei, wie gleich anfangs erinnert wurde, auf das nichthellenische der sage und des cultus jedenfalls immer deutlich genug mit der vermählung der nymphe mit einem sterblichen von ihm bingewiesen worden ist, während eine wirkliche enthüllung der wahren natur jener gottheit und der ganzen eigenthümlichkeit der ihr gewidmeten verehrung natürlich den absichten und der auffassungsweise des dichters durchaus fern lag, obwohl ein weibliches wesen in dem darauf bezüglichen ideenkreise doch immer auch nach der eigentlichen landessage eine sehr wichtige rolle spielte 40).

Liegnitz. Eduard Müller.

40) Zu vergleichen sind über diese bald Nyssia, bald Tudo, auch Clytia und Habro genannte jedenfalls mehr mythische als historische gattin des Candaules und nach ihm des Gyges nebst der schon oben angeführten stelle bei Nicolaus Damascenus und Tzetzes Chil. VI, h. 54 besonders noch Ptolemaei Hephaestionis nov. hist. excerpta, e Photio ed. 1. Imm. Roulez. Lips. 1834. 1. 5, P. 29., wo noch seltsameres von ihr zu lesen ist, wie sie verschiedenartige, wie es scheint, nach ganz verschiedener richtung blickende pupillen gehabt habe und sehr scharfsichtig gewesen sei, was ausserdem indess doch auch wieder noch von dem besitze eines zauberkräftigen steines, des δρακοντίτης λίθος, abgeleitet wird, wesshalb sie auch den Gyges in seinem verstecke doch bemerkt habe, curiosa, auf deren deutung sich ernstlich einzulassen wohl etwas misslich sein möchte. Vgl. übrigens hierzu wieder besonders Bähr zum Herodot l. 1, c. 12, mit dem ich indess doch nicht sogleich bei dieser Nigota an die nixen denken möchte. S. auch unter Αβρώ P. Tzschirner, Graeca nomina in Ω exeuntia. Vratisl. 1851. P. 1.

## XI.

## Analekten zu griechischen historikern.

1. Herodot erzählt VII, 36 über die brücken, auf denen erzes den Hellespont überschreiten wollte, folgendes:

έζεύγνυσαν δὲ ὧδε. πεντηκοντέρους καὶ τριήρεας ὑπὸ μὲν τὴν πρὸς τοῦ Εὐξείνου πόντου ἐξήκοντά τε καὶ τριηκοσίας, ὑπὸ δὲ τὴν ἐτέρην τεσσερεςκαίδεκα καὶ τριηκοσίας, τοῦ μὲν Πόντου ἐπικαρσίας, τοῦ δὲ Ἑλληςπόντου κατὰ ῥόον, ἵνα ἀνακωχεύη τὸν τόνον τῶν ὅπλων.

ist kein grund anzunehmen, dass diese brücken einander nahe wesen wären, oder eine parallele richtung gehabt hätten. Der veck, warum swei brücken geschlagen wurden, war nicht, dass e eine der andern einen grösseren halt geben sollte, sondern, ss der übergang dadurch beschleunigt würde. Sollte nun bei m übergang so ungeheurer heeresmassen stockung und gedränge rmieden werden, so war es selbst wünschenswerth, dass die ücken von einander entfernt waren. Es ist ferner leicht zu greifen, dass nicht jeder ort zu diesem übergange gleich gegnet war. Eine küste mit steilem, felsigem ufer würde für enschen und thiere gleich unbequem gewesen sein. Man darf ch daher nicht darüber wundern, wenn die eine brücke, und die elche scheinbar in kürzester linie hinübergeht, mehr gebraucht s die andere, jene 360, diese 314 fahrzeuge. Der gebrauch m trieren und pentekonteren ist so zu erklären: die niedrigeren ufzigruderer hat man an der küste, die trieren in der mitte gebracht, um dadurch die tragbarkeit der brücken zu verstärken.

Wie aber gingen nun die brücken über den Hellespont? Helet bezeichnet es ziemlich genau, indem er sagt, die fahrzeuge
r einen dem Pontus zugekehrten waren ἐπικάφσιαι, die der aurn κατὰ ἐο໋ον. Die erklärer des Herodot haben nun jenen ertren ausdruck zum theil so verstanden, jedes einzelne schiff
be der stömung seine querseite zugekehrt gehabt. Erstens aber
bei dieser lage der schiffe nicht zu sehen, wie ein brückenbau
lite möglich gewesen sein; andererseits aber wird die grössere
hl von schiffen doppelt auffällig, da in diesem falle, ceteris pa-

ribus, eine kleinere zahl hätte ausreichen müssen. Wir fasse also jenes ἐπικάρσιο; von der richtung der brücke, nicht alse von der stellung der einzelnen schiffe. Die brücke also ging que über die strasse hinüber, wie man von jeder brücke, die über einen fluss geht, diesen ausdruck gebrauchen müsste; wie bei Thecydides, da wo er belagerung Platäa's beschreibt, jene δοκοί με γάλαι auch ἐγκάρσιαι genannt werden, was nicht nothwendig schip heisst, sondern quer, transversus, d. h. der richtung der über in mauern hinüberragenden grossen bäume entgegengesetzt.

Was heisst nun aber xazà poor? Die strömung im Helb sponte geht vom schwarzen meere nach dem ägäischen zu; 🖦 sie geht nicht in einer und derselben richtung etwa die mitte Hellespontes hinab, sondern sie wendet sich, wie die lebestigt ader eines flusses von der einen seite des ufers nach der andere hinüber. Es ist aber diese strömung so stark, dass sie a 🖦 entgegengesetzten ufer z. b. bei Sigeum eine gegenströmung dem ägäischen meere in den Hellespont hinein hervorbringt. Abydus nun geht dieser éóos nun von der asiatischen küste met der europäischen hinüber, wie denn dieser umstand gerade die stelle zu einem der natürlichsten übergangspunkte machte. Die zweite brücke nun folgte dem 6005. Die baumeister wählten des richtung, ίνα (der φόος) ανακωγεύη τον τόνον των οπλων, un i spannung der seile dadurch gleichmässig zu erhalten. Die stelle ist, so viel ich sehe, durch diese einfache erklärung vollkenne verständlich. Ich bin überzeugt, dass die geographie sie bettigen werde.

2. Thucydides II, 29 erzählt, wie die Athener es sich gelegen sein lassen, die freundschaft des Sitalces zu gewisset Βουλόμενοι Σιτάλκην σφίσι τον Τήρεω, Θρακών βασιλές 🙀 μαχον γενέσθαι. ὁ δὲ Τήρης ούτος ὁ τοῦ Σιτάλκου πρώτος Όδρύσαις την μεγάλην βασιλείαν έπὶ πλείον τῆς ἐλη Θράκης εποίησεν πολύ γαρ μέρος και αυτόνομόν έστι θρ Poppo erklärt diese stelle: Odrysis magnum illud, quod hat tate habuerunt, imperium ita, ut latius pateret reliqua The constituit, und Kämpf übersetzt: "Dieser Teres gründete den Odrysen die grosse herrschaft über einen grösseren tiel landes, als das übrige Thracien ist." Ich kann natürlich bezweifeln, dass nach ent nléor ein genitivus comparations gen kann und wirklich folgt; aber ich weiss nicht, wort eine solche bestimmung hätte dienen sollen, da es dem The des weit näher gelegen hätte zu sagen: über den grössten Thraciens. Statt dessen wollen wir unserem autor den unsig harten ausdruck zutrauen: über einen grösseren raum, als übrige, nämlich dem Sitalces nicht unterworfene Thracien niment? Meines erachtens sagt Thucydides nur: Teres habe Odrysen die μεγάλη βασιλεία über einen weiteren theil des gen Thraciens d. h. des nichtodrysischen Thraciens erworte

tse der Odrysen selber sind zwischen Rhedope und Hämus; hmen aber nicht das ganze land zwischen diesen gebirgen am meere ein, sondern es wohnen nech andere thracische dort. Sitalces bricht im dritten jahre des krieges ex zor we auf, und ruft zuerst robs erras res Aipov re ogovs xai οδόπης Θράκας όσων ήργε μέγρι θαλάσσης ές τον Εύξεινόν στον καὶ τὸν Ελλήςποντον zu den waffen (II, 96.) Thucybeschreibt hier die weitere ausbreitung der Odrysenherrschaft len Hämus und den Rhodope hinaus ins land der Geten und Päoniern und Triballern hin. Die meisten dieser thracivölker standen unter einheimischen fürsten, für welche die en keinen anderen ausdruck hatten als den von königen; s königthum der Odrysen sich erhob, blieben die könige inmehr unterworfenen thracischen stämme; es ist sehr na-, dass das königthum der Odrysen ή μεγάλη βασιλεία, das önigthum, genannt wird, wie der könig von Persten o βασιλεύς beisst.

. Angesichts des krieges rüsten sich die Spartaner wie iener auf das eifrigste; sie schicken beide gesandte an den ; sie suchen sich unter den bis dahin parteilos gebliebenen i neue bundesgenossen zu erwerben:

αὶ Δακεδαιμονίοις μὲν πρὸς ταῖς αὐτοῦ ὑπαρχούσεις ἐξ Ἰτειίας καὶ Σικιλίας τοῖς τάκείνων έλομένοις ναῦς ἐπετάχθησεν οιεῖσθαι κατὰ μέγεθος τῶν πόλεων, ὡς ἐς τὸν πάντα ἀρυμὸν πεντακοσίων ἐσομένων.

elle hat ihre grossen schwierigkeiten; doch ist von den n erklärern der weg zum richtigen verständniss bereits anit. In der Gothaer ausgabe erklärt Poppo dieselbe: et a remoniis quidem socii praeter cas naves, quae ibi (i. c. in et Sicilia) partes ipsorum in Italia et Sicilia amplexis erant, fabricari pro magnitudine civitatium iussi sunt. Und se Kämpf: "Von den Lakedalmoniern ward ihnen aufgetragen, den schiffen, welche bei denen, die aus Italien und Sicire partei ergriffen hatten, daselbst vorräthig waren, nach rabe der städte welche auszurüsten, so dass es bis zur zahl 500 wären" u. s. w. Hiergegen hat Krüger erinnert, nne αὐτοῦ doch wohl nur auf die Peloponnes gehen, eine t, die ich gleichfalls ein paar jahre früher in den jahrbüfür wissenschaftliche kritik geäussert hatte. Die Laceda-· selber besitzen freilich keine kriegsflotte; aber die Pelai ist nicht arm an kriegsschiffen, wie ja in dem kampfe Korcyra so eben bewiesen war; in Nisäa hatten die Me-40 schiffe liegen, eine allerdings wohl geringere zahl dürz in Pegä voraussetzen. Ausser diesen daheim (avrer) berarhandenen und paraten schiffen wünschen die Lacedamoch andere zu verschaffen. Sie befehlen also denen, welche lias nai Linelias die noche der Spartaner ergriffen haben, je nach der grösse der städte, schiffe zu bauen: ¿¿ 'Iralias zai Σικελίας τοις τάκείτων έλομένοις ναύς έπετάγθησαν ποιείσθαι. Ει würde sehr erklärlich sein, wenn Thucydides gesagt hätte: sois έξ Ίταλίας — έλομένοις. So sagt er ja III, 25 προςβοηθήσαντας των έκ της κοίλης "Ηλιδος τριακοσίους λογάδας - μάγη έκρατη. σαν, und II, 83 τὸ δ' ἐκ τῆς Κορίνθου καὶ τῶν ἄλλων ξυμμάχων τών έχ του Κρισαίου χόλπου ναυτικόν, δ έδει παραγενέσθαι τώ Κρήμο, οὐ παραγίγνεται. In allen diesen beispielen steht die praposition ex, weil dem schriftsteller die vorstellung, dass jene 300 λογάδες aus dem hohlen Elis geschickt sind, dass die schiffe aus dem krissäischen golf zu Knemos stossen sollen, hier: dass jene schiffe aus Italien und Sicilien zu den peloponnesischen stossen sollen, weit überwiegt über die andere, dass diese leute in Elis, am krissäischen busen, in Italien und Sicilien wohnen. Dass wur statt dessen an unserer stelle έξ Ιταλίας καὶ Σικελίας vorgerückt ist, hat seinen grund darin, dass der historiker den gegensatz zwischen avzov und diesen ländern so scharf wie möglich will hervortreten lassen. Die Lacedämonier haben nämlich dabei den grossartigen gedanken, die gesammtzahl ihrer schiffe bis auf 500 zu bringen, ein gedanke, den sie dann freilich sehr bald wieder aufgegeben haben: - ώς ές τον πάντα άριθμον πεντακοσίων έσομένων. Wenn man eine bestimmte zahl von schiffen repartiren will, so muss die zahl der staaten, auf welche jene repartirt werden sollen, auch eine bestimmte sein, und rois ranziror ideμένοις kann unmöglich heissen: "denen, welche die partei der Spartaner ergreifen würden." Allerdings bleibt nun das eneragooar bedenklich und nicht zu erklären. Der dativ sois elouerous ist nur durch ein einziges wort von ἐπετάγθησαν getrennt, und die annahme einer anakoluthie undenkbar. Ich sehe keinen andern ausweg, als dass man sich entschliesst, mit Poppo der einen handschrift, welche ἐπετάγθη hat, den vorzug vor den übriges einzuräumen. Während so die Peloponnesier geschäftig waren, ruhten auch die Athener nicht, sondern

τήν το ὑπάρχουσαν ξυμμαχίαν ἐξήταζον, καὶ ἐς τὰ περὶ Πελεπόννησον μᾶλλον χωρία ἐπρεσβεύοντο, Κέρκυραν καὶ Κεφαλλητίαν καὶ Ακαρνᾶνας καὶ Ζάκυνθον, ὁρῶντες, εἰ σφίσι φίλια ταῦτ' εἴη βεβαίως, πέριξ τὴν Πελοπόννησον καταπολεμήσοντες. Die Athener "erforschten die gesinnung der bundesgenossenschaft, die sie besassen," wie es Kämpf übersetzt. Der ton liegt jedech auf ὑπάρχουσαν, wie immer bei dieser stellung des adjectivs, se dass diese ὑπάρχουσα ξυμμαχία einen gegensatz bildet zu der, die sie sich erst erwerben wollen. In der that ist der gegensatz ein noch schärferer. Die bundesgenossen der Athener zerfallen nämlich in zwei hauptklassen, 1) solche, welche unter der hegemenie der Athener stehen, und 2) solche, welche sich in einer freieren und selbstständigeren weise an Athen angeschlossen haben. Jene ersteren bilden eine grosse politische gemeinschaft, welche

nater Athens leitung steht, und zu dem zweck eines kräftigen einheitlichen bandelns sich grosse beschränkungen hat auferlegen müssen; sie haben eine gemeinschaftliche basis in einem bundesstatut, etwa der art, wie ganz vor kurzem prof. Meier in Halle ein solches mit den unterschriften der in den bund eingetretenen glieder bekannt gemacht hat; aus diesem bunde kann ein einzelnes glied nicht beliebig ausscheiden; Athen hat die verpflichtung, es mit gewalt beim bunde zu erhalten; es gilt als abfall und verrath, wenn Naxos oder Samos sich lossagen, und die Korinthier lehnen es mit vollem rechte als eine verletzung des hellenischen staatsrechts ab, sich für Samos zu erklären. Dies ist die  $v\pi\alpha\varrho$ - $\chi ovo\alpha$   $\xi v\mu\mu\alpha\chi i\alpha$ , welche die Athener mustern. Wie verschieden hiervon sind nun die Korcyräer, die Argiver, die Messenier in Naupaktus! Es heisst bei Thucydides weiter:

ές τὰ περί Πελοπόννησαν μᾶλλον χωρία ἐπρεσβεύοντο — Hier macht das μαλλον bedenken. Poppo fasst es: diligentius, accuratius, sc. η την υπάρχουσαν ξυμμαχίαν εξήταζον. Ich sollte kaum glauben, dass dies der vergleichungspunkt wäre, dass die Athener wirklich die έξέτασις ihrer eigenen symmachie sollten weniger hoch angeschlagen haben, als diese gesandtschaften. Ich meine auch, dass Thucydides dann dem μαλλον würde eine andere stelle angewiesen haben. Krüger ergänzt: als anderswokin; man könnte mit gleichem rechte suppliren: als früher. Indess Kämpf hat, meines bedünkens, das richtige: "sie schickten gesandte nach den nahe um die Peloponnes herum gelegenen orten." Es ist ein ausdruck, mit dem man eine lage mehr im allgemeinen bezeichnen will, wie das hier der fall ist, wo allerdings Cephallene und Zakynth wirklich περί Πελοπόννησον liegen, nicht aber Korcyra. In einer ganz analogen weise steht Thuc. 11, 96. έπειτα (ανίστησιν Σιτάλκης) τους υπερβάντι Αίμον Γέτας καὶ όσα άλλα μέρη έντὸς Ιστρου ποταμού πρὸς θάλασσαν μάλλον τὴν τοῦ Εὐξείνου πόντου κατφκητο. Am schluss des satzes ist von Krüger sehr richtig das komma hinter βεβαίως gesetzt, und dies also zu φίλια gezogen. Sie bedürfen einer zuverlässigen freundschaft, um die Peloponnes von allen seiten zu bekämpfen. Das xazanoleµeîr hätte einen andern zusatz erfordert als gerade βεβαίως, einen solchen etwa, in dem der begriff des nachdrücklichen enthalten gewesen wäre.

4. Das zusammenziehen der Athener im anfang des peloponnesischen kriegs nach Athen hinein veranlasst den Thucydides su einem rückblick in ferne vergangenheit. Er erzählt, wie Attika vor Theseus noch keine staatliche einheit bildete, wie diese staatliche einigung durch Theseus bewirkt wurde. Bis dahin war die akropolis auch eben die stadt Athen καὶ τὸ ὑπ' αὐτὴν πρὸς τότον μάλιστα τετραμμένον.

Hierfür giebt nun Thucydides drei gründe an, die 1) von den iερά, 2) von der κρήνη, 3) von dem namen der akropolis

hergenommen werden, deher denn diese drei begriffe, auf denen der nachdruck liegt, an dem anfange der entsprechenden sätze stehen. Was nun zunächst die isoa anbetrifft, so bemerkt Thucydides, dass dieselben theils auf der burg, theils πρὸς τοῦτο τὸ μέρος τῆς πόλεως μᾶλλον ἴδρυται. Wenn man das πρός urgiren will, so giebt es uns den sehr passenden sinu, dass diese tempel nicht ἐν τούτφ τῷ μέρει τῆς πόλεως gelegen haben, sondern ausserhalb der eigentlichen stadt, diesem theile der stadt zugekehrt. Dies ist die nothwendige verknüpfung der gedanken. Sonderbar schlecht passt hierzu nun, was Thucydides sagt:

τὰ γὰρ ἱερὰ ἐν αὐτῆ τῆ ἀκροπόλει καὶ ἄλλων θεὧν ἐστι καὶ τὰ ἔξω πρὸς τοῦτο τὸ μέρος τῆς πόλεως μᾶλλον ἴδρυται, τό τε τοῦ Διὸς τοῦ Όλυμπίου καὶ τὸ Πύθιον καὶ τὸ τῆς Γῆς καὶ τὸ ἐν Δίμναις Διονύσου, ἡ τὰ ἀρχαιότερα Διονύσια τῷ δωδεκάτη ποιεῖται ἐν μηνὶ Ανθεστηριῶνι, ὥςπερ καὶ οἱ ἀπὸ

Αθηναίων Ίωνες έτι και νύν νομίζουσιν.

Was soll es uns für den zu beweisenden gedanken helfen zu erfahren, dass es tempel auch von anderen göttern auf der burg gebe ? von was für anderen göttern ? etwa ausser der Athene? Wer berechtigt uns dieses zu suppliren? Und gesetzt auch, wir dürften dergleichen suppliren, wie sind wir dadurch gefördert! Hiersu kommt nun gar noch, dass nicht iege da steht, sondern τὰ ἰερά, als ob diese unbenannten anderen gottheiten ihre tempel sur auf der burg gehabt hätten. Man kann dem Thucydides grosse gewaltsamkeiten im ausdruck aufbürden, obwohl dies meist mit unrecht geschieht; aber man muss immer anstoss daran nehmen, wenn der gedanke nicht streng und consequent entwickelt erscheinen sollte, wie das hier der fall sein würde. Während es uns gleichgültig ist, dass auch von andern göttern die tempel auf der burg sind, liegt dagegen auf dem begriff des alters aller nachdruck. Thucydides erwähnt das heiligthum des Dienysos in den sümpfen mit dem zusatz φ τὰ ἀρχαιότερα Διονύσια ποιείται, und bemerkt, um an dieser alterthümlichkeit keinen zweisel su lassen, noch, dass bereits die Ionier dieses fest von Athen mit nach Kleinasien gebracht haben; er erwähnt weiter, dass der gebrauch des wassers von der Kallirrhoe προ σῶν γαμικῶν καὶ 🚱 alla ros isoos sich and rov appaior herschreibe. Kurz ich glaube, dass auch bei den iepa der begriff des alten der nethwendige und wesentliche, der zur aller demr dagegen der gans unwesentliche ist, und schlage daher einstweilen vor zu lesen: sa γάρ ίερα έν αύτη τε τη άχροπόλει τα άρχαιότατά έστι etc. le würde im solgenden anstatt idovrat vorschlagen zu lesen iderpera. Indess ich glaube, dass man der thucydideischen spracke dieses ίδρυται ruhig belassen kann, ohne den nothwendigen sim zu verlieren, dass die alten tempel theils auf der burg, theils ausserhalb der stadt auf dieser seite hin belegen gewesen sind. Thucydides führt fort (II, 16):

τη τε οδυ έπὶ πολύ κατά την χώραν αὐτονόμφ οἰκήσει μετείγου οἱ Αθηναϊοι, καὶ ἐπειδή ξυνοκίσθησαν etc.

Indem er offenbar die zeit vor dem συνοικισμός und die nach demselben einander entgegengesetzt. Ich glaube nicht, dass dies durch die worte, wie sie dastehen, erreicht werde; denn abgesehen davon, dass es sehr seltsam ist, wenn Thucydides dieser zeit der αὐτόνομος κατὰ τὴν χώραν οἰκησις das prädicat der dauer geben will, die doch der dauer nach mit der zeit nach dem συνοικισμός nicht verglichen werden kann, so ist auch nicht zu begreifen, wie die langjährigkeit hier zum gegensatz gegen die spätere vereinigung sell benutzt werden können. Ich bin, um es kurz zu sagen, der ausicht, dass in ἐπὶ πολύ das richtige, nämlich ein πάλαι, verborgen ist; ἡ πάλαι κατὰ τὴν χώραν αὐτόνομος οἴτκησις ist ein begriff, der zu dem ἐπειδὴ σωνφκίσθησαν auf passende weise in gegensatz tritt.

Gehen wir nun einen schritt weiter, so ist auch das uszeiyor für uns ein stein des anstosses: theils wegen der construction dieses perégeur mit dem dativ, die, wie Krüger sehr richtig erinnert, durch die beigebrachten allenfalls entsprechenden beispiele gar nicht gestützt wird; theils uber weil der begriff des µετέχεις, abgeschen von dieser construction, an sich hier unbrauchbar ist. Denn alle diese composita μετέγειν, μεταλαβείν, μεταδιδόναι, μετεῖναι u.s. w. bedeuten immer nur das mit andern an einer sache theil nehmen, nicht das blosse geniessen oder besitzen einer sache. Es ware, mochte auch immerhin της οἰχήσεως μετείγον stehen, ebenso wenig dies verständlich, da man nicht sieht, mit wem die Athener etwa diese αὐτόνομος οἴκησις hätten theilen sollen. Wir bedürfen dagegen einen ausdruck, welcher das hangen an einer sache bezeichnet, und dem folgenden οὐ ὁαδίως τὰς μεταναστάσεις έποιούντο entspräche. Dobree hatte έπείχον vermuthet. Ich würde eher zu ένέμειναν rathen: sie hatten bei dieser αὐτόνομος oinnois beharrt. Ich will jedoch gern auf diese vermuthung, die nich selber keineswegs befriedigt, verzicht leisten, sobald die bessere und überzengendere gegeben ist. Es ist mir hier ausreichend, wenn ich so viel gewinne, dass der febler erkannt wird, und die schadhafte stelle vor das auge tritt.

Es heisst weiter:

καὶ ἐπειδὴ ξυνφχίσθησαν, διὰ τὸ ἔθος ἐν τοῖς άγροῖς ὅμως οἱ κλείους τῶν ἀρχαίων καὶ τῶν ὕστερον μέχρι τοῦδε τοῦ πολέμου κανοικησία γενόμενοί τε καὶ οἰκήσαντες οὐ ἡφδίως τὰς μετανεστάσεις ἐποιοῦντο κ. τ. λ.

Thucydides spricht hier von dem sehr langen zeitraum, welcher der συνείκισις gefelgt ist; er unterscheidet innerhalb dieses zeitraumes οἱ πλείους τῶν ἀρχαίων καὶ τῶν ὕστερον μέχρι τοῦδε τοῦ κολάμου. Es ist offenbar, dass diejenigen, welche nunmehr von dem lande in die stadt ziehen müssen, οἱ τὰς μεταναστάσεις ποιοῦνται, weder un jenen ἀρχαίοις noch su den ὕστερον gehören;

allenfalls einen kleinen theil der letzteren ausmachen. Das subject passt also ganz und gar nicht zu dem prädicate. Es wird klar werden, wenn wir uns fragen, wie etwa ein schriftsteller wie Isokrates würde gesprochen haben; ich glaube: ineidi guroχίσθησαν, διὰ τὸ ἔθος ἐν τοῖς ἀγροῖς ὅμως οἱ πλείους τῶν ἀργαίων και των υστερον έγένοντό τε και φπησαν, και δια τούτο τότε οι Αθηναίοι ου ραδίως τας μεταναστάσεις έποιούντο. laufe der rede ist dem ersten subjecte ein anderes nachgewachsen; aus der allgemeinen alle Athener seit langen jahrhunderten umfassenden vorstellung treten nun speciell die jetzt lebenden Athener hervor oder wieder hervor; denn von deren unlust in die stadt zu ziehen war diese ganze erörterung ausgegangen. Man mag das kühn nennen; aber bei Thucydides muss man von zweien dingen, die jedoch in wahrheit eins sind, ausgehen, wenn man die tiefe kunst seiner rede, die allerdings, wie Winckelmann sagt, die grazie nicht gesucht hat, verstehen will: 1) der gedanke beugt sich nicht unter die form des regelrechten ausdrucks, vielmehr hat dieser letztere die aufgabe, dem gedanken und seiner freien bewegung zu folgen; 2) die sprache der griechischen klassiker strebt darnach die natürliche rede nachzubilden, während unsere weise sich mehr darnach neigt, mit der mündlichen ausdrucksweise uns der schriftsprache zu nähern. Diese beiden aber sind eben eins; denn das ist die vollendete mündliche rede, welche allen bewegungen und schwingungen des gedankens den vollkommensten ausdruck giebt. Dies gilt nun auch von der uns vorliegenden stelle des Thucydides.

Aus dem obenbemerkten folgt nun, meines erachtens, dass δμως nicht zu dem verbo finito τας μεταταστάσεις έποιουντο gezogen werden kann, sondern zu den participien γενόμενοί τε καί οίχήσαντες gehört, wie dies auch von Kämpf in seiner übersetzung sehr gut ausgedrückt ist. Wenn man sich aber wundert, warum das ομως hinter έν τοῖς ἀγροῖς stehe, so scheint mir, dass dadurch eben dies, dass sie nicht in die stadt zogen, sondern auf dem lande wohnen blieben, mit nachdruck hervorgehoben werden soll. Was aber das γενόμενοί τε καὶ οἰκήσαντες anlangt, so erklärt Krüger diese worte: "die sich auf dem lande aufgehaltes und eingewohnt hatten," und Kämpf übersetzt: "sie waren mit ihrem ganzen hausstande auf dem lande gewesen und hatten da gewohnt". Es scheint mir nicht, dass die eine oder die andere erklärung gebilligt werden könnte. Die unterscheidung ist zu unbedeutend, und offenbar nur gewählt, um einer grönzeren schwierigkeit aus dem wege zu gehen, welche in dem zerenzeit γενόμενοί τε καὶ οἰκήσαντες uns bedroht; abgesehen dayon, dass οἰκῆσαι doch auf keine weise "sich einwohnen" erklärt werden kann, bis uns Krüger dafür beweise giebt. Ich kehre daher su der natürlichsten erklärung: γενόμενοι, sie waren da gehoren, za rück, und fasse diese beiden nur als einen einheitlichen begriff

zusammen: sie hatten auf dem lande seit ihrer geburt gelebt; was ohne zweifel nicht unwichtig ist. Zu diesem einheitlichen begriffe kann auch das πανοικησία nur als sehr angemessen erscheinen, was zu dem γενόμενοι allein freilich nicht passen würde.

— Thucydides giebt nun noch den grund an, warum die Athener so ungern umzogen:

άλλως τε και άνειληφότες τας κατασκευάς μετά τα Μηδικά "zumal da sie so eben erst ihre häuslichen einrichtungen nach den Mederkriegen erneuert hatten," wie Kämpf, nach der übereinstimmenden erklärung aller übersetzt. Ich muss jedoch sehr bezweifeln, dass ἀναλαμβάνειν diese bedeutung haben könne; es kann seiner composition nach, immer nur beissen: etwas aufnehmen, was man etwa verloren hat, wie II, 62. έλευθερίαν — δαδίως ταυτα άναληψομένην und in den hierher gehörenden beispielen bei Bétant; nie aber: etwas, das einem zerstört ist, oder das man selbst zerstört hat, wiederherstellen. Ich bin vielmehr der ansicht, dass wenn ἀνειληφότες τὰς κατασκευάς allein stände, ohne den zusatz von μετὰ τὰ Μηδικά, jedermann diese worte nur so verstehen würde, dass sie sich auf das hinwegnehmen und fortschaffen der habseligkeiten bezögen, wie denn dies damals wirklich stattgefunden hatte. Sie hatten ihre einrichtung nicht wieder gewonnen, sondern zurückgebracht, oder neu angeschafft. Ich bin, obwohl ich mich scheue diese vermuthung zu äussern, gleichwohl der ansicht, dass μετά τὰ Μηδικά ein glossem sei, das zur erklärung des ågti hinzugefügt, und in den text gekommen ist.

5. Die Thebaner haben mitten im frieden den angriff auf Platäa gemacht, und die stadt in der ersten überraschung eingenommen. Die Platäer rüsten sich die eingedrungenen zu vertreiben.

τῷ γὰς πλήθει τῶν Πλαταιῶν οὐ βουλομένο ἦν τῶν Αθηναίων ἀφίστασθαι.

Thuc. II, 3. Kämpf: "denn der mehrzahl der Platäer war es nicht genehm u. s. w." Vielleicht jedoch, dass in πληθος noch etwas anderes enthalten ist, nämlich ein politischer begriff, ziemlich gleichbedeutend mit ὁ δημος, wie ja auch οἱ ὀλίγοι entschieden eine parteibezeichnung ist, und selbst bezeichnungen wie οἱ καλοκάγαθοί, οἱ χαρίστες u. dgl. ins politische spielen. So steht II, 72. οἱ δὲ Πλαταιῶν πρέσβεις ἀκούσαντες ταντα ἐςῆλθον ἐς τὴν πόλιν, καὶ τῷ πλήθει τὰ ὑηθέντα κοινώσαντες ἀπεκρίναντο, und II, 73. βουλευσάμενοι μετὰ τοῦ πλήθους ἕλεξαν. Nachdem die Platäer alle vorkehrungen zum angriff auf die Thebaner getroffen kaben,

φυλάξαντες έτι νύκτα καὶ αὐτὸ τὸ περίορθρον ἐχώρουν ἐκ τῶν οἰκιῶν ἐπ' αὐτούς κ. τ. λ.

"sie nahmen die zeit wahr, da es noch nacht und gerade um die morgendämmerung war." Kämpf, dessen übersetzung ich desshalb citire, bier wie an den früheren stellen, weil keine der früheren gegen sie in vergleich kommt. Indess-1) ist es unerhört; dess έτι νύκτα bezeichnen solle die zeit, wo es noch nacht ist; man würde den zusatz von evan erwarten; 2) ist die zusammenstellung "noch nacht und gerade die morgendämmerung" auffällig; man liesse sich allenfalls "noch nacht aber bereits die morgendämmerung" gefallen. Wir entgehen diesen schwierigkeiten, wenn wir, wie denn καί und κατά unzählige male vertauscht sind, lesen: φνλάξαντες έτι νύκτα, κατ' αὐτὸ τὸ περίορθγον ἐχώρουν ἐπ' αὐτούς. Die vorbereitungen waren bald vollendet; die Platäer warteten noch die nacht, und griffen dann, gerade um die zeit der dämmerung, an. Diese vermuthung habe ich bereits 1843 proponirt, und, wie ich höre, ist Westermann gleichfalls auf dieselbe gekommen.

Thucydides fährt mit der beschreibung des kampfes fort

(II, 4.):

καὶ δὶς μὲν ἡ τρὶς ἀπεκρούσαντο, ἔπειτα πολλῷ θορύβο κὐτῶν τε προςβαλλόντων καὶ τῶν γυναικῶν καὶ τῶν οἰκιτῶν ἄμα ἀπὸ τῶν οἰκιῶν κραυγῇ τε καὶ ὀλολυγῇ χρωμένων λίθοις τε καὶ κε-

ράμω βαλλόντων etc.

Poppo, Göller, Kämpf lesen προςβαλόντων, dagegen Bekker, Arnold, Krüger προςβαλλόντων, was mir vorzuziehen scheint, wegen des  $\tilde{\alpha}\mu\alpha$ , wie denn eben die gleichzeitigkeit dieser angriffe es ist, welche die Thebaner zum weichen bringt. Im folgenden hat Bioomfield die worte κραυγή τε καὶ ὁλολυγή γρωμένων durch kommata von den übrigen geschieden. Ich halte dies verfahren für ein richtiges. Denn erstens correspondirt dieser satztheil so besser mit dem vorhergehenden. Es entsprechen einander dort avτων, hier των γυναικών και των οίκετων: -- dort προςβαλλόντων, hier λίθοις τε καὶ κεράμφ βαλλόντων; dort πολλφ θορύβφ, hier κραυγή τε και όλολυγή γρωμένων. Zweitens ist από των οίκιων besser mit βαλλόντων als mit γρωμένων zu verbinden, zu welchem letzteren ein ini the oixime passender gewesen wäre. Drittens endlich erhalten wir dadurch die möglichkeit, wie xouvyn ve xai όλολυγη, so auch λίθοις τε καὶ κεράμω enger zu verbinden. Daran aber, dass ein particip zur bestimmung des audern verwandt wird, ist nicht anstoss zu nehmen, wie denn c. 5. folgt vor & ζώντων έχομένων. Aus diesen gründen trete ich Bloomfield bei. 👪 steht aber livois im plural, und hinterher περάμφ im singular. Jenes sind natürliche steine von jeder art und grösse, dieses siegel aus einer fabrik, einer wie der andern —. Die Thehaner er greifen die flucht und fliehen durch die stadt,

απειροι μέν όντες οι πλείους έν σκότφ και πηλφ τών διέδυν ή χρή σωθήναι, έμπείρους δε έχοντες τους διώκοντας του μή

έκφεύγειν, ώςτε διεφθείροντο πολλοί.

Man muss sich hierbei die beschaffenheit der alten griechischen städte klar vor augen stellen. Sie sind nicht nach einem regelmässigen plane gebaut, ohne gerade strassen, diese selbst nicht gepflastert, wie auch Münscher in seinem programme äber Platäa aus unserer stelle schliesst, höchstens dass grosse steine gelegt waren, um bei regenwetter nicht in dem aufgeweichten leimboden stecken zu bleiben. Am tage und bei trockenem wetter würden sie die vielbetretenen stellen haben unterscheiden können; jetzt war es dunkel, der boden durch den regen aufgelöst; es ist natürlich, dass die fremden απειροι των διόδων sind. Die ódoí waren allenfalls zu sehen, aber nicht die diodos d. h. wege, in denen man nicht stecken blieb, wie in einer sackgasse, sondern aus denen man an dem anderen ende wieder herauskam. Was unter "wegen durch die stadt" zu verstehen sein soll, ist mir unklar. — Mit grösseren schwierigkeiten haben wir es im folgenden zu thun: τοῦ μη ἐκφεύγειν ist gleich unbequem, man mag es mit έμπείρους oder mit τους διώκοντας verbinden. Das letztere hat Poppo gewählt. Indess, man sollte meinen, jeder διώπων hat die absicht, dass der verfolgte nicht entfliehe, und dieser zusatz wäre ein etwas überflüssiger; überdiess wird durch eine solche verbindung die offenbar vorhandene symmetrie des satzes gestört, welche ein dem έμπείρους beigegebenes satzglied erheischt, das dem zu απειροι gehörenden ή χρη σωθηναι entspricht. Drittens endlich scheint mir, obwohl ich zugestehe, dass dies mehr der entscheidung des sprachlichen gefühls anheimfalle, bei τούς διώχοντας, zu dem jenes έμπείρους das prädicat bildet, ein rein substantivischer begriff wünschenswerth zu sein. Andererseits aber ist es eben so schwer έμπείρους - τοῦ μη έκφεύγει» zu verbinden, da der genitiv einmal nicht in der bedeutung der folge zu fassen ist. Ich bin daher auch jetzt noch der überzeugung, dass mit leichter ergänzung zu lesen sei: τοῦ μη ἐᾶν ἐκφείγειν. Wie jene απειροι — ή χρή σωθήναι genannt werden, so diese έμπειροι του μη έαν έκφεύγειν.

- 6. Sollte nicht Thuc. II, 5 οἶα ἀπροςδοκήτου τοῦ κακοῦ ἐν εἰρήνη γενομένου zu lesen sein ?
- 7. Thuc. II, 22. μέχρι οὖ ἀπέθατον οὖ πολλοί —. Die verbindung: "die Athener waren nicht im nachtheil, bis dass nicht viels fielen" ist un absurd, als dass jemand sich ohne mühe bei derselben beruhigen könnte. Es ist aber dies die redeweise des Thucydides, dass er, indem er sagen will "bis einige fielen", hierzu gleich die beschränkende bestimmung "jedoch nicht viele" treten lässt, und diese, die sonst einen adversativen zusatz gebildet haben würde, gleich in die einheit des ersten satzes mit aufnimmt. Der folgende satz kann sich nun entweder an diesen limitirenden zusatz oder an den eigentlichen hauptgedanken auschliessen. Das letztere ist hier geschehen: ἀνείλοντο μέντοι αὐντοὺς αὐθημερὸν ἀσπόνδους. Das erstere findet dagegen z. b. II, 4 statt: οἱ δὲ κατὰ πύλας ἐξῆλθον οὐ πολλοί· αἴσθησις γὰρ ταχεῖα ἐπεγένενο. Es hängt natürlich das davon ab, welcher von beiden,

der hauptsatz oder der beschränkende zusatz, als der wichtigere in der seele des autors steht.

8. Im ersten jahre des peloponnesischen krieges unternehmen die Athener eine expedition um die Peloponnes, und zwar mit 100 schiffen und 1000 hopliten, zu denen dann an der küste der Peloponnes noch 50 schiffe der Korcyräer und ἄλλοι τικές τῶν ἐκαῖ ξυμμάχων stossen. Zu den letzteren haben natürlich die Messenier in Naupaktus mit gehört. Diese combinirte flotte nun schifft an der küste entlang,

καὶ σχόντες τῆς Ἡλείας ἐς Φειὰν ἐδήουν τὴν γῆν ἐπὶ δύο ἡμέρας καὶ προςβοηθήσαντας τῶν ἐκ τῆς κοίλης Ἡλιδος τριακοσίους λογάδας καὶ τῶν αὐτόθεν ἐκ τῆς περιοικίδος Ἡλείων μάγη

έχράτησαν.

Wo haben wir uns nun diese landung der Athener zu denken? Die lage von Phea ist nicht sicher zu bestimmen. Die halbinsel Ichthys ist felsig und steil, weit gegen süden ausgestreckt. Nördlich von dem lathmus, der sie mit dem festland verknüpft, erhebt sich eine weithin sichtbare steile höhe, gekrönt mit den ruinen eines mittelalterlichen schlosses, das auf griechischem mauerwerk aufgeführt war. Dies in trümmern liegende schloss heisst Pondikokastro; es ist nach Leake die stelle des alten Phea; westlich am fuss der höhe von Pondikokastro ist ein kleiner hafen, ó is τῷ Φειᾶ λιμήν. Die Athener landen nur ές Φειάν d. h. in dem gebiete von Phea, wir dürfen es näher bestimmen, östlich von der Ichthyshalbinsel, wo eine weite bucht sich ausbreitet, die noch jetzt von schiffen viel besucht ist. Sie plünderten das küstenland, gegen osten von Phea, zwei tage lang, καὶ προςβοηθήσωντας των έκ της κοίλης "Ηλιδος τριακοσίους λογάδας καὶ των αὐτόθεν έκ της περιοικίδος Ήλείων μάγη έκράτησαν. Die Athener waren hier unvermuthet gelandet, und stiessen zuerst auf keinen widerstand; dann aber eilte hülfe herbei. Es sind 300 λόγαδες, nun fragt es sich, ob bloss von denen aus dem hohlen Elis, oder von dem hohlen Elis und von dem Periökenlande zusammen. So übersetzt Kämpf: "und schlugen 300 auserlesene von denen aus den hoblen Elis und von den Eleiern dort aus der umgegend, die sa hülfe gekommen waren." Vergegenwärtigen wir uns, um das zu beurtheilen, die verhältnisse. Das hohle Elis ist dasjenige land, welches von den aus Aetolien mit den Doriern gekommenen eroberern in besitz genommen war. Hier wohnte also der herrschende theil der bevölkerung; südlich davon ist das elische Periökenland, περιοικίς nähert sich dem begriffe nach einem eigennamen, und es ist für das verständniss vortheilhaft das in der übersetzung auszudrücken. Es ist nun ganz natürlich, dass die bewohner des hoblen Elis den Periöken eine hülfe senden; und die 800 λογάδες würden für diesen zweck recht wohl passen. Es wären dies eine art von stehenden truppen, wie die Spartaner sie hatten, wie es die athenischen epheben waren, die in den kastel-

len den dienst versahen. Diese 300 wurden sofort abgeschickt, bis das hauptheer der Eleer folgen könnte. Aber es wären zu wenige, wenn darunter auch diejenigen sollten mitbegriffen sein, welche aus dem Periökenlande herbeieilten. Die Athener lieferten eine schlacht. Nun waren 1000 athenische hopliten auf der flotte; ich rechne, dass auf den korcyräischen schiffen mindestens auch 500 gewesen sind; dazu kommen Messenier, die, mit einer geringen beihälfe anderer, stark genug sind Phea zu erobern. Wie kann man nun glauben, dass die 300 Eleer gegen diens übermacht eine schlacht sollten gewagt haben! Aber die unwahrscheinlichkeit schwindet, wenn die 300 λογάδες bloss dem hohlen Elis angehören, und zu ihnen die herbeieilenden aus dem Periökenlande stossen. Und hierfür zeugt nun auch die stellung der worte τριαχοσίους λογάδας in der mitte. Zu dem folgenden των αὐτόθεν έχ τῆς περιοιχίδος Ἡλείων würde ich ohnehin nicht λογάδας ergänzen, sondern einen allgemeineren begriff, etwa τούς προςβοηθήσαττας. Denn ich kann nicht daran glauben, dass die Periöken sollten in ähnlicher weise λογάδας gehabt oder ausgeschickt haben. Gehabt, denn es ist nicht zu erwarten, dass die regierenden herren ihnen das würden gewährt haben; ausgeschickt, denn es ist wohl natürlich, dass von den anwohnenden jeder, wer eine waffe besitzt, herbeieilt. Genug das heer der Eleer wird geschlagen, und zu seiner verfolgung vermuthlich jene Messenier verwandt, die, indem sie sich der dorischen sprache bedienten, bierzu am geeignetsten waren. Es entsteht nun ein sturm,

ατέμου δε κατιόντος χειμαζόμενοι έν άλιμένο χωρίω οἱ μεν πολλοὶ ἐπέβησαν ἐπὶ τὰς ναῦς καὶ περιέπλεον τὸν Ἰχθῦν καλούμετον τὴν ἄκραν ἐς τὸν ἐν Φειῷ λιμένα, οἱ δε Μεσσήνιοι ἐν τούτφ καὶ ἄλλοι τινὲς οἱ οὐ δυνάμενοι ἐπιβῆναι κατὰ γῆν χωρήσαντες

την Φειάν αίρουσιν.

Karıérat, sagt Krüger, ist der eigentliche ausdruck von einem irgend woher wehenden winde. Für Thucydides möchte ich glauben, dass die speciellere bedeutung eines vom lande her wehenden windes festzuhalten möglich wäre. Die Messenier erobern indessen Phea. Wo liegt nun dies Phea? Nehmen wir Leake's vermuthung als richtig an, so ist es dem hafen, in dem die flotte zusucht gefunden hat, nicht fern. Die Messenier bätten sehr wohl von da weiter zu den schiffen kommen können; sie halten aber die stadt besetzt, um dadurch die im hafen liegende flotte zu sichern; sie halten sie besetzt, bis der sturm sich gelegt hat. Hierzu passt sehr wohl das κατά γην χωρήσαντες, weil im hintergrunde gedacht werden kann, "eben dahin, wohin die andern sur see gegangen waren." Dann aber ist unbedingt zu schreiben: αί τε τῆος αί περιπλεύσασαι. Andererseits scheint mir, dass Phea der estlichen bucht muss zugekehrt gewesen sein, ja dass es an der küste selber gelegen habe. Hier ist der acker in der ausgebreiteten ebene, welcher von den Athenern verwüstet wird. Die

Messenier nehmen dies Phea ein. Als der sturm vorüber ist, segeln die schiffe wieder um das vorgebirge zurück, nehmen die ihrigen, welche in Phea sind, auf, und gehen wieder in die see. Der letzteren auffassung, bei der al nicht einzufügen ist, gebe ich jetzt den vorzug.

9. Aristoteles weist im 4ten buche der politik verschiedene stufen sowohl der demokratie als auch der oligarchie nach, und giebt zugleich den erweis warum diese stufen stattfinden müssen. Die vier stufen der oligarchie, mit deren betrachtung wir beginnen wollen sind folgende:

1) τὸ είναι ἀπὸ τιμημάτων τὰς ἀρχὰς τοσούτων ώςτε τοὺς ἀπόρους μὴ μετέχειν πλείους όντας, έξειναι δὲ τῷ κτωμένφ μετέχειν

της πολιτείας.

2) όταν ἀπὸ τιμημάτων μικρῶν οἰσιν αἱ ἀρχαὶ καὶ αἰρῶνται αὐτοὶ τοὺς ἐλλείποντας. ἂν μὲν οὖν ἐκ πάντων τοὑτων τοῦτο κοιῶσι, δοκεῖ τοῦτ' εἶναι μᾶλλον ἀριστοκρατικόν, ἐὰν δὲ ἐκ τινῶν ἀφωρισμένων, ὀλιγαρχικόν.

3) όταν παίς άντὶ πατρός είςίη.

4) δταν ύπάρχη τό τε είν λεχθέν και άρχη μη ό νόμος άλλ

οί άρχοντες.

Es ist in diesen vier formen eine stufenfolge und die entwickelung eines princips, ein fortschreiten zu vollerer oligarchie nicht zu verkennen. Es würde dies aber ganz unzweifelhaft sein, wenn nicht bei der zweiten stufe das μικρῶν bedenken einflösste. Dieses bedenken ist schon von alters her gefühlt und daher von Victorius bereits μακρῶν vorgeschlagen worden. Die handschriften Bekkers, Göttlings und St. Hilaire's haben, mit ausnahme der Pariser 2023. sämmtlich μικρῶν, welches unter den neueren herausgebern Göttling und Stahr, als dem sententiarum ordo entsprechend, festgehalten haben.

Wir haben jedoch bei Aristoteles selber das gültigste zeug-

niss für μαχρῶν, welches man irgend wünschen kann.

Aristoteles begnügt sich nämlich nicht zu zeigen, dass diese είδη der eligarchie da sind, sondern er giebt auch die αινίαι an, δι' ας sie da sind und da sein müssen. Diesen nachweis in betreff der oligarchie giebt er c. 5, 6. (Stahr.) und in den folgenden abschnitten. Unserer zweiten stufe entsprechen hier die wekts 5, 7. ἐὰν δὲ δὴ ἐλάττους ῶσιν οἱ τὰς οὐσίας ἔχοντες ἢ οἱ τὰ κρότερον, πλείω δὲ, τὸ τῆς δευτέρας ὀλιγαρχίας γίνεται είδος · μάλλεν γὰρ ἰσχύοντες πλεονεκτεῖν ἀξιούσιν. διὸ αὐτοὶ μὲν αἰρούνται ἐκ τῶν ἄλλων τοὺς εἰς τὸ πολίτευμα βαδίζοντας, διὰ δὲ τὸ μήπω οὐτως ἰσχυροὶ εἰναι ῶςτ' ἄνευ νόμου ἄρχειν, τὸν νόμον τίθενται τοιοῦτως. Aristoteles sagt hier ganz ausdrücklich, dass die zahl der vermögenden verringert, die grösse des besitzthums aber gestiegen sei. Duss aber hier von eben jener zweiten stufe die rede sei, lehrt die vergleichung dieses ganzen abschnitts, indem nämlich die hier erörterten εἴδη νόθες den vier obigen entsprechen. Man sollte

freilich, auch wonn dies zeugniss des Aristoteles uns fehlte, doch μαχρῶν erwarten. Denn 1) würde kein rechter fortschritt im demokratismus zu sehen sein; 2) aber ist die combination von einem geringen census und cooptation der regierenden etwas unerhörtes und undenkbares, da kein rechter zweck zu ersehen ist, warum die bei geringem besitz nach einer solchen selbstergänzung der regierenden streben sollten. Diese beiden dinge, μικρὰ τιμήματα und das αἰρεῖσθαι τοὺς ἐλλείποντας, sind einander fremd, wie feuer und wasser.

Doch, wenn dies denn so klar ist, wie ist denn überhaupt die lesart μιχρῶν entstanden? Es ist in der kritik wünschenswerth, nicht bloss zu sehen, dass etwas falsch sei, sondern auch dem werden des falschen auf die spur zu kommen.

Der grund hiervon liegt in einem ausdruck, der zur bezeichnung der ersten stufe gewählt ist, in τοσούτων. Stahr übersetzt: "Von den formen der oligarchie ist die eine die, wo die gelangung zu magistraturen vom census abhängig, dieser aber so hoch ist, dass die armen, obschon sie die mehrzahl sind, nicht dazu gelangen," und so scheinen diejenigen, welche μικρών festhalten, überhaupt jene worte verstanden zu haben, d. h. sie fassen soσούτων als eine ungewöhnliche, bedeutende höhe bezeichnend; so gefasst, musste ihnen ein μακρῶν anstössig erscheinen, und sie zogen daher μιχρών vor. Indess τοσούτων kann ebenso wohl eine massige höhe bezeichnen: zu den ågyal gehört nur ehen ein solcher census, dass die αποροι von der πολιτεία ausgeschlossen sind. Und dass dies nicht bloss der sinn des τοσούτων sein kann. sondern es wirklich ist, lehrt wiederum Aristoteles selber IV, 5, 6. wo er von dieser ersten stufe handelt: ὅταν μὲν πλείους ἔχωσιν οὐσίαν, ἐλάττω δὲ καὶ μὴ πολλὴν λίαν. Beilaufig bemerkt, ist auch nollove ortae von Stahr nicht richtig durch "obschon" erklärt. Wenn nämlich die besitzenden die mehrzahl der bürger einer stadt ausmachen, und die ἄποροι also nur die minderzahl sind, so ist die herrschaft jener besitzenden keine oligarchie. Es ist zum begriff der oligarchie wesentlich, dass die ἄποροι, welche ausgeschlossen sind, die mehrzahl bilden. Jener fall, dass die anogos die minorität bilden, ist nämlich in den blübenden colonieen an der ionischen küste wirklich vorgekommen. Meiovs örras ist also == ,,indem sie die mehrzahl bilden".

Bs ist dies, meinem gefühle nach, so vollständig erwiesen, wie ein beweis nur irgend zu wünschen ist, und so hat denn auch Bojesen in seiner schrift Bidrag til Fortolkuingen af Aristoteles's Boger om Staten, 1844. sich gleichfalls für μακρῶν erklärt.

In derselben weise nun hat Aristoteles schon vorher die είδη der demokratie behandelt IV, 4, 2 ff. Er giebt folgende:

1) ή λεγομένη μάλιστα κατά τὸ ίσον. ίσον γάρ φησιν ὁ νόμος ὁ τῆς τοιαύτης δημοκρατίας τὸ μηδέν ἄρχειν τοὺς ἀπόρους ἢ τοὺς

εὐπόρους, μηθὲ χυρίους είναι ὁποτερουςοῦν, ἀλλ' ὁμοίους ἀμφοτέρους.

2) τὸ τὰς ἀρχὰς ἀπὸ τιμημάτων εἶναι, βραχέων δὲ τούτων ὅντων· δεῖ δὲ τῷ πτωμένω έξουσίαν εἶναι μετέχειν καὶ τὸν ἀποβάλλοντα μὴ μετέχειν.

3) το μετέχειν απαντας τούς πολίτας όσοι άνυπεύθυνοι, άρ-

γειν δε τον νόμον.

΄΄ Α) το πάσι μετείναι των άρχων, έὰν μόνον ή πολίτης, άρχαν δὲ τὸν νόμον.

5) τάλλα μεν είναι ταυτά, κύριον δ' είναι το πληθος καὶ μή τον νόμον. Dem letzten είδος ist dann eine ausführliche erörte

rung bis an das ende des kapitels gewidmet.

In dem 5ten kapitel wird auch von der demokratie machgewiesen, wie von der oligarchie, dass nothwendig diese sich derselben stattfinden müssen. Hier nun begegnen wir einer sehr grossen bedenklichkeit. Erstens nämlich werden hier von den eben erwähnten fünf arten der demokratie nur vier genannt, die erste nämlich ganz übergangen; zweitens aber werden die vier in einer weise erwähnt, welche schwerlich so die ursprüngliche fassung sein kann. Und allerdings bieten sich uns, wenn wir die erste unter den fünf arten genauer betrachten, so grosse zweifel dar, dass dieselben uns vielleicht bestimmen dürften, an der ächtheit derselben irre zu werden.

Aristoteles sagt: δημοκρατία μέν οὖν ἐστὶ πρώτη μέν ή λεγομένη μάλιστα κατά τὸ ίσον. ίσον γάρ φησιν ὁ νόμος ὁ τῆς τοιαύτης δημοκρατίας το μηδέν μαλλον άργειν τους απόρους ή τους εν. πόρους, μηδε κυρίους είναι όποτερουςουν, άλλ' όμοίους άμφοτεpoug. Wir wollen die variirenden lesarten hier nicht durchmustern, da nicht viel darauf ankommt; der sinn ist immer: reiche und arme sollen in dem staate gleichviel gelten. Wie das zu bewerkstelligen sei, würde jedenfalls dem Aristoteles anlass zu einer sorgfältigen erörterung gegeben haben, die uns gleichwohl fehlt, wie interessant würde es gewesen sein, Aristoteles ansichten über censusstufen zu hören. Statt dessen begegnen wir hier einer höchst ungeschickten darstellung dessen, was unter den ίσον zu verstehen sei: ίσον γάρ φησιν ὁ νόμος τῆς τοιαύτης δημοχρατίας etc. Sollte es wirklich einen derartigen τόμος in einer demokratie gegeben haben, der so das icor definirt hätte? Oder soll der ausdruck nur besagen, dass der begriff icor in einer solchen demokratie das und das besage? dafür pflegt Aristoteles sich anders aussudrücken, etwa: έστι δε τὸ ἴσον τὸ μηδεν μαλλον άργειν τούς ἀπόρους η τούς εὐπόρους u. s. w. Wie Stake diesen rouos gedacht hat, ist nicht recht klar: "als gleichheit bestimmt das grundgesetz dieser demokratie."

Doch wir wollen zugeben, dass es einen solchen rόμος je gegeben habe: wie wird dieser rόμος nun im folgenden gerechtfertigt? Είπες γας έλευθερία μάλιστ' έστιν έν δημοκρατία, καθάπες ύπολαμβάνουσί τινες, καὶ ἰσότης, ούτως αν είη μάλιστα, κοινωνούντων ἀπάντων μάλιστα της πολιτείας όμοίως.

Die freiheit ist hier eigentlich unwesentlich, noch dazu mit dem zweifelnden zusatze, "wie einige annehmen"; es handelt sich um die ἐσότης. Jedoch Aristoteles sagt nun einmal, οῦτως ἂν εῖη μάλιστα, so möchte es so, d. h. auf die eben erwähnte art, am meisten geschehen, d. h. durch gleichberechtigung der reichen und der armen, κοινωνούντων απάντων μάλιστα της πολιτείας όμοίως. Hier geht uns der begriff des ersten eldog ganz verloren, und wir sehen uns mit einem male der absolutesten demokratie gegenüber: alle insgesammt nehmen auf gleiche weise am staate theil. Wir müssten vielmehr einen satz erwarten: indem den reichen der gleiche einfluss auf den staat gesichert ist, indem maassregeln getroffen werden, dass die reichen ebenso wenig durch die armen, wie diese durch jene, unterdrückt werden. Auch im folgenden bleibt Aristoteles bei dieser demokratie: insi de nasior o δημος, κύριον δε το δόξαν τοῖς πλείοσιν, ανάγκη δημοκρατίαν εἶναι ταύτην. Hier haben wir vor uns eine verfassung, wo der demos, der hier für die anopol eingeschoben wird, durch seine mehrzahl das übergewicht über die ενποροι hat.

Aus diesen gründen, die sich noch mit einigen sprachlichen abnormitäten dieser stelle vermehren liessen, bin ich der überzeugung, dass dieses ganze sogenannte erste ɛlòo; gar nicht von Aristoteles herrührt, sondern ein fremdartiges einschiebsel ist, das der kaiserzeit, der römischen oder der byzantinischen, angehört. Es ist an sich ungereimt, es ist von dem ächten Aristoteles unerwähnt gelassen; es ist, dürfen wir hinzusetzen, eine solche species der demokratie wohl nie weder in wirklichkeit dagewesen, noch mit dem namen demokratie benannt worden. Betrachten wir nun den wirklichen Aristoteles weiter.

Unser nunmehriges erstes είδος der demokratie, welches einen niedrigen census voraussetzt, wird von Aristoteles IV, 5, 3. höchst treffend erörtert. Es sind die landleute, die kleinen besitzer, welche den kern bilden. Sie müssen arbeiten, um zu lehen; sie können bei jeder veranlassung einer volksversammlung beiwohnen. Sie müssen den νόμος statt ihrer eintreten lassen. Dieser νόμος bestimmt auch den census. Τοῦτο μὲν οὖν είδος εντῆς δημοχρατίας, διὰ ταύτας τὰς αἰτίας.

Ετερον δε είδος διά την έχομένην αίρεσιν έστι γάρ και πάσην έξειναι τοῖς άνυπευθύνοις κατά τὸ γένος, μετέχειν μέντοι δυναμένοις σχολάζειν διόπερ έν τῆ τοιαύτη δημοκρατία οι νόμοι άρχουσι, διά τὸ μὴ είναι πρόςοδον. Τρίτον δ΄ είδος τὸ πᾶσιν έξειναι, ὅσοι ἀν έλεύθεροι ώσι, μετέχειν τῆς πολιτείας, μὴ μέντοι μετέχειν διά τὴν προειρημένην αίτίαν, ὥςτ ἀναγκαῖον καὶ ἐν ταύτη άρχειν τὸν νόμον.

Der text ist bei dem sweiten sloog corrumpirt. Man kann nicht sagen: έστιν — έξειναι, wohl aber έστι γάρ το έξειναι, was ich zu lesen rathe. Für das folgende ergiebt sich aus dem dritten aldos die lesart. Nur der begriff der vinsvouvos nara to 76ros ist verkehrt. Man ist für seine handlungen værverras, nicht für seine geburt. Man lese daher: έσει γάρ τὸ πᾶσιν έξειναι τοῖς ἀκυπευθύνοις μετέχειν τῆς πολιτείας, μὴ μέντοι μετέχειν οὐ δυναμένοις σχολάζειν. Umgekehrt ist, wie hier κατά το γένος überflüssig und störend war, dieser begriff im dritten sloog sehr angemessen. Hier ist οσοι απ ελεύθεροι ώσι völlig absard: erstens hat Aristoteles selbst oben nicht von der freiheit, sondern von dem bürgerthum als bedingung des rechts der theilnahme an der moliteia gesprochen; zweitens ist nie und nirgend die blosse freiheit ausreichend gewesen, um bürgerliche rechte ausüben zu dürfen. Man darf aber, glaube ich, dem Aristoteles nicht zutrauen, dass er bärgerthum und elevdegia identificirt haben sollte. Hierzu kommt noch, dass ἐλεύθεροι keineswegs freigeborene sind, wie Stakr übersetzt, sondern eben sowohl freigelassene sein können. Ich glaube, diese gründe rechtfertigen es, wenn ich vorschlage au lesen: οσοι αν έλεύθεροι κατά το γένος και πολίται ώσι. Endlich ist noch διὰ τὴν ἐχομένην αἴοισιν bedenklich. Stuhr übersetzt vergeblich: "eine zweite art bildet sich durch die wählbarkeit der nächstfolgenden klassen." Denn hier handelt es sich nicht um wählbarkeit, sondern um das μετέχειν της πολιτείας, um das aktive bürgerrecht, wie es z. b. in den volksversammlungen geübt wird; überdiess ist algeois eben so wenig wählbarkeit, wie έγομένη αίρεσις wählbarkeit der nächstfolgenden klassen. Bojesen hat, wenn die worte nicht am liebsten getilgt werden, nach meiner ansicht mit recht vorgeschlagen, für algeoir zu lesen αἰτία».

Die vierte species giebt zu keiner bemerkung anlass.

Die vorstehende behandlung einer stelle der politik mag den beweis geben, wie viel zu thun ist, um dies unvergleichliche werk in seiner wahren gestalt wiederherzustellen.

10. In einer anderen beziehung ist die griechische geschichte des Xenophon ein schwieriges buch. Der text des buchs ist unermesslich corrumpirt, nicht bloss in einzelnen worten, sondern so, dass ganze theile eines satzes verloren gegangen sind, ganze reihen fehlen. Cobet hat in seiner schönen schrift über die kritik ein paar stellen nach einer Venetianischen handschrift wieder hergestellt, die in einer unerhörten weise verstümmelt und bis ins unkenntliche entstellt waren. Mit den bisher benutzten hülfsmitteln müssen wir verzweifeln einen zuverlässigen text zu schaffen. Aber alle hülfsmittel, auf die wir etwa hoffen dürften, werden nicht so viel hülfe bieten, um die schäden zu heilen, welche die schrift, hier durch weglassungen, dort durch zusätze in einer zeit erlitten hat, die weit über die bildungsepoche unse-

res jetzigen textes hinaus liegt. Wir sind noch im stande dies zu ermessen, indem wir theils die darstellung unseres werkes an sich betrachten, theils dieselbe mit anderweitigen schriften des alterthums vergleichen, die aus unserem werke geschöpft haben, allein zu einer zeit, wo dasselbe noch in seiner ursprünglichen form und integrität vorhanden war.

Ich schicke dies voraus, um mich darauf bei der beurtheilung einer stelle zu beziehen, welche manche bedenken enthält. Es ist dies die erzählung der schlacht, welche innerhalb der langen mauern, die Korinth mit Lechäum und dem korinthischen golfe verbanden, im korinthischen kriege vorgefallen ist. Diese

erzählung findet sich Hellen. IV, 4.

In Korinth hat sich die antispartanische partei ihrer gegner durch ein blutbad zu entledigen versucht. Diesem blutbad entgehen die im Kranium versammelten jüngeren jener partei. Sie wollen sich auf der akropolis halten; durch böse vorzeichen geschreckt, gehen sie ins exil. Durch die bitten ihrer freunde, durch die versprechungen der herrschenden partei lassen sich jedoch einige von ihnen bewegen zurückzukommen, ἀπηλθόν τινες οἴκαδε αὐτῶν. Ich glaube, dass ἐπανῆλθον zu lesen ist, da bei  $\alpha \pi \tilde{\eta} \lambda \theta \sigma$  die vorstellung des ortes, welchen man verlässt, gegeben sein muss. Diese fehlt hier; dagegen tritt die vorstellung des ortes, an den sie zurückgehen wollen, hervor. Oportes de τους τυρατιεύοντας, αἰσθανόμενοι δε άφανιζομένην την πόλιν etc. (δ. 6), - εγένοντό τινες αὐτῶν, οἱ ενόμισαν οῦτω μεν άβίωτον elrat. Ich glaube, dass auch hier ein fehler vorliege, und zwar dass vor τυρανιεύοντας die bezeichnung einer person ausgefallen sei, etwa τους έν δυνάμει όντας, die jungen leute sind unzufrieden, und so setzen sich denn zwei von ihnen mit Praxitas, dem spartanischen polemarchen in Sicyon, in verbindung, διαδύττε διά χειμάρρου. Sie benutzen ein flussbette, das gerade damals trocken lag, das vermuthlich selbst von einer oder beiden langen mauern überbaut war, um unbemerkt aus denselben heraus und wieder zurück zu kommen. Sie erbieten sich, ihm einlass in die langen nauern zu verschaffen.

'Ensi δε τω ἄνδος καὶ κατὰ τύχην καὶ κατ ἐπιμέλειαν ἐγενέσθην φύλακε κατὰ τὰς πύλας ταύτας etc. so bewirken sie in der that den einlass des Praxitas. Wie jemand sowohl durch zufall als mit absicht wächter werden soll, sehe ich nicht recht wohl. Man wird sich wohl entschliessen müssen ἡ κατὰ τύχην ἡ καὶ κατ ἐπιμέλειαν zu lesen. Praxitas zögert anfangs sich mit seinem heere hinein zu wagen, weil er hinterhalt fürchtet. Er überzeugt sich, dass kein verrath da sei, und führt nun sein heer, ans einer mora, Sicyoniern und korinthischen flüchtlingen bestehend, hinein.

Die mauern sind nun offenbar weit von einander entfernt;

den beiden σχέλη abstand: es stehen bäume zwischen ihnen; das spartanische heer kann, wenn es zu einer ordentlichen schlacht käme, bei der üblichen tiefe der schlachtordnung den raum zwischen den mauern nicht ausfüllen. Die Spartaner suchen alse ihre stellung bis zur ankunft von verstärkungen durch ein pfahlwerk und einen graben zu schützen, welches querüber von mauer zu mauer geht.

Am ersten tage nach der nacht, in welcher sie eingedrungen waren, hatten sie ruhe. Dann aber eilen die Argiver nacovdig herbei, und ordnen sich zur schlacht, in der hoffnung durch

ihre überzahl die gegner zu erdrücken.

Xenophon beschreiht die ordnung der aufstellung. Die Spartaner stehen, an die westliche mauer gelehnt, auf dem rechten flügel ihres heeres, hier wie immer. Schneider hätte hieran nicht zweifeln sollen, indem er an dem ἐαντῶν anstoss nimmt. So gut, wie man sagt: οἱ Λακεδαιμόνιοἱ εἰσιν ἐπὶ τῷ δεξιῷ ἐαντῶν, eben so gut muss man auch sagen können: οἱ λογαῶι εἰνιρίσκουσι τοὺς Λακεδαιμονίους ἐπὶ τῷ δεξιῷ ἐαντῶν, ohne dass man an den rechten flügel der Argiver denken darf. In dem letxteren falle wäre eine andere präposition, etwa κατά, bezeichnender, schärfer gewesen. An die Spartaner schliessen sich die Sicyonier; an diese die korinthischen verbannten, 150 an der zahl; der linke flügel stösst an die östliche mauer. Dieser letxteren steht Iphikrates mit seinen μισθοφόροι, den Sicyoniern die Argiver, den Lacedämoniern endlich die Korinthier aus der stadt gegenüber.

Weiter wird nun beschrieben, wie die Sicyonier besiegt und an das meer hinab verfolgt werden: Kai τούς μέν Σικυωνίους έκράτησαν καί διασπάσαντες τό σταύρωμα έδίωκον έπι θάλατταν, καὶ ἐκεῖ πολλούς αὐτῶν ἔκτειναν. Es sind die Argiver, welche hier als subject zu denken sind. Das verhältniss zwischen Argivern und Sicyoniern ergiebt sich daraus, dass in der schlacht, welche einige zeit vorher bei Korinth geschah, die Argiver 7000 mann, die Sicyonier 1500 zählten. Die zahl der ersteren kann hier nicht geringer gewesen sein, da sie eben narovõia gekenmen waren. Wir vermissen aber nicht bloss, dass die Argiver hier speciell als subject genannt werden; wir sehen uns eben se nach einem datum über die art und weise, wie die Spartaner selber den Korinthiern gegenüber gestanden haben, um. Es ist dech ohne zweifel zu einem kampfe gekommen, in dem die Korinthier den kürzeren ziehen. Bei diesem kampfe werden die Spartaner doch schwerlich hinter ihrem σταύρωμα geblieben sein, schwerlich sich begnügt haben, den angriff der Korinthier abzuwehres. Eben so ist es doch gewiss, wie gross wir auch die tapferkeit der korinthischen flüchtlinge anschlagen mögen, kaum zu glauben, dass die 150 verbannten allein den Iphikrates mit seines μισθοφόροις sollten besiegt und bis zu der stadtmaner zurück-

gedrängt haben. Dies sind unwahrscheinlichkeiten und lücken, für die wir umsonst eine erklärung oder ergänzung suchen. Diese bedenken erhöhen sich noch durch die art und weise, wie nach Xenophon die Spartaner den besiegten Sicyoniern hülfe bringen: οί δ' αὐ Λακεδαιμόνιοι, ώς ήσθοντο κρατούμενα τὰ κατὰ τοὺς Σικυωνίους, βοηθούσιν έξελθόντες, εν άριστερά έχοντες το σταύρωμα. Sind die Argiver also ruhig ohne kampf hinter ihrem pfahlwerk geblieben, während die Sicyonier in der noth sind? oder sind sie, nachdem sie die Korinthier zurückgeworfen haben, wieder in ihr pfahlwerk zurückgekehrt? Warum gehn sie dann, um den Sicyoniern beistand zu bringen, erst aus dem pfahlwerk hinaus, und links schwenkend in demselben entlang, anstatt hinter dem pfahlwerk zu bleiben, und auf dem kürzesten wege den Argivern in den rücken zu fallen? Dies sind dinge, die nicht zu erklären sind. Wohl aber wäre es natürlich anzunehmen, dass die Spartaner die Korinthier besiegen und nach der stadt hin zurückdrängen. Wie sie von dieser verfolgung zurückdrängen, hören sie von der noth der Sicyonier; sie bleiben daher ausserhalb des σταύρωμα, marschiren an demselben, indem sie es zur linken haben, hin, um den Argivern in den rücken, und da diese auf diese nachricht selbst umkehren, in die rechte unbeschützte flanke zu fallen. Von dem allen ist in dem ächten Xenophon die rede gewesen. Unser bearbeiter aber, der für das hübsche wort des Pasimachus mehr sinn hat als für die anschauliche darstellung einer schlacht, und den die σωροί ἀνθρώπων mehr interessiren als der gang des kampfes, hat in der gedankenlosen weise, wie die späteren Griechen schlachten erzählen, alles verwirrt. Er weiss, dass die Spartaner herausgegangen sind aus dem σταύρωμα, aber um den Argivern in den rücken zu fallen, was absurd ist; er übersieht, dass die Korinthier vorher besiegt sind, und dass sie dann erst ihren kampfgenossen hülfe bringen. Man könnte vielleicht auch hier durch eine ergänzung helfen, wie sie uns Cobet für ein paar stellen aus dem codex Marcianus bietet; etwa: οἱ δ' αὖ Δακεδαιμόνιοι [τοὺς καθ' ἐαυτοὺς Κορισθίους νικήσαντες εδίωξαν πρός τὸ ἄστυ] ώς δ' ήσθοντο κρατούμενα τὰ κατά τους Σικυωνίους, βοηθούσιν έπανελθόντες έν άριστερά έγοντες τὸ σταύρωμα. Indess ich bin, wie gesagt, eben der überzeugung, dass wir diese verwirrung nicht einem fehler des abschreibers, sondern der beschränktheit dessen, der diese bücher redigirt hat, zu danken haben.

Die weitere geschichte des kampfes giebt zu keiner weiteren

erörterung anlass.

11. Der confusion gegenüber, welche in der beschreibung dieser schlacht sich kund giebt, muss man anerkennen, mit welcher anschaulichkeit andere schlachten geschildert werden, z. b. die bei Korinth 394 und die vernichtung der spartanischen mora durch Iphikrates. Nach Kenophon sind beide ereignisse mit wün-

schenswerthester anschaulichkeit in dem so eben erschienenen werke Rüstow's und Köchly's über das griechische kriegswesen

dargestellt.

Doch ist bei jener ersteren schlacht mit unrecht die vermathung ausgesprochen: erst bei der aufstellung scheine man dahin übereingekommen zu sein, die ganze hoplitenlinie gleichmässig auf 16 glieder zu rangiren. Die verbündeten hatten sich schon vorher darüber in Nemea herumgestritten, wer die leitung der schlacht haben, wie viel glieder tief man sich aufstellen solle, und waren über diese verhandlungen in Nemea sitzen geblieben, anstatt die Spartaner an der quelle ihrer macht, in Lakonika selber, anzugreifen. Man muss vermuthen, es war verabretet die soldaten 16 mann tief zu stellen. In der schlacht selber aber machten die Böoter, αμελήσαντες του είς έκκαίδεκα, die aufstellung viel tiefer - ein zeichen von furcht, wenigstens nach Xenophon's ansicht. Ich will noch eine vermuthung aufstellen. Den ehrenplatz, die hegemonie der schlacht hatten diejenigen, welche auf dem rechten flügel standen. Die Spartaner räumten diesen platz niemand als sich selber ein. In dem bundesheere dagegen kam man überein, diese begemonie täglich wechseln zu lassen. An dem tage, wo die Böoter den rechten flügel einnahmen, fanden sie es auch zweckmässig die schlacht zu schlagen, - weil sie nämlich so, dies ist Xenophon's ansicht, am weitesten von den Lacedämoniern entfernt standen. Ich bemerke dies, weil ich sehe, dass bei Rüstow vielfach von dem böotischen heere die rede ist; als meine er, dass die Böoter etwa eine hervorragende stellung darin gehabt hätten. Sie hatten nur zufällig am tage der schlacht die begemonie.

Was den überfall der spartanischen mora durch Iphikrates anbetrifft (Hell. IV, 5.), so ist die erzählung davon sehr klar. Nur ist, wenn die mora 600 mann stark war, und dieselbe fast ganz vernichtet wurde, nicht denkbar, dass έν πάσαις ταῖς μάχαις καὶ τῆ φυγῆ etwa 250 sollen gefallen sein, wie in dem nemen werke über das griechische kriegswesen mit recht bemerkt ist. Es fehlt jedoch nicht an einzelnen inconvenienzen. So §. 13. Kallias und Iphikrates beschliessen die Spartaner mit den peltasten anzugreifen. Εί μεν γάρ πορεύοιντο τη όδφ, ακοντιζομένους αν αύτους είς τὰ γυμνὰ ἀπόλλυσθαι· εί δ' ἐπιγειροῖεν διώκειν, ραδίας αν αποφυγείν πελτασταίς τοίς έλαφροτάτοις τούς οπλίτας. Hier kann πελτασταίς τοίς έλαφροτάτοις nur heissen: "mit den schnellsten unter den peltasten. Sie wollen aber nicht mit den schnellsten, sondern mit allen peltasten entkommen. Es ist wohl su lesen: τοῖς πελτασταῖς ἐλαφροτάτοις οὖσιν. Der sinn ist übrigens: sie hofften, dass sie leicht mit den peltasten den hopliten entkommen würden. Weiter heisst es &. 14. de de idioxor goove τε οὐδένα έξ ἀκοντίου βολης οπλίται όντες πελταστάς. Dies ist hart und unerträglich. Erstens kann allenfalls zu noov ovdern

- ὁπλίτας gezogen werden, aber es würde doch auch hier lieber zu lesen sein: ὁπλίται ὄντες πρὸς πελταστάς. Zweitens ist αίφεῖν ἐξ ἀκοντίου βολῆς hart, weil dabei doch der begriff eines verfolgens zu suppliren ist. Dem entgehen wir, wenn wir mit leichter veränderung schreiben: ηρουν τε οὐδένα έξ ἀκοντίου βολης όπλιται όντες διώχοντες πελταστάς. Der älteste fehler aber ist §. 18. Agesilaus sucht den anblick seines gelichteten heeres den städten zu entziehen: διιών δε επ' οίκου ώς μεν εδύνατο όψιαίτατα κατήγετο είς τὰς πόλεις, ώς δὲ ἐδύνατο πρωιαίτατα έξωρμάτο. Παρά δε Μαντίνειαν έξ Όρχομενοῦ όρθρου άναστάς έτι σχοταΐος παρηλθεν. Dies ist eine pure absurdität. Wenn er ögθρου aus Orchomenos aufbricht, kann er nicht έτι σχοταίος vor Mantinea vorüberkommen. Borheck fühlte das längst und wollte ηδη lesen statt έτι. Es war schon abend, als sie an Mantinea vorbeikamen. Allein dies ist auch nicht das rechte. Erstens bringt man nicht einen ganzen langen tag auf diese kurze strecke Zweitens würden sie doch nicht παρελθεῖν vor Mantinea, sondern κατάγεσθαι, einkehren, in Mantinea. Man lese aber: παρά δε Μαντίνειαν έξ Όρχομενοῦ έτι σκοταῖος άναστάς ὅρθρου παρηλθεν. In der nacht ist er von Orchomenos aufgebrochen, und δρθρου kommt er schon vor Mantinea vorbei.

Neu-Ruppin. C. Campe.

## Coniecturarum ad Euripidis Ionem additamenta.

114—5. Corruptum est σαίφεις, ut ex sequenti σαίφω satis patet; neque fieri potest ut Euripides non senserit verba & σαίφεις totam ἀποστροφήν comicam reddere; et quid est σαίφειν θυμέλαν ὑπὸ ναοῖς? aut unde pendent voces istae κήπων ἐξ ἀθανάτων? Neque illud negligendum hunc unicum esse in Euripide locum in quo θυμέλη singulari numero positum reperiatur. Quaerendum censeo participium, quod sub σαίφεις lateat; v. c. ἀ τᾶν Φοίβου θυμελᾶν Δρεφθεῖσ ὑπὸ ναοῖς Κήπων ἐξ ἀθανάτων. Decerpta prope templa sacellorum Phoebi, ex immortatibus hortis. Μυρσίνας v. 120. idem est quod δάφνας. Cf. Donat. ad Ter. Andr. IV. 3.

399. αλὶ προρξή λόγος; Stobaei codd. κάμ' ὀλῆ, καὶ μ' ὀλῆ, κάβολῆ. Quae omnia e καὶ μόλη corrupta sunt; hoc autem indicio est Stobaeum hos versus memoriter citasse.

407. ἀφίκου δ' εἰς μέριμναν. Imo, ἀφίγμην.

Denique v. 830 scribendum: Καινόν τόδ οῦνομ ἀτὰ χρόνον πεπλασμένος.

Carolus Badham.

#### XII.

# Symbolae criticae ad Arriani libellum de venatione.

Arriani libellum qui de Venatione inscriptus est, unus prebibuit interitu codex Palatinus, numero trecentesimus nonagesimus octavus. Nam Henricus Stephanus, Bibliothecae Palatinae diligentissimus pervestigator, cum in Schediasmatum libris ineditum "Xenophontis tertii" Cynegeticum ex "manu scripto" excerperet, codem illo Palatino usus est; neque ego quem Nicolaus Blancardus ab Octavio Falconerio Româ ad se missum scribit librum manu scriptum codicem veterem fuisse autumo, sed eiusdem Palatini tum Romae asseryati apographum incredibili socordia festinatum\*). Ex Palatino libro Cynegetici contextum addita interpretatione latina anno M.DCXLIV evulgavit Lucas Holstenius, Bibliothecae Vaticanae Praefectus; de cuius editione quod nullum adhuc iudicium factum sit, inde explicationem habet suam, quod cunctis post Blancardum editoribus Palatinum codicem et Holstenianam ignorare placuit. Atque illud quidem dubium non est, codicem ab Holstenio non ea qua hodie solent diligentia repraesentatum esse, et fore nonnullos provideo, qui virum literatissimum, ubi non levem inter principem editionem et codicem archetypum discrepantiam esse cognoverint, negligentissime rem suam gessisse clamabunt: sed tamen excusandus ille vel propterea est, quod iam ante eius operam membranae Cynegetici servatrices temporis iniuriam hîc illic perpessae erant damnosissimam. Certe ego, quum Palatinus codex sub finem superioris anni insigni liheralitate illustrium Bibliothecae Heidelbergensis curatorum ac Baehrii, Viri Clarissimi, singulari favore in hanc urbem esset tramissus, nonnulles literarum ductus non modo oculorum acie rimandos, verum adeo coniectura excutiendos esse intellexi. His enim locis aut vestigia quae librarii stilus in membranis impresserat sola apparebant, aut verba ex foedissimis quibus mersa iacebant sordibus expiscanda erant. Cuiusmodi nodis primum Cyne-

<sup>&</sup>quot;) Bastius in Ep. Cr. p. 82: »In Arriano de Venat. V, 9 codex noster praebet uti Blancardianus, nisi omnino idem est, ξυμπεπηγυίας pro ξυμπεπληγυίας« etc.

getici editorem quominus certo gressu incederet impeditum fuisse in promptu est, neque irascor viro doctissimo, qui cap. IX. §. 3. pro genuino δηλοῖ, quod situ conditum latet, τούτου legere sibi visus est.

At vero quod indulsimus Holstenio, hoc ab ipsis nobis severissime efflagitavimus. In codice enim decimi saeculi vel pulvisculus excitandus videbatur. Fecimus igitur variarum lectionum haud spernendam messem neque haesit nobis negotium nostrum, nisi uno in loco, ubi membranam perforatam deprehendimus.

Αρριανού ήτοι Ξενοφώντος Αθηναίου τού δευτέρου Κυνηγετιxóc. Ita huius libelli titulum Holstenius excudendum curavit. Codex Palatinus a prima manu habet: 'APPIANOT KTNHIETI-KOC eraso Arriani nomine, cuius in locum a recentissima manu substitutum est ξενοφώντος άθηναίου τοῦ δευτέρου. Eadem manus Arrianum Xenophonti cedere iussit in extremo libello ita: ΠΛΗΡΗΟ Ο ξενοφώντος άθηναίου τοῦ δευτέρου ΚΤΝΗΓΕΤΙ-KOC. Deinde in Holsteniana argumentorum tabulam recte praecedunt haec verba: TOT APPLANOT KTNHFETIKOT KE-Codex TOΥ ..... KTNHΓETIKOΥ ΚΕΦΑ- $\Phi A \Lambda A I A$ . AAIA eraso scriptoris nomine. Denique in primi capitis lemmate, quod apud Holstenium ceterosque editores sic legitur: Пооοίμιον, εν δ καὶ τὰ Ξενοφωντι παραλειφθέντα είπειν ούτος έπαγγέλλεναι Palatinus a prima manu non ούτος praebet, sed APPIA-NOC, a secunda ὁ ξενοφῶν οὐτος. Cf. Bast. Ep. Cr. p. 34 s. ed. Lips.

Cap. I, 1 Γούλλου Holsteniana: γούλου codex. καθ' ὅ τι Schneiderus: καθότι codex.

žoixe. Codex žoixer, qui recentiorum grammaticorum de No paragogico praecepta his praeterea locis tuitus est: 3 eccus 2, 2 ยือเมลา 3 เมื่อองังเท 3, 1 อิทอุตังเท ซึ่งรเท 2 เทาะย์อบงเท 5 ลักเδεικρύουσιν πεωγεύουσιν έστιν 7 είσιν 5, 3 πρόεισιν 4 ξύνεστιν 5 οπομάσειεν πρόσεισιν ανίησιν 7 χυσίν 10 δοχούσιν έχουσιν 6 in lemmate Eywoir 2 koixagir appeair 7, 3 korir dediagir elcir έστιν 4 αποσκιρτώσιν 7 πρόςεστιν ανατείνουσιν 8, 1 έσθίουσιν 2 χαίρουσιν 9, 1 χαίρουσιν έπιστάξειεν άπεμέσειεν 3 έστιν 10. 4 ήγάπησεν 11, 1 ἀσχάλλουσιν ἀπεσθίουσιν 12, 5 ἄρρεσιν 14, 5 απολλύουσιν 6 έστιν 15, 2 άπευθυνούσιν έστίν αυσίν 16, 1 περιφανέσιν αποκρύπτουσιν 4 έξαγουσιν 5 ανακαλούσιν 17, 1 χαίρουσιν ισχουσιν πάρεστιν 2 φήξειεν 4 έστιν τραχέσιν 18, 1 χαίρουσιν 19, 1 θηρώσιν 20, 1 μεθιάσιν είσιν 2 έκπεριίασιν κάμπτουσιν 21, 1 θηρώσιο χυσίο 23, 2 αντέχουσιο 24 in lemmate αίρουσιο 1 είσιν 2 συνεστράτευσεν 3 έλαύνουσιν εφωναρτουέν (έφομαρτοῦ-Ger) 5 edrir ediner 26, 1 appedir 2 Beovoir 27, 1 guraifir 28, 1 ανδράσιν 29 μητράσιν 31, 1 διατρέφουσιν σώμασιν έμβάλλουσιν 2 κυσίν 3 σφριγώσιν 4 έστιν 33, 1 αποδεικνύουσιν 34, 2 θύουσιν Νηρηίσιν 35, 1 φησιν. Sexies in hoc libello litera paragogica desideratur 7, 7 μεταβάλλουσι 14, 1 αυσί (ita codex: κυσίο Holateniana) 19 in lemmate θηρῶσι 2 μεθιᾶσι 21 in lemmate θηρῶσι 35, 3 ναυσί.

ποιόν τινα codex. Holstenius edidit ποίον τινά. Deinde

codex αρχύων eraso spiritu.

4 ταὐτά. Codex τ' αυτά. Holsteniana ταῦτα.

στρατηγίαν codex a secunda manu: a prima στρατιγίαν. Theod. Prodr. Galeomyom. 164: καὶ πᾶσαν ἀπλῶς τὴν στρατηγίαν τέχνην Μετῆλθον ὡς ἄπαντες οἱ στρατηλάται. Scr. τῆς στρατηγίας coll. Rhod. p. 73: καὶ (οἰδα) πάντας ἀπλῶς τῆς στρατηγίας λόγους.

Σίμωνι codex ab eadem manu secunda: erat σήμωνι. In transcursu moneo, iotacismum obnoxium fuisse Callistrato c. 14. p. 162, 24: ὑπὲρ δὲ ἄκρων τῶν θαλαττίων κυμάτων ελίσσουσαι (Nereides) την πορείαν έπληττον, ubi recte Iacobsius γορείαν correxit: sed praeterea scribendum est έπλισσον vel ἐπλίσσοντο. Idem vocabulum reddendum Theodoro Prodr. Galeom. 242: καὶ μήν όρῶ θέοντά τιν' ἐσπασμένον Καὶ πυχνὸν ἀσθμαίνοντα καὶ πεπλιγμένον. Legebatur πεπληγμένον. In Arriani Hist. Ind. 37, 2: καὶ ἡ μὲν ἐρήμη νῆσος "Οργανα ἐκαλέετο, ἐς ἡν δὲ ώρμήθησαν Όάρακτα corrige ώρμίσθησαν. Eodem nomine labem contraxit Heraclitus de Alleg. Hom. c. 2: δί ών σαφές οίμαι καὶ κασιν ενδηλον, ότι οὐδεμία κηλὶς έναγῶν μύθων τοῖς Επεσιν ένεσπείρηται. Scr. erecnilyzai. Cf. Theophyl. Bulg. vol. 3. p. 668, C: voievτων κηλίδων καὶ τοσούτων ήμῖν ἐνσπιληθεισών, quem locum debeo Bastio ad Thes. Gr. Didot. vol. 3. p. 1144, D. Apud Lucianum Scyth. c. 2 etiam nunc perperam legitur Δειμαινέτη pro Δημαινέτη. Anton. Liber. XLI: ὁ δὲ Κέφαλος παρέχεται (scr. προςδέχεται) τον λόγον καὶ ότε κατεκλίνησαν, έξέφηνεν έαυτην ή Πρόκρις καὶ ώνείδισε τὸν Κέφαλον, ἡ (ita codex: edd. ἡ) αὐτὸς πολύ αΐσχιον έξαμάρτοι. Legendum videtur εἰ αὐκὸς πολύ αΐσχιον έξαμάρτοι 1). Vid. Long. Past. 1, 8: ηχθοντο μέν εί ποιμένες ἔσοιντο ούτοι καὶ αἰπόλοι (ita hunc locum constitutum malim; deinde ex Codd. Urs. Flor. διὸ καὶ suscipiendum). Synes. Ep. IV. p. 165, B: έγω δε — έκλαιον, ως οίδεν ὁ ξένιος, ούκ, εί τεθνηξοίμην, άλλ' εί ὁ Θράξ άποστέροιτο κτλ. Eumath. L. 3. p. 74: τον ἀσπαζόμενον τον ζωγράφον, εί το βόδον βδελύξοιτο. Ceterum apud eundem Antoninum paulo ante scribendum videtur on αὐτῷ μέν οὐδεν ἐπετυγχάνετο (codex ἐπετύγχανε τῶν) πρὸς την θήραν et cap. 39 έπεὶ δὲ αὐτῷ πρὸς τὸ ἔργον οὐδὲν ἐπετυγχάνετο (codex ετυγχάνετο), πείθει την τροφόν έαυτου κτλ.

ἔριδι τῷ πρὸς Σίμωνα. τῷ Mauricio Hauptio, Viro Clarissimo,

suspectum.

άλλ' ὅτι ἀφέλιμα ἐπ' ἀνθρώπους ἐγίγνωσκεν. Corrige mecum

<sup>1)</sup> El post ονειδίζω eodem sensu quo οτι in Aesopi Fahh. ed. Fur. 95: ωνειδίζεν, εὶ λέων ων ἐφοβήθη μῦν. Sic etiam είγε post γελῶν et αγαναπτεϊν Aelian. Var. Hist. 4, 29. 12, 6. Aesop. 272.

ώφελιμα ές 2) ανθρώπους: έπὶ enim ne graecum quidem videtur, Arrianeum certe non est. V. Tact. 35, 5: καὶ ταῦτα τὰ σημεῖα οὐ τη όψει μόνον ήδονην η ἔκπληξιν παρέχει, ἀλλὰ καὶ ἐς διάκρισιν της επελάσεως και το μη εμπίπτειν αλλήλαις τας τάξεις ο φέλιμα γίγνονται (legendum γίγνεται). Ibid. 44, 1: καὶ ἀκροβολισμούς έν τούτφ πολυειδεῖς καὶ πολυτρόπους ές τὰς μάχας ώ φελίμους. Anab. 1, 20, 3: ώς και από των ναυτών πολίην ώφελειαν γίγνεσθαι ές τὰ έργα. Ibid. §. 5: έσεσθαι γάρ οὐ σμικρὸν την ωφέλειαν ές την της Αλικαρνασσού πολιορκίαν την Μύνδον οίκείαν γενομένην. In extrema Anabagi quod in vett. edd. exscriptum crat ώφελείας της έπ' ανθρώπους nunc ex bonis libris correctum est. Male autem legitur es ibid. 1, 5, 3: καὶ κελεύσαντος Άλεξάνδρου έςβάλλει ές αύτούς καὶ έμβαλών ήγε καὶ έφερε την χώραν αὐτῶν. In hoc enim loquendi genere 3), quanquam bene scio, alias Arrianum vocabulis ἐμβάλλειν et ἐςβάλλειν promiscue uti solere, praepositionem in utroque composito eandem esse oportebat. Scribendum igitur est ἐμβάλλει. Cf. 6, 14, 5: άλλα δ Τδάσπης μεν ές τον Ακεσίνην εμβάλλει, έμβαλών δε το παν ύδως 'Ακεσίνην παρέχεται καλούμενον, et mox: καὶ τὸν 'Υφασιν έπὶ τούτφ ὁ Ακεσίνης παραλαβών τῷ αὐτῷ δὴ ὀνόματι ἐς τὸν Ίνδον εμβάλλει εμβαλών δε ξυγχωρεί ήδη τῷ Ἰνδῷ. In Historiae Indicae verbis μηδε βάλλειν πρόσθεν πρός τους βαρβάρους 24, 6 Schmiederus de genuina scriptura ambigere non debebat. Restituendum est quod alterum ille proposuit έμβάλλειν πρόσθεν ές τους βαρβάρους. [In Periplo 8, 5: οὐ τοίνυν νενόμισται εἰςχομίσαι ύδωρ είς τον Φάσιν τους είςπλέοντας άλλ' έπειδαν είςβαίνωσιν ήδη είς τὸν ὁοῦν, παραγγέλλεται πᾶν ἐκγέαι τὸ ἐνὸν ὕδωρ ἐν ταϊς ταυσίν verum esse dixerim άλλ' έπειδαν είς βάλωσιν ήδη είς zòr ὁοῦτ.] In Hist. Ind. 41, 8 Arriani consuetudo postulat ἀπὸ δε του στόματος του Ευφράτου έστε έπὶ (codd. έστε ές) Βαβυλώνα πλόον λέγει Νέαργος σταδίους είναι ές τριςχιλίους καὶ τριηκοσίους. Etenim dixit Arrianus gore eni, non gore es, neque gore particulam praepositionis instar cum accusativo coniunxit. Hanc legem in Anabasi exerceri res nota est, minus de ceteris Arriani libellis constat, Itaque vide mihi (Epictetea enim nil moror) Hist. Ind. 1, 1. 8. 2, 5. 3, 2. 4. 5, 5. 6, 1. 16, 2. 19, 6. 9. 20, 1. 5. 21, 3. 23, 4. 27, 1. 33, 19. 41, 4. 5. 42, 4. 43, 1. 13. Peripl. 11, 4. bis. 12, 1. Tact. 5, 4. 7, 2. 8, 3. 12, 3. 17, 2. 35, 3. 40, 9. Iniuria igitur Carolus Sintenis contra Krügerum

Schol. Luciani T. IV. p. 224 ed. Iacobitz.: διὰ τὸν εἰς τὴν πενθερὰν αὐτοῦ φόβον. Incassum Graevius coniecit πρὸς τὴν πενθεράν, v. p. 233: διὰ τὸν εἰς τὴν Στρατονίκην ἔρωτα. Ioseph. Antt. 16, 7, 2: μισος εἔχεν εἰς τὴν Σαλώμην. id. B. I. 1, 22, 2, 4.

<sup>3)</sup> Eumath. L. III. p. 86: αν τοὺς πόδας συνέχη και συνέχουσα θλίβη και θλίβουσα φιλή και φιλούσα κλέπτη τὸ φίλημα, συνέξω καγω και (adde συνέχων) θλίψω και θλίβων φιλήσω. Longus 4, 30: είδον τούτο αὐτὸς και δάων έθαύμασα, θαυμάσας έθρεψα. Scr. και θαυμάσας.

defendisse videtur  $\delta\sigma v = \eta \mu i \rho \alpha v$  Anab. 4, 18, 5, quo Ionismo (hunc enim dicit vir doctissimus ad Anab. 3, 21, 4) in Historia Indica, si unum locum exceperis (2, 2), constanter Arrianum abstinuisse evincunt exempla supra proposita. Utroque loco equidem praepositionem  $\delta n i$  insertam malim.

Cap. II, 1 ἄγνωστα γὰρ ἦν. Post haec verba αὐτῷ exci-

disse videtur.

2 λέγει. Codex λέγειν. Correxit Holstenius.

3 ταὐτόν. Codex ταυτὸν (sic).

ώς όπόσους λαγωούς ούχ αίρουσι» κύτες κατά πόδας, παρά φύσιν σώματος ούχ αίρουσιν ἢ τύχη χρησάμεναι. Ita hunc locum codex exhibet. Adsentiuntur Stephanus Schediasm. V, 17 et Blancardus. Holsteniana: ὡς ὁπόσους λαγωούς οὐχ αίροῦσιν, τούτους οὐ παρά φύσιν σώματος αίροῦσιν, ἢ τύχη χρησάμεναι.

ταύτας δ έ. Ita recte codex. Particula adversativa Stephanum offendisse videtur, qui l. c. dedit δή, quod Zeunio placuisse non miror. Histor. Ind. 8, 12: εἰ δὰ διαφύγοι σφᾶς ὁ βασιλεὺς, τούτφ δὰ οὐκέτι θηρατοὺς εἶναι τοὺς ἄλλους. Scr. το ὑ τοις δέ.

έμποδών Holsteniana. Codex: έμποδών. V. Göttling. Doctr.

Acc. p. 352.

άφελομέτη. Paulo uberius infra 16, 2: άφελομέτη αὐτὸν τοῦ κινδύνου.

A ένθεν δέ. Ex Palatino legendum est ἐνθίνδε, quae scribendi ratio per totum hunc codicem valet. Eadem ex eodem libro restituenda est in Periplo 13, 4. p. 259, 52 ed. Did. ubi ένθεν δέ vulgatur. In transcursu observabo, particulas ἐνθένδε δέ ter in Arriani libris reperiri Hist. Ind. 29, 5. 32, 3. 41, 2. sed auctoritate Parisini optimi et bombycini Vindobonensis 5), cuius usum mihi concessit Iosephus de Eichenfeld, Caesareae Bibliothecae illustrissimus custos, particulam adversativam removendam esse. Apud Apollod. 3, 13, 3 malim ἔνθα (libri ἔνθεν) ἀμίλλης περὶ θήρας γενομένης.

5 Κάρες Sauppius. Codex κάρες.

θηρῶσιν. Hoc vocabulum desideratur in codice. Supplevit Holstenius. Artemidor. 2, 12. p. 156: ταῦρος δὲ οὐ τὸν τυχόντα σημαίνει. Leg. ταῦρος φόβον vel κίνδυνον οὐ τ. τ. σ. Idem 2, 53: καὶ γὰρ ὑψηλὸς ὁ σταυρωθεὶς καὶ πολλοὺς τρέφει. Sex. καὶ πολλοὺς τρέφει οἰωνούς. In proximis pro ἐκφανεὶς reponendum ἐκφανής. Apollodor. 3, 14, 5: Κέκροπος δὲ ἀποθανόντος

<sup>4)</sup> Apollod. I, 9, 11: προςέλαβε δὲ καὶ την ἐπὶ τῶν ἱερῶν μαντικήν. Piersonus malebat διὰ τῶν ἱερῶν. Quidni την ἀπὸ τῶν ἱερῶν μαντικήν? Vid. Arrian. Anab. 7, 18, 1: μάντιν — τῆς ἀπὸ σπλάγχνων μαντείας. Apud eundem Apollodorum l. c. S. 12 cum Heynio legendum οὖ οὖτε ἄνθρωπος κτλ. Ad boves enim Phylaci si neque hominibus neque animalibus accedere licebat, sane non opus erat ad custodiendas eas.

5) Saeculi XII codex eat, non decimi, ut in catalogis fertur.

ραναός αὐτόχθων ών. Excidit έβασίλευσεν ante αὐτόχθων ll. 3, 14, 1, p. 114, 2. §. 7. p. 117, 1. 3, 15, 5. p. 120, 6 . Westerm.

Cap. III, 1 άφαιρούστες άρχυς. Malim τ à ς άρχυς.

την δε ίδεαν άνιαρόν. Infra 12, 4, (κύων) άνιαρά συμφείρε αι. 16, 6: άλισκομένων δε ίδειν ούτε ήδύ το θέαμα άποφαίνω τε έκπληκτικόν, άλλ' άνιαρον μαλλον.

2 αὐταί Holsteniana hic et versu sequente. Utroque loco

m codice legendum est αδται.

οπως ai Holsteniana. Codex όπόσαι. Fortasse δσα ai a riptore fuit.

έπειδάν Holsteniana: έπειδαν codex.

3 ἐφ' ἑώλοις. Ita Sauppius Holstenianum ἐπ' ἑώλοις corxit. Sed codici parendum, ἐπὶ ἑώλοις exhibenti.

4 κατὰ ἀκύτητα Holsteniana. Ex codice lege κατὰ τ ἡ ν τύτητα. Cf. Bast. Ep. Cr. p. 227. Ap. Philon. de Septem Orbis racc. p. 8. ed. Orell. ex Palatino rescribendum σπάταλον καὶ σιλικὸν τὸ φιλοτέχνημα et mox ex eodem τετραγώνου δ ε (edd. g) τῆς βάσεως ὑφεστώσης. Contra apud Antoninum Liber. XXIX slim ὅτι θνητὴ θεοὺς ἐξηπάτησεν. Codex τούς addit. Vid. ibid. : ἐπεὶ δὲ νεῖκος ἥραντο θνηταὶ θεαῖς.

your Holsteniana: y' our codex.

xατακαίνοιεν codex [κατακίνοιεν Helsteniana]. Idem verm reddendum Arriano Tact. 15, 2: εἰ δὲ βιαιοτέρα πληγὴ γέιτο, καὶ κατακτανεῖν. 43, 3: πεσόντα κατακτανεῖν. Hist. Ind. 3 ubi bombycinus Vindob. egregie κατακάνοιεν. Cf. Krūr. ad Arrian. t. 2. p. 147. Ellendt. t. 2. p. 195 s. Eadem lege se obstrinxit Appianus 6): κατακαίνειν Hisp. 35. Pun. 1. 63. καίν Civ. 5, 16. κατακανεῖν ibid. 1, 4. 76. 96. 101. 109. 2, 1. 1. 134. 138. 4, 8. 37. 63. 80. 123. 5, 141. 144. Hisp. 35. γκατακανεῖν Civ. 4, 42 ut suspectum sit semel lectum κατακτείν ibid. 2, 3.

παρέχουσιν codex, quae scriptura a Zeunio opinor in ερέχοιεν corrupta fuit.

άλφη Holsteniana: άλώη codex, sine iota.

'Eγουσίας Schneiderus: Εγουσίαι Holsteniana: ἐγούσιαι cox in textu et in lemmate atque hoc L. Dindorfus reponendum asuit in Thes. Gr. vol. 3. p. 121, B. Mihi Έγούσιαι genuinum letur.

alds Holsteniana: alds codex quemadmodum ήδs legitur c. 4. Sic idem librarius olds procudit in Phleg. Trall. Macrob. 4. 203, 8. Mirab. 10. p. 133, 16 ed. Westerm.

ως  $\gamma$  έ μοι δοχεῖ. Hac notatione codex; ως  $\gamma$  έ μοι Holsteniana.  $\delta$  πλήν  $\gamma$  ε δή. Hist. Ind.  $\delta$ ,  $\delta$ : ἀλλ' οὐδὲ Μεγασθένης πολ-

<sup>6)</sup> Contra ap. Parthenium ter κατακαίνειν habelur c. 7. 9. 24. totidem τακτείνειν c. 3. 5. 19.

λήν δοκέει μοι ἐπελθεῖν τῆς Ἰνδῶν χώρης, πλήν γε ὅτι πλεῦνα ἡ οἱ ξὺν Ἰλεξάνδρφ τῷ Φιλίππου ἐπελθόντες. Scribendum πλήν γε δὴ ὅτι ex more Arriani, v. Hist. Ind. 6, 9. 15, 9. Peripl. 8, 5. Tact. 2, 4. 19, 2. Anab. 7, 1, 6. 13, 2. 23, 8 coll. Hist. Ind. 12, 1. 40, 9. Tact. 40, 2. Anab. 5, 9, 4. 7, 16, 3.

ως είσιν δασείαι καὶ πονηραὶ ίδεῖν. Verbum substantivum que facillime careas Holstenii commentum est. In codice legitur os είπεῖν δασείαι καὶ πονηραὶ ίδεῖν, in quibus εἰπεῖν dittographiam esse in oculos incurrit. Alia exempla eiusdem librariorum negligentiae haec addere liceat: Hist. Ind. 32, 3: ἐνθένδε ώσαύτως οὐκέτι πρός ήλίου δυομένου ἔπλωον, αλλά τὸ μεταξύ δύσιός το ηλίου καὶ της άρκτου [ουτω]?) μαλλόν τι αι πρώραι αθτοίσιν έπειχον· καὶ οῦτω κτλ. Ibid. 37, 4: ἐνθένδε ἐκ τῆς νήσου ἄραντες έπλωον καὶ [τῆς νήσου] αὐτῆς παραπλώσαντες ὅσον διηκοσίους σταδίους, όρμίζονται έν αὐτη αὐθις. Ibid. 42, 7: ώς δε προςάγων ήδη Άλεξανδρος ήγγελλετο, επλωον [ήδη] αὐθις ές τὸ ἄνω κατά τὸν ποταμόν. Lucian. Asin. 45: τὸν μέν οὖν ἐμὸν δεσπότην κιβωτῷ ἐνέκρυψαν, ἐμὲ δὲ ἀράμενοι ἐκ τῶν ποδῶν κομίζουσιν ἄν 🛎 τη κλίμακι ές ύπερφον κάκει με [άνω] συγκλείουσιν. Aclian. Var. Hist. I, 1: άλλα τῷ μείζονι ὁ βραγύτερος άλους και έμπεσών τοῖς άνδρειοτέροις θηράτροις τοϊς καλουμένοις [τοῦ ἰχθύος] πλοκαμοϊς, είτα αὐτῷ γίνεται δεῖπνον. ἐλλογῶσι δὲ οἱ πολύποδες καὶ τοὺς ίχθῦς τὸν τρόπον τοῦτον. Ibid. I, 15: ἐν Έρυκι δὲ τῆς Σικελίας [ένθα] έστιν ὁ τῆς Αφροδίτης νεώς σεμνός τε και άγιος. ένθα κατά κτλ. Ibid. IX, 30: Ανάξαργος [είς τὸν σταθμόν] όσα είγε σκεύη ταυτα έκρίψας ταϊς σκευοφόροις έπέθηκε ξύλα. Έπει δε είς τον σταθμόν ἀφίχοντο κτλ. Plutarch. Parall. Min. VIIIb: πλεονεκτούμενος δε ύπο των πολεμίων, προς έταξε τοῖς ὑποτεταγμέτοις κόπτειν την γέφυραν [καὶ τὸ πληθος τῶν βαρβάρων ἐκώλυσε]. Apollodor. 3, 7, 6: Καλλιρρόη δέ — πλησιάζοντος αὐτῆ τοῦ Διὸς αίτειται τους γεγεννημένους παίδας έξ Άλκμαίωνος [αὐτη] γενέσθαι τελείους. Plutarch. de Vita et Poesi Hom. CXIII: μετά τοῦ ποσμησαι μεγέθει τε καὶ κάλλει — ἀγάλματα  $[μετὰ τοῦ]^8)$  εἰς ἀσθρώπων είδος ηχριβωμένα. Eumath. Hysm. L. III. p. 84: όφθαλμου γάρ [έρωτος] άγρυπνία έλέγχει ψυγήν έρωσαν, καὶ ώσπερ γλώσσα φιλοχέρτομος ούχ οίδε χρύπτειν μυστήριον, ούτως όφθαλμός υπνου στερηθείς φαυλίζει (leg. φωτίζει) τον έρωτα 9).

7) Dittographias uncinis inclusi; verba, e quibus natae sunt, diductis

literis significavi.

9) Longus 2, 27: εὶ μὴ τὴν ταχίστην καὶ Χλόην τατς Νύμφαις ἀποδώσεις καὶ τὰς ἀγέλας Χλόης καὶ τὰς αξγας καὶ τὰ πρόβατα. Ex 1. 2. c. 20 constat, una cum Chloë oves eius et Daphnidis capras in Methymnaeo-

<sup>8)</sup> Hace verba eiicienda esse iam Wyttenbachius intellexerat. Desunt in Codice Guelferbytano 23, cuius usum debeo humanitati Schonemanni, Viri egregii. In proxime antecedentibus legendum est δθεν δηλόν έστιν διο τα άναφερόμενα ἀπό τῶν περί γην ὑθάτων ὑγρὰ ἀναπεφυρμένα τῷ αἴματο (ὑθατο codd. ὑετῷ Wyttenbachius) τοιαῦτα (i. e. αἰματόεντα) ἀνωθεν κατηνέχθη.

Aliter iudicandum de Historiae Indicae c. 11, §. 8: σιτέονται δέ ώραϊα καὶ τὸν φλοιὸν τῶν δένδρεων γλυκύν τε ὅντα τὸν φλοιὸν ubi qui codicem Parisinum A exaravit librarius duobus novissimis vocabulis omissis Arrianeum colorem praepropera manu abstersit. Cf. Ibid. 5, 12: καὶ δη καὶ ἐν Σίβαισιν, Ἰνδικῷ γένεϊ, ὅτι δορὰς άμπεγομένους είδον τους Σίβας από της Ηρακλέος στρατηλασίης έφασκον τους υπολειφθέντας είναι τους Σίβας. 9, 10: άλλον δε οὐδένα έμβαλεῖν ές γην την Ινδών έπὶ πολέμφ, οὐδε Κῦρον τὸν Καμβύσεω, καίτοι — τάλλα πολυπραγμονέστατον δη των κατά την Ασίαν βασιλέων γενόμενον τον Κῦ ρον. 16, 6: άλλ' οἱ μὲν πεζοὶ αὐτοῖσι τόξον τε έχουσιν, ἰσόμηκες τῷ φορέοντι τὸ τόξον. 18. 10: ναύαργος δε αὐτοῖοιν ἐπεστάθη Νέαργος Ανδροτίμου, τὸ γένος μεν Κρής ὁ Νέαργος. 39, 5: καὶ δελφίνας λέγει ότι καθορᾶν ήν πολλούς άμφὶ τῷ κήτεϊ καὶ τούς δελφῖνας τῶν ἐν τῦ εἴσω θαλάσση μέζονας. Huc recte retulit Krügerus V. Cl. alium Arriani locum Anab. 4, 8, 6. quem quum a nupero editore distinctione 10) paulisper turbatum videam et levi praeterea correctione egentem, totum adscribam: — τὸν Κλεῖτον ήδη οὐκέτι έν έαυτοῦ όντα πρεσβεύειν μέν τὰ Φιλίππου, καταβάλλειν δε Άλεξανδρόν τε καὶ τὰ τούτου έργα, παροινοῦντα ήδη τὸν Κλείτον, καὶ τά τε ἄλλα πολύν είναι (ita enim scribendum arbitror, ut τε et καὶ δη καί sibi respondeant; libri Κλεῖτον, τά τε άλλα καὶ πολύν είναι) έξονειδίζοντα Άλεξάνδρο ὅτι πρός αὐτοῦ άρα ἐσώθη, ὁπότε ἡ ἱππομαχία ἡ ἐπὶ Γρανικῷ ξυνειστήκει πρὸς Πέρσας, καὶ δὴ καί κτλ.

ούχ ώς codex: ούκ ώς Holsteniana.

έπιχράζουσιν codex a secunda manu; a prima έπικλάζου-

rum navem abreptas esse. Mire igitur boc loco inter greges Chloës eiusque oves caprasque distinguitur. Neque ἀγέλαι aliorum pastorum greges esse possunt; hae enim in nave relinquuntur (c. 29). Aut igitur legendum καὶ τὰς ἀγέλας Χλόης, τὰς αἶγας καὶ τὰ πρόβατα aut quod malim καὶ τὰς αἶγας Χλόης καὶ τὰ πρόβατα. In vetere enim codice, opinor, per dittographiam scriptum erat καὶ τὰς αἶγας Χλόης καὶ τὰς αἶγας καὶ τὰ πρόβατα. Hinc aliquis librarius effecit id quod nunc in codd. legitur. De αἶγες et ἀγέλαι confusis vide Scilerum ad Long. p. 176.

10) Prava distinctione vitiatus Charito III, 6. p. 74, 6: αλλ' οὐδ' ἀν ἀπαντήσω δύναμαι σοι προςελθείν, ἀλλ', οὐδὶ τὸ κοινότατον, ὡς πολίτης ἀσπάσασθαι. Scr. ἀλλ' οὐδὶ, τὸ κοινότατον, ὡς π. ἀ. Cf. Lucian. Rhet. Praec. 14: οὐδ' ἀν, τὸ κοινότατον, μηθὶ γράφειν τὰ γράμματα εἰδῆς. Heliodor. 5, 22: οὕτως ὀλιγώρως ἔσχημας, ὡς μηθὶ, τοῦ το δ ἡ τὸ κοινόν, προςειπείν. Λείαπ. V. H. 3, 9: δέδοικε δὶ τὸν ἔτερον, ἀτε ἐκ θεοῦ κατόγως ἐνθουσιῶντα, καὶ οὖ μὰ λία, τοῖτο τὸ κοινόν, ἐξ' Λρεος, ἀλλ' ἰξ Ερωτος μανέντα. Turpiori macula adspersus Charitonis locus proxime alterum antecedens: τὖν δὶ εὐρηκά σε πλουσίαν, τάχα δὶ καὶ βασιλίδα πόσφ δ' ἀν εὐτυχέστερος ὑπῆρχον, εἴ σε μοιχεύουσαν εὐρήκειν. Nimirum commiserat adulterium Callirrhoe; ut ridiculus esset Chaereas exoptans formi quod factum esse ex seditua compererat. Scribendum est εἴ σε πτωχεύου σαν εὐρήκειν. Iam recte praecedunt haec verha: τῶν δὶ εὕρηκά σε πλουσίαν.

 $\sigma\iota\nu$ , id quod Schneiderus coniectura assecutus erat. Cf. 3, 2. 16, 8.

6 ὅ τι καὶ λόγου ἄξιον. ὅ, τι codex constanter. Coterum confer Anab. 2, 22, 6: οὐδὸν ἦνυον ὅ τι καὶ λόγου ἄξιον.

οὐέςτραγοι κύτες. Posterior vox eiicienda quippe ab Holstonio in textum introducta ex margine, in quo lemma appietum est ΟΥΕΡΤΡΑΓΟΙ ΚΥΝΕC.

άλλ' ώς Holsteniana: άλλὰ ώς codex.

ai ἐταμαί. Articulum Henricus Stephanus inseruit. Abest a Palatino.

οὖτω δέ. Ita codex, Arriani consuetudinem referens, quam contra eundem Stephanum οὖτω δή invehentem optime defendit Bastius Ep. Cr. p. 227. Not. 94. Lucian. Nigr. 37: ἄσπες γὰς εἰ τοῦ Φρυγίου αὐλοῦ ἀκούοντες οὐ πάντες μαίνονται, ἀλλ' ὁπόσοι αὐτῶν τῷ Ῥξα λαμβάνονται, — οὖτω δὲ καὶ φιλοσόφων ἀκούοντες οὐ πάντες ἔνθεοι καὶ τραυματίαι ἀπίασιν, ubi Hemsterhusianum οὖτω δή iniuria probavit Iacobitzius.

7 χρῆμά είσιν Holsteniana: χρῆμα είσιν codex. Mox ex eodem repone καὶ ἔστιν. Holsteniana καί ἐστιν. Eadem notatio ex Palatino restituenda Anton. Liber. 14. p. 215, 23. 15. p. 216,

23. 22. p. 222, 19. 24. p. 224, 12 ed. Westerm.

Cap. IV, 1 οἶων τινῶν Holsteniana: οἴων τινῶν (sic) codex. 2 ἐν γὰρ οὐδέν. In codicis margine a recentiore manu: σημειοῦ ἐν γὰρ οὐδέν. V. Bekk. Anecd. Vol. 1. p. 138, 21. Mex codex ταυτὸν (sic).

βραδύ. Čodéx βραχύ. Correxit Holstenius. Deinde codex άγεννες uti §. 1 et Peripl. 2, 3. Holstenius άγενες. In sequentibus malim ὅστε ἥδη ἔγωγε είδον πολλὰ ἄλλα κακὰ ἐχούσας κύνας.

3 ἀξύμμετροι· ωστε Blancardus: ἀξυμμέτρωστε (sic) codex.

4 πονηφαί. Ita codex et Holsteniana.

δσαι. Codex δσ παχέα. Scribendum est δσαις.

φύγχη Codex: φόγχη Holsteniana.

5 παρδάλεων Holsteniana: bene codex πορδάλεων.

τρίτα δὲ τὰ χαροπά. Ita Zeunio scribere placuit. Codex χαρωπά hic et proximo versu, χαρωπήν cap. 5. §. 1. et ibidem χαροπωτάτην. Probabilior Sauppii sententia est, scriptori χαρωποτάτην reddentis.

τύχοι. Codex et Holsteniana τύχη.

Cap. V in lemmate ὁποῖα codex et edd. Scribendum ὁποία.
1 κύτα χαροπὴν οἷαν χαροπωτάτην. In margine codicis legitur σημειοῦ οἷαν χαροπωτάτην a manu recenti. Hist. Ind. 16, 4: ὡς λευκοὺς φαίνεσθαι οἷους λευκοτάτους.

άντής κησεν Holsteniana: recte codex άντής κεσεν. Obiter moneo, formam δεδομημένος, quam pellendam censebat Krügerus V. Cl. in Anab. 7, 22, 2 iterum legi Histor. Ind. 7, 3. [In Philone de Sept. Orbis Mirac. 2 Allatius non de suo dedit ἐπιδεδό-

μηται et ἐπιδεδόμηνται (Lobeck. ad Phryn. p. 588), sed Palatinum expressit, omicron ab antiqua manu in rasura monstrantem. Alteram harum lectionum Bastius enotare praetermisit, ut et alias nonnullas, quibus Philonem sui similiorem reddere poterat: p. 6. 11 ed. Orell. τήν τε άρόσιμον (edd. άρωσιμον v. Lobeck. l. c. p. 227). p. 10, 5 καὶ μετά ταύτη» (edd. ταῦτα) coll. lin. 9 καὶ μετά τούτους ώσει μηλοβαφές έστιτ. ibid. lin. 11 και τοῖς διά των πογγυλίων θαλασσοβαφουμένοις έξομοιουνται (edd. έξομοιουται). p. 12, 10 ενα Φειδίας τεμών τούς των θηρίων όδόντας τορηγήση και την είς το κατασκευαζόμενον ύλην αγέλαις έλεφαντων ή Λιβύη δαψιλεύσεται (edd. δαψιλεύηται, legendum δαψιλεύσηται). p. 14, 12 οσος σπανίζειν ημελλεν (edd. έμελλε). ibid. lin. 21 και το κεκρυμμένον του πόνου των βλεπομένων (edd. του βλεπομένου) μεζόν έστιν. p. 18,9 Βαβυλώνα γάρ έτείγισε τριακοσίων εξήχοντα σταδίων βαλλομένη (edd. βάλλουσα) θεμελίωσιν coll. p. 20: τὸ γὰρ ἔδαφος τῆς ὑποκειμένης γῆς λύσας ὁ τεχνίτης καὶ τὰ βάθη τῶν ὀρυγμάτων καταβιβάσας εἰς ἄπειρον έβάλετο την κατώρυγα θεμελίωσιν, lin. 20 πρώτον μέν έξωθεν έβάλετο πρηπίδα.] Soloece Osannus in Cornuto XIX δεδηκέναι. Optime Par. 4 et Laur. 4 dedenéral v. Lobeck. Parall. p. 9, 5. Eandem formam dudum Buttmannus restituerat Scholiastae Hom. Od. 8, 266, qui Cornuti verba mutuatus est. Longus 4, 4: ὁ δὲ ἐθάρρει μὲν, ώς έπαινηθησόμενος έπ' αὐταῖς. Scr. έπαιν εθησόμενος. Aelian. Var. Hist. 5, 3: ἐπεὶ δὲ καθῆρε γῆν καὶ θάλασσαν Ἡρακλῆς. Scr. δ έκάθηρε. Cf. Wyttenb. ad Iulian. Or. I. p. 144. ed. Lips. Sed frustra Heynius ad Apollodor. 2, 5, 15 de forma ἐάξας dubitavit v. Ioseph. Antt. 5, 6, 5. Aelian. Hist. An. 10, 10. Geopons. 7. 24, 2. 10, 28, 5. 60, 1. 66, 1. Tzetz. ad Lycopher. 757, 663. p. 724. Ducas Hist. c. 13. p. 24, D. frustra Osannus ad Cornut. p. 157 de nominativo Δήμητρα, v. Apollod. I, 5, 1. Iustin. Mart. Orat. ad Graec. 2. S. Athanas. adv. Gent. p. 11, D. 20, A. Diogenian. Cent. 5, 17. Schol. ad Hom. Od. 7, 104. Tretz. ad Lycophr. 212. Dosith. Mag. p. 68 ed. Böcking.

2 ἐπειδή codex. Quod quum in Holsteniana compendio exscriptum esset, a typographis Blancardi praepostere in ἐπειδάν commutatum fuit. Idem factum est c. 25, 8. 35, 1.

θατέρου Holsteniana: θάτέρου codex.

4 ή δέ Sauppins: ήδε codex.

δρά Holsteniana: δρά codex. Tum idem ἀπαλλάσσεται· Holstenius ἀπαλλάττεται.

5 εἰς τοῦτο ἔτι. 'etiamnunc?' Schneiderus. Ita. Vid. Peripl. 18, 2: καὶ γὰρ εἰς τοῦτο ἔτι ἡ δόξα ἡ αὐτὴ ὑπὲρ αὐτῶν κατέχει. Ταct. 33, 4: τὰ γοῦν ἐπ' αὐτοῖς δρώμενα εἰς τοῦτο ἔτι τὰ μὲν Άχαιῶν νόμφ δρᾶσθαι λέγεται. Ellendt. ad Anab. 2, 16, 8. Ap. Anton. Liber. III. p. 203, 30 legendum δς ὀνομάζεται ἔτι νῦν ἰέραξ.

6 ώς καὶ ές υστερον ἀπολελειφθαι αὐτης. Iungenda nisi

fallor ες υστερον αυτής, ut Herodoteum υστερον τούτων vel υστέρφ γρόνω τούτων Arrianus imitatus sit.

οτι ην άρα Σενοφώντι τῷ Αθηναίφ κύων, Όρμη ὅνομα, ἀκντάτη καὶ σοφωτάτη καὶ ἱεροτάτη. Ex codice inserendum τε post ἀκντάτη. Sed haereo in voce ἰεροτάτη, quam certe per omega efferri oportobat. Neque Schneiderus satis mihi fecit, in indice κύνα ἱεροτάτην idem valere opinatus qued canem praesismissimum. Quod ut fieri posse concedamus, vel sic sententiam mancam esse in promtu est. Parum enim recte celeritati et sapientiae Hormes tertia virtus adiungitur praestantia, cuius loco singularem aliquam virtutem praedicare exspectabas. Scribendum est ἀκυτάτη τε καὶ σοφωτάτη καὶ πραοτάτη. Supra de eadem Horme καὶ τὰ ἄλλα δὲ πραοτάτη τέ ἐστιν — καὶ φιλανθρωποτάτη. In proximis Mauricius Hauptius, V. Cl. coniecit ἐπικεκλασμένα ἀν φαίνοιτο. Mihi legendum videbatur φαίνεσθαι. Optativum natum existimabam ex sequente φαίνοιτο.

8 δεραίων Schneiderus: δερέων (sic) codex: δέρεων Holste-

niana. Mox codex τ' ο ἐπίσω.

9 ξυμπεπηγυίας et πεπηγυῖαν eodex: ξυμπεπληγνίας et πεπληγυῖαν Holsteniana. Cf. 12, 4. Plutarch. Symp. Qu. p. 680, D. Bast. Ep. Cr. p. 82.

στερροί. Codex στεροί, ut dubitare possis, στερροί ne fuerit ab Arriano an στερεοί. Vid. ad 35, 4.

10 λαγῶ. Ita primus Schneiderus, ni fallor: λαγὼ codex. Cap. VI, 1 οἱ κύνες. Lege αἰ κύνες.

Cap. VII, 1 ές έκάτερα τεκμηριούσθαι. Dictum est ut ές οὐδέτερα ἰσχυρίζεσθαι Anab. 4, 28, 2. ές οὐδέτερα πείθειν Αρρία. Bell. Civv. 1, 4.

εί δε έστιν ας εύροις αν πρός μεν τούς αγνώτας χαλεκάς. Particulae ei - ar praeter hunc locum in Arriani libris semel conjunctae reperiuntur Anab. 4, 3, 6; ubi Pflugkius malebat aα̃οα. De nostro loco sententiam sustinere iuvat; sed non indignas censeo particulas istas Epitomatore Apollodori, (Bibl. 3, 1, 3: εί τι αν εύξηται) cui neque pluralem οὐρανούς eripere debebat Heynius (ibid. 1, 6, 1.). In Eusebii Vit. Constant. 3, 20: xx γάρ, εί τι δ' αν έν τοῖς άγίοις τῶν ἐπισκόπων συνεδρίοις πράπτ ται, τούτο πρός την θείαν βούλησιν έχει την άναφοράν cave offendas in de particula, v. eundem ibid. 3, 19: ir oneo d' - μιᾶ καὶ συμφώνο φυλάττεται γνώμη, άσμένος τοῦτο καὶ ή ύμετέρα προςδέξηται σύνεσις. ibid. c. 31: περί δε τῶν κιόνων είτουν μαρμάρων, α δ αν νομίσειας είναι τιμιώτερά τε και χρησιμώτερα, - προς ήμας γράψαι σπούδασον. c. 53: ίν' άνευ τικός ύπερθέσεως και τα είδωλα όσα δ' αν έπι τοῦ προειρημ**ένου εύρί**σκοιτο τόπου, πυρὶ παραδοθη. Geopon. V, 2, 10: καὶ όλως όπου δ αν φυτευθή το τούτου του οίνου φυτόν, των αλλων πολλφ καλλίονα οἴσει τὸν καρπόν. Athanas. c. Gent. Or. p. 6; — οκον δ' αν αύτον τη όξύτητι των Ιππων φέροι.

καὶ τοῦτο ἀγαθὸν μᾶλλον ἢ κακόν. Particula καί elicienda videtur.

3 εἰκῆ. Codex εἰκῆι. Totum locum sic corrigendum arbitror: ὅσαι δὲ ἀνθρώπους δεδίασιν καὶ ὑπὸ ψόφον ἐκπλήττονται καὶ θορυβώδεις εἰσὸν ἐπὶ πολλὰ καὶ εἰκῆ κινοῦνται (καὶ γὰρ ταῦτα ἀλογίστων ἐστὶν καὶ οὐκ ἐμφρόνων), καθάπερ ἄνθρωποι εἰ δειλοὶ καὶ ἔκφρονες, οὕτω δὲ καὶ αὶ κύνες αὶ τοιαῦται οὕποτε ἀν εἶεν γενναῖαι. Constructio similis est ei quae legitur 24, 5: οἱ δὲ, καθάπερ Ἀθηναῖοι Μήδων ἐκράτησαν ναυμαχία περὶ Ἀρτεμίσιον ἡ περὶ Σαλαμῖνα καὶ Ψυτταλίαν ἡ αὐθις περὶ Κύπρον, οῦτω δὲ καὶ ρῦτοι τῶν θηρίων ἐκ τοῦ ἐμφανοῦς πρατοῦσιν.

4 qu. In codice nostro hoc vocabulum ita scriptum, ut prae-

ter spiritum etiam coronis compareat: 🦮 v.

σύν Holsteniana; ex codice revocandum ξύν.

5 οία τε codex a prima manu: οίά τε a secunda.

6 οὐδὲ τὸ ἴστασθαι δὲ ἐν πεδίφ λυθεῖσαν κύνα ἀγαθόν. Iniuria Sauppius, Vir doctissimus, coniecit οὐδὲ τὸ ἴστασθαί γε, ν. Χεπορh. Anab. 1, 8, 20: οὐδὲ ἄλλος δὲ τῶν Ἑλλήνων ἐν ταύτη τῷ μάχη ἔπαθεν οὐδεὶς οὐδέν, quem locum acceptum refero Krügero Gr. Gr. §. 69, 32, 10. Antig. Caryst. Hist. Mir. IV: οὐδ ἐν Σερίφφ δὲ οἱ βάτραχοι φθέγγονται.

7 άβρόν codex: ἀκρόν Holsteniana. Cf. Bast. Ep. Cr. p. 93.

λαμπρύνωσιν. Xenophontis libellum, ex quo λαμπρύνειν in nostrum locum transscriptum est, Schneiderus citavit. Videtur autem Arrianus hanc vocem apud Xenophontem intransitive accepisse, ut nil mutare, quam cum Schneidero mediam formam reponere malim. Similiter cap. 25, 7. 8 de leporibus canibusque legitur ὑποχάμπτειν, in Arriani libris praeterea inauditum. Nimirum surripuit hoc vocabulum scriptor eidem Xenophonti (Cyneg. 5, 16). Mox de triremibus dicturus retro versis venatorio verbo uti non poterat. Dixit igitur χαθάπερ αὶ τριήρεις εὐθυπλοοῦσαι οὐχ εὐμαρῶς ἐπικάμπτουσιν, ut erraverit Schneiderus, verbum ἐπικάμπτειν nonnisi orationis variandae causa adhibitum ratus.

Cap. VIII, 2 κράτιστον γὰρ αυσί τοῦτο σιτίον: καὶ οὐ δέος, μὴ ὑπερεμπλησθεῖεν ὑπ' αὐτοῦ Holsteniana; in codice legitur αυνί et ὑπερεμπλησθεῖη ἀπ' αὐτοῦ. Ex his unum spernendum paenultimum vocabulum est, non male illud ab Holstenio mutatum in ὑπ' v. Anab. 6, 25, 5: ἀμφὶ δευτέραν φυλακὴν τῆς νυκτὸς ἐμπλησθεῖς ὑπὸ τῶν ὅμβρων ὁ χειμάρρους ὁ ταύτη ἡέων.

αμειτον δε εί και ξηρά τη τροφή χαίροιεν. Και particulam

deletam malim.

3 καμούση. Soribendum videtur καμνούση hic et infra §. 4. In fine capitis recte καμνούση legitur. Cf. Anab. 6, 25, 2: τοὺς νόσφ κάμνοντας. ibid. 3, 20, 1: τῶν τε στρατιωτῶν πολλοὶ κάμνοντες ὑπελείποντο καὶ ἵπποι ἀπέθνησκον. Peripl. 6, 2: καὶ τὰ ὁπλα είδον — καὶ τοὺς κάμνοντας. ibid. 10, 3: καὶ τοὺς κάμνοντας καὶ τὸν οῖτον. Geoponn. 12, 13, 6: τὰ στρώματα

τοῦ κάμνοντος. ibid. §. 15: τὰ φύλλα τῆς θρίδακος — ὕπνον ἐπάξει τῷ κάμνοντι. Max. Tyr. Diss. 24, 8: κυκεῷ δὰ Πραμνίον διδοὺς τοῖς κάμνονσιν  $^{11}$ ). Quam hoc loco inserendam suasi literam eximamus nomini Εύνθεμις Hist. Ind. 18, 7.

äλφιτα Schneiderus: ἀλφίτον codex. Minus bene Blancardus ἄλφιτον, quo numero Arrianus non usus est; deinde etiam, si librarii nostri manum noveris, non ἄλφιτον, sed ἄλφιτα facillime in ἀλφίτον abire potuisse concedes.

4 σχυλαχευομέταις codex: σχυλευομέταις Holsteniana. hoc loco a principe editore syllaba temere praetermissa est, ita infersa syllaba librarii corruperunt Heraclitum de Alleg. Hom. 19: έπειδή γάο ὁ Άχιλλεύς ὑποπλέως ὀργής γενόμενος, ὧομησεν ἐπὶ τὸν σίδηρον, ἐπισκοτουμένου τοῦ κατὰ τὴν κεφαλὴν λογισμοῦ τοῖς περί τὰ στέρνα θυμοίς, κατ' όλίγον έκ τῆς ἀγανακτούσης μέθης ὁ νους έπὶ τὸ βέλτιον ἀνένηψεν. Legendum est έκ τῆς ἀτακτούσης μέθης. In conclamato Longi loco 3, 3: λάβροι μεν οί γείμαρροι κατέρρεον, έπεπήγει δε κρύσταλλος τα δένδρα εφκει καταπλωμένοις propono τὰ δένδρα ἐώχει κατεσκελετευμένοις vel quod a literarum ductu propius abest κατεσκλημένοις codem sensu. Posteriorem formam tuetur ἐσκλῆσθαι apud Cornut. de Nat. D. 33. p. 203. In Aeliani Var. Hist. 7, 8 fortasse legendum est ἀπέχειρε δὲ καὶ τοὺς πλοκάμους τοὺς ἐαυτοῦ, Όμηρικόν πάθος δρών. Libri τούς πολεμικούς και άγαθούς και έαυτόν. Mox cap. 11 scribe καὶ τὰ ὑποδήματα τὰ αὐτὰ φορείν τοίς άνδράσιν.

έπειδάν Holsteniana: ἐπειδ' αν codex.

άποπαύσωνται τοῦ γάλακτος. 5, 2: τοῦ δρόμου ἀπεπαύσατο. 31, 3: ἀποπαυσαμέναις δὲ οἱ μασθοὶ σφριγῶσιν.

έντατον Holsteniana: ἔνατον codex, quod revocandum. In Periplo constanter scribitur ἐνενήκοντα [ibid. 12, 3 haec forms ex Palatino restituenda].

ἀγαθὸν δὲ καὶ ἡ ἀσιτία καμνούση. ἀγαθόν, quod in codice deest, egregie supplevit Holstenius. In margine Palatini lineola (/) appicta est, qua librarius locum sibi suspicionem movisse significat.

Cap. IX. 1 ὑπό του τῶτ ἀταγκαίων Holsteniana: ὑπὸ τούτου τῶτ ἀταγκαίου codex. Μοκ codex δᾶν (sic).

έπιστάξειε. Soloece Zeunius ἐπισφαδάξειε. Nec multum prefeceris cum Sauppio scribens ἐπισφαδάσειε: neque enim aliume de hoc composito constat, neque apta huic loco videtur praepesitionis potestas. Suspicabar: οὐδ΄ εἰ ἐπικλάγξειε θαμικά ἐν τῷ ἔπνφ, quanquam nolim hanc coniecturam certam praestare.

θαμινά. Hoc vocabulum, nisi fallit memoria, Arrianus in

11) Proxima paragrapho spud Maximum leguntur haec: Ἡσιόδφ δὶ ἀεἰδουσιν αὶ Μοῦσαι τι ἄλλο ἢ γυναικῶν καὶ ἀνδρῶν καὶ ποταμῶν ἔρωτες καὶ βασιλέων καὶ φυτῶν; ubi βασιλέων vario modo persanatum iverunt viri critici. Coniicio equidem a scriptore fuisse ἀλόγων.

natico tantummodo arcessivit, v. 5, 3. 14, 1. 16, 3. 17, 2. , 2. Eadem vox Appiano in deliciis est Bell. Hisp. 2. 53. 66. . Annib. 34. Syr. 9. Mithr. 33. 40. Illyr. 16. Civ. 1, 36. . 117. 2, 56. 121. 3, 9. 21. Pun. 120.

2 ως ἄνθρωπος μεν συγκαθεύδων κυσιν άφαιροῖτο χρωτός τὸ αρὸν Holsteniana. Εκ codice corrige: ως ἄνθρωπος μεν συγθεύδων κυνὶ άφαιρεῖ τοῦ χρωτός τὸ ἀνιαρόν. Porro ἀνανόμεναι in codice legitur, non ἀμπαυόμεναι (Lobeck. ad Phrym. O); tum deinde ωστε ψώρας ἐμπίπλασθαι τὸ πολὺ, ὁπότε ταυτῷ ἀναπαύοιντο, denique δηλοῖ (non τούτου) δὲ τὸ αῖτιον ὶ ἡ ὀδμὴ, ἐπειδὰν εἰςἐλθης οῦ κύνες πολλαὶ ἀναπαύονται.

3 ὀδμή — χαλεπή. Appian. Hisp. 97: ὀδώδεσαν δὲ χαλε-

Cap. X. In lemmate et in textu codex τρίψις (τρίψις Saupcorrectio est); tum recte ταῖς κυσὶν (τοῖς ed. princ.) et καὶ ις ταύτας δεί (δεί ταύτας eadem) ἀποτρίβειν. Admonet levis rborum transpositio ut tribus locis eodem nomine gravius aftis succurram: Achilles Tat. IV, 11. p. 92 de Nilo: errevver de οιορήγουται τη γη και έξ ένος ποταμού γίνονται τρείς, δύο μέν κτέρωθεν λελυμένοι, ὁ δὲ είς, καὶ την γην είς τὰ σχίσματα Δέλτα ιών, ωσπερ ην φέων πρίν λυθη. Scribendum arbitror: καὶ έξ ές ποταμού γίνονται τρείς, δύο μέν έκατέρωθεν λελυμένοι καὶ ν γην είς τὸ σχημα τοῦ Δέλτα ποιοῦντες, ὁ δὲ είς τπες ήν φέων, πρίν λυθη. De formula ποιείν τι είς τι conras Geopp. 10, 19, 1: είδωλόμορφον τον προεισημένον καρπον γιήσεις είς πρόσω πον άνθρώπου η άλλου ζώου κατά τόνδε ν τρόπον. Arrian. Anab. 6, 29, 5: αὐτὸν δὲ τὸν τάφον τὰ μὲν τω λίθου τετραπέδου ές τετράγωνον σγημα πεποιησθαι. - Charito V, 5. p. 117, 1: ωσπες γας έπί τι τραυμα έρωτικόν ν παλαιάν επιθυμίαν σφοδροτέραν αύθις ελάμβανε πληγήν. Lege: τπερ γάρ ἐπί τι τραῦμα παλαιὸν τὴν ἐρωτικὴν ἐπιθυίαν σφοδροτέραν αὐθις έλάμβανε πληγήν. Cf. VIII, 5. p. 182, ι: ἀκούσας δε τὸ ὅνομα βασιλεύς ὡς ἐπὶ τραύματι παλαιῷ πλην έλαβε καινήν. Iacobs. Anim. in Eurip. p. 313. Schaefer. ad yttenb. Ep. Cr. p. XX. - Ioseph. Maccab. 9: 21 8 01 7600res ν Εβραίων διά την ευσέβειαν και βασανισμούς υπρμείναντες ευβησαν, αποθάνωμεν αν δικαιότερον ήμεις οι νέοι τας βασάνους is σων αναγχων ύπεριδόντες. Scriptor sine dubio dederat: τας ιάγκας των σων βασάνων ύπεριδόντες. Cf. Zosim. 4, 14. 188, 11 : τῷ τῶν βασάνων ἀνάγκη. Plutarch. Parall. Min. 2a: 🕯 ύπομείνας την άνάγκην τῶν βασάνων έλευθερώθη τῶν σμῶν.

3 γλούτους codex: γλωτούς Holsteniana. Saepissime in anu scriptis duae literae in omega coaluerunt <sup>12</sup>). Hist. Ind.

<sup>12)</sup> Anab. 6, 26, 3: καὶ τοῦτο οὐ χαλεπῶς συλλίξαντες σπουδή λίναι οὸς Μλίξανδρον. Nonne καὶ τοῦτο ἐν κάλπαις συλλίξαντες? Eadem

26, 5: φρέατα δε δρύξαντες ύδωρ δλίγον και πονηρόν (ita cum Schmiedero lego) άρυσάμενοι ταύτη μέν τη ήμερη έπι άγκυρέων ώρμων. Scr. ωρμεσν. Plutarch. de Fluviis 5, 3: Boρέας & έρωτικήν έπιθυμίαν Χλώριν άρπάσας την Αρκτούρου θυγατέρα κατήνεγκεν είς τινα λόφον. Ibi calidius a me Gelenii coniectura in orationem recepta est Xlopir. Codex your, idque in Xiνην mutandum est. Scilicet prava falsarii libido rerum memorian hoe loco ut alibi conturbans, Chionen, filiam Boreae 13), uxoren eiusdem esse voluit, quemadmodum ille Taygeten non matrem Lacedaemonis, id quod reliqui tradiderunt, sed uxorem nominavit XVII, 1. Heraclit. de Alleg. Hom. c. 69: δεῖ δὲ τῷ τεγνίτη πρὸς τὸ κατασκευαζόμενον καὶ Αφροδίτης. οθεν, οίμαι, διὰ πυρός μαλάξας τὸν σίδηρον ἐπαφροδίτφ τινὶ τέγνη τὴν ἐργασίαν κατώρθασεν. Scribendum nisi egregie fallor, έπαφροδίτφ τινὶ τέγνη την έργασίαν καθωράϊσε.

ομοπλάτας Holsteniana: ώμοπλάτας spiritu aspero codex. Ceterum recte Schneiderus articulum praefigendum censuit. Proxima vox ώςαύτως in codice divisim exarata ώς αύτωσ eodem que modo infra 26, 3. 28, 3. Antig. Hist. Mirab. 20. p. 67, 6.

103. p. 86, 4.

έπει δ' αν Zeunius barbare; legendum est secundum codicem

έπειδάν δ. Holstenius έπειδάν omisso δέ.

Cap. XI, 1 ωσπερ τι (codex ωσπέρ τι) άλλο. Tact. 37, 1: καὶ τοῦ τε άκροβολισμοῦ τὸ συνεχές καὶ τοῦ κτύπου τὸ άνεκλείκον ώσπερ τι άλλο έκπληκτικόν φαίτεται. Vid. Krüger. ad Arr. Т. 2. р. 162.

2 αμπαύεσθαι codex, qui eandem formam praebet 14. 4. .28, 2. Alium infra habes ionismum τελεωθείς 25, 6. 26, 2; neque hic magis mirus videbitur quam qui apud Appianum leguntur πολλός Civ. 4, 36. 77. έγκύρσαι ibid. 4, 111. Annib. 37. [cf. Arrian. Hist. Ind. 20, 2. 22, 6. 32, 12. 34, 4.] κληίζειν Syr. 17. 63. Civ. 1, 1. 2, 39. [cf. Arrian. Peripl. 24, 3. Polyaen. 1, 2, 1. 4, 1. 19, 1.] ovrexa Pun. 65. Mithr. 62. 114. Civ. 2, 13.

vox reddenda Philostrato 2, 9. p. 69, 9: lac.: γέγραπται καὶ ή Audia τὸ αίμα ύποδεχομένη, και χονοώ γε, ώς δυᾶς, τῷ κόλπῳ [Scr. και χουσή γε — τῆ κάλπη] et fortasse I, 4. p. 9, 20 ubi vulgo legitur: δεξώμεθα,

οί πατ. το αίμα, κόλπον αὐτῷ ὑποοχόντις.
13) Apollodor. 3, 15, 2. Ibidem § 1. p. 118, 13 edit. Western. verba ην ήρπασε Βορέας glossatorem sapiunt. Apollodorus primam Erechtheidum mera nomina affert, tum ad fata earum deinceps enarranda pergit his verbis: Χθονίαν μέν οὖν. Non igitur praeripere potuit, quod proxima demum paragrapho accurate expositurus erat. Porro scriptum malim και οπότε άλλη συνευνάζοιτο (libri συνηυνάζετο) et έχοντος οδν airov zvra ragir zal (in libris zai deest; sed quam nescio quis intrusit 7) particulam, ea Apollodorus alibi copulandis substantivis usus non est) απόντιον εθυβόλον. In Cornut. de N. D. II. p. 9: και γάρ Πλάτων ό τιλύσοφος Δία τὸν σύμπαντα κόσμον εξωνόμασεν είναι novissimam vocem iniuria Osannus abesse mavult. Vide Pausan. 2, 19, 15: ਇੰਨ੍ਹਿ ਹੋਏ ਜਲ੍ਹੇ ਦੇਸ਼ਤਾਂνος ταύτης πύρ καίουσιν, όνομάζοντες Φορωνέως εξναι.

17. 29. 3, 21. 32. 35. 4, 48. 80. 103. 5, 77. 78. zípovodai 14) <sup>2</sup> Syr. 65. Civ. 2, 110. 5, 44. ἐπεί τε <sup>15</sup>) Civ. 1, 72. 4, 136 alii. " In Hist. Ind. 16, 8 ex Paris. A resuscitandum ωμοβόϊται coll. # Herod. VII, 79. Firmat hanc lectionem Bombycinus Vindobonensis, qui liber iu plerisque gemellus Parisini optimi Ionicas for-■ mas longe plures illo propagavit, veluti saepissime έωντοῦ, quod Dübnerus V. Cl. in codice suo ne semel quidem reperiri testis st. Cuius generis nonnulla ex solo Vindobonensi revocanda sunt, ut μεσαμβρίην 3, 8. 25, 8 16). ἀπ' έσπέρης 3, 4. τουτέων 4, 11. 6, 5. avréwr 6, 5. avroicis 17) eigeprerai.

Cap. XII, 1 τουλάχιστον Holsteniana: τ' ο υλάχιστον codex. 2 ταὐτὸ (τ'αὐτὸ codex) τοῦτο. Supra 2, 3: ταὐτὸν 🤼 τοῦτο δοκεί ἄν μοι ἀποφήνασθαι περί τῶν κυνῶν. 5, 4: καί 🖪 πρός έχεινον τὰ αὐτὰ ταῦτα δρᾶ. Anab. 6, 20, 5: μέρος δέ τι της στρατιάς τὰ αὐτὰ ταῦτα έργασαμένους κατὰ τὴν παραλίαν • έπεμψεν. Peripl. 1, 4: έν τῷ αὐτῷ τούτῳ σχήματι. Hist. Ind. 9, 3: καὶ ἐκ τοῦδε ἄπαν τὸ γένος τοῦτο ὅπου ἡ Πανδαίη ἐπῆρξε, 🗲 ταύτὸν τοῦτο γέρας έχειν παρά Ἡρακλέος.

έπὶ δυοίν Holsteniana: ἐπὶ δυείν codex, unde efficiendum est ἐπιλύει» 18). Iam apte sequentur haec: πολλάς δὲ μὴ λύει» 🟓 ἐν ταὐτῷ. Philostratus Imagg. p. 139, 9 ed. Iacobs. de Philocteta: ό δε νύν ένταύθα ξυμπεπτωκότι διά την νόσον τω προσώπω, ξυντεφη όφουν έπι κώ όφθαλμώ έφέλκων, κάτω που και έν βάθει 🔁 όντας, καὶ άμενηνὸν ὁρῶντας κτλ. Coniiciebam ἐπὶ τω ὀφθαλμώ 💻 — κατωπούς κ. έ. β. όντας. Alexander Aetokus ap. Parthen. XIV: ή δ' ύπὸ δειρην Αψαμένη σύν τῷ βήσεται είς Αΐδην. Fortasse: άψαμένη σχοίνον 19). In Hist. Ind. 36, 4 Geierus ουτ' 💆 οὖν κινδυνεύειν perperam mutavit in οὖτ' ἀνακινδυνεύειν, cuius compositi apud Arrianum desidero exemplum 20). Neque in οὖτ'

.

<sup>14)</sup> Krirrups, cuius unum ex Eusebio in Thes. Didot. adscriptum video exemplum, saepius in Appiani libris deprehendi, xxirvirres Civ. 1, 71. 4, 35. xrerruuerns ibid. 1, 2.

<sup>15)</sup> Enst ve do Arrian. Hist. Ind. 9, 2.

<sup>16)</sup> Hanc formam reliqui codices in uno nomine proprio Μεσαμβείη custodiverunt Hist. Ind. 39, 2. 3.

<sup>17)</sup> Codex αὐτοτοψη εἰςέρχεται, interposito iota ab antiqua manu.

<sup>18)</sup> Kura enslieur 20, 4. 25, 5. laya 15, 1. 22, 1. eni layar 31, 4.

<sup>19)</sup> Habet ille προκινδυνεύω ξυγκινδυνεύω διακινδυνεύω.

<sup>20)</sup> Ibid. VI: και επιθείς τον Δυίαντα ώτιο συνεπισφάξειν. και την Παλλήνην. Codex a prima manu: οιστεοσιν επισφάξειν (sic), quod recenlissima manus in ผู้อาจ อยาอลเออน์สิยเา commutavit. Fuisse coniicio อไอร te ήν συνεπισφάξειν. [De formula σζόν τε εξναι, velle, v. Meinek. ad Parthen. p. 322. Seiler ad Long. p. 312. Achill. Tat. IV, 1. Alciphr. I, 3, 13. 55. Aristaen. 1, 4. Ioseph. Antt. 4, 6, 3. 8, 8, 3. 12, 11, 1. 14, 7, 1. 18, 6, 5, 8, 1. B. I. 4, 11, 3.] Achill. Tat. VIII, 6. p. 174, 24: ωπα δὲ ἐντὸς Διλεξ, τοπαῦια καὶ ὁ τοῦ Πανὸς ἐν τοὸς στὸμασιν αύλετ. Fortasse: εν τοτς δακτύλοις λαλετ. Theodor. Prodr. Rhod. IV. p. 173: Bangaiger aurais nut per' autor Zuriger. Ser. Bangais ουν αθτατς. Vide ibid. I. p. 38: φόρτου μετ' αθτού και σθυ αθτοτς αν-

είχε. Mihi scribendum videtur ἐπὶ πολύν μὲν χρόνον πράγματα είχε πηγνύσα τὸ γάλα. Cf. ibid. 2, 4: παίτοι πολλάκις μὲν πράγματα ἔσχο ν ἐρίφους γαλαθηνοὺς διώκων [paulo ante lege λευπὸς ὅσπερ γάλα, ξανθὸς ὡς πῦρ, στιλπνὸς ὡς ἄρτι λελουμένος omisso καί] 25). Lucian. Door. Diall. 4, 5: πράγματα ἕξεις ἀγρυπνῶν.

3 ωα Holsteniana: ωια codex.

οὐ γὰρ Ιστιν Sauppius: οὐ γάρ ἐστιν codex. Tum idem ἄσθμα. Correxit Holstenius.

άναπαύει. άμπαύει codex et Holsteniana.

5 ἀποκαίονται Schneiderus: ἀποκναίονται codex.

έστιν αι codex ut Sauppiana: έστιν αι Holstenius.

ὁήγνυνται. Malim ὁήγνυται. Neque enim alterum in hoc libello exemplum verbi pluralis cum neutro plurali coniuncti reperitur. Vid. Ellendt. ad Arrian. T. I. p. xxI s.

κοῦφός τέ έστιν Holsteniana: κοῦφος τέ έστιν (sic) codex.

Cap. XV, 1 λαγφ Holsteniana: λαγωτώι codex eraso priore iota.

άλλά γε εξ εὐνῆς ἀνιστάμενον Holsteniana. Inter primam et secundum vocem in codice spatium est duarum fere literarum capax. Quid interiectum fuerit, cum membrana illo loco perforata sit, dignosci nequit. Relictum est ἀλλ'.." γε, quanquam mihi de spiritu et notatione non satis constat. Fuit fortasse, ἀλλ' ος γε εξ εὐνῆς ἀνιστάμενον. In proximis verbis καὶ ξὺν βοῦ καὶ κυνῶν ἐπικειμένων ineptum est alterum καί. Corrigendum puto καὶ ξὺν βοῦ τῶν κυνῶν ἐπικειμένων, nisi si quis gravius aliquod vitium subesse contendat, siquidem βοῦ non ita recte dici videtur de canum latratu, quibus alibi in hoc libello tribuitur sola κλαγγή.

πατάσσειν Holstenius: πατάσσει codex.

μηδεν — μήτε επιδειξάμενοι μνήμης ἄξιον. Vid. Anab. 6, 9, 5: εγνω δε ὅτι αὐτοῦ μεν μένων κινδυνεύσει μηδεν ὅ τι καὶ λόγον ἄξιον ἀποδειξάμενοι. Ellendt. ad An. 5, 18, 4. Neque tamen hoc loco quidquam novandum est. Cf. Appian. Hisp. 60: καὶ ἔργα μέγιστα ἐπεδείξατο. Pun. 57: πολλὰ καὶ τύχης καὶ δυνάμεως ἔργα ἐπεδείξατο (λαμπρὰ ἔργα ἀποδεικνυμένω ibid. 6). Civ. 3, 70: καὶ πολλὰ καὶ πρὸς τούςδε ἔργα λαμπρὰ ἐπεδείξαντο. Lobeck. 24 Soph. Ai. p. 298.

Rudolphopoli.

Rud. Hercher.

### (Continuabitur.)

23) Long. II, 15: οία μὲν ἐσθης ἀπόλωλεν, οίος δὲ κόσμος κυνῶν, ὅσον δὲ ἀργύριον. Canes quum venatum eductae essent e navi (vid. c. 13.14), perire non poterant in illa. Scripsit Longus, ut opinor, οίος δὲ κόσκος σκευῶν.

### XIII.

eber das sogenannte hen dia dyoin im lateinischen.

Unter den uns vorliegenden paragraphen über das hendiaoin von Nägelsbach und Zumpt und dem buche über dieses cael von Roth giebt letzterer die weiteste erklärung von dieser Nachdem er mehrere ziemlich auf dasselbe hinauskommende geführt hat, bekennt er sich zu der Ruddimannschen, die so itet: Figura ea est, cum quod re unum est sic effertur quasi o essent. Den zweck und die wirkung derselben giebt er in genden worten an: Si quod re unum est sic effert quasi duo sent, animum legentis excitat ad rem unam ex duabus vel ciendam vel conficiendam, quod dum agit animus voluptario odam motu impellitur. Unterlassen wir es zu urgiren, dass oth auf diese weise ein doppelt geschliffenes glas zu einem henid. macht, und gehen wir auf das ein, was er unter dieser erärung verstanden haben kann. Er selhst erläutert seine definin nicht an einem beispiele, sondern hofft, dass durch die un-1 anzuführenden die richtigkeit derselben dargethan werden Da es sich hier um den ausdruck von begriffen handelt, ssen fassung in den verschiedenen sprachen variirt, so kann ter jener erklärung nur verstanden werden, ein hendiadyoin sei ler ausdruck eines begriffs durch zwei worte, eine erklärung, ebenso wie wenn man Roths worte ganz in ihrer allgemeinit fasst, so auch auf das gebiet des wortausdrucks beschränkt, ch viel zu allgemein und nichtssagend ist, um auf richtigkeit spruch zu haben; denn es müsste demnach z. b. die grosse anhl der in jeder sprache vorhandenen ausdrücke wie "haus und f u. s. w." hierher gehören, deren addition gleichsam eine mme ausmacht, während das beim hendiad. gerade das wichtige dass nicht von einer quantitativen aneinanderreihung von mmanden zu einem ganzen die rede ist, sondern die qualitäten ies einzigen untheilbaren oder wenigstens ungetheilten begriffs sondert hingestellt werden.

Begründen kann man aber wohl schwerlich die wahl einer

figur abgeschmackter, als es Roth in den eben angeführten worten thut.

Gerade in den dem Rothschen entgegengesetzten fehler verfällt Nägelsbach, den, dass seine definition gar nichts sagt. Nach ihm entsteht ein hendiad. dadurch, dass zwei begriffe, von dezen der eine dem andern logisch subordinirt ist und ihm inhärirt, die also ein logisches er bilden, dadurch zu einem dvo gemacht werden, dass man sie als coordinirt nebeneinanderstellt. Zum beweise erläutert er seine behauptung an dem beispiele jugendlicher kräfte, in welchem logischen εν das adjectivum jugendlich dem substant. kräfte subordinirt sei und ihm inhärire, dadurch aber, dass beide coordinirt zusammengestellt würden, jugend und kräfte, das & zu einem δύο gemacht und durch substantivirung des adjectivi für dasselbe ein ersatzmittel gefunden sei. Statt aber durch die sen nachweis wenigstens seine ansicht näher zu erläutern, went auch nicht zu begründen, muss der leser dadurch nothwendig irre werden, denn statt ihn aufzuklären, hat Nägelsbach nunmehr der begriff logische subordinirung und inhärenz so in frage gestellt, dass man unmöglich wissen kann, was er darunter versteht, verstanden wissen will, und dann was der ganze paragr. bedeutet Erstlich ist nicht abzusehen, wie das adj. jugendlich dem subst. kraft logisch subordinirt oder coordinirt sein kann, denn in solchen verhältnissen können eben nur gleichartige dinge stehen wie substantiva mit substantiven, zweitens aber ist, abgesehen davon, der begriff jugend eher dem begriffe kraft untergeordnet, als umgekehrt ebenso wie in einem folgenden beispiele natürliche schüchternbeit natura pudorque unmöglich etwas anderes das logisch übergeordnete sein kann als natura, also in der deutschen übersetzung das adjectivum. Nach der ganzen art aber, wie Nägelsbach seine definition des hend. am beispiele erklärt, ferner daraus, dass es sich bei ihm um grammatischen ersatz des adj. durch subst. handelt, wird man darauf geführt, dass er jedesmal das was im deutschen adject. ist für das logisch subordinirte und inhärirende erklärt; denn sonst ist es vollständig unerklärlich, wie er dazu gekommen sein kann, die kraft der jugend übersuordnen. Freilich aber kommt man auch bei dieser annahme nichts weniger als zu einiger einsicht auch nur über seine meinung, denn man bleibt dann vollständig im unklaren, was es mit einer solchen logischen subordination des adj. unter sein subst. auf sich hat, welches adj. logisch subordinirt ist, welches nicht, oder ob alle, und wo diese auch nur in den von ihm angreführten beispielen zu suchen ist: jugendliche kräfte, laute bewunderung, buntes murren, systematische gelehrsamkeit, wissenschaftliche kenntniss, verdacht begründende wahrscheinlichkeit, blinder zufall u. s. w. Sollte er aber wirklich unter logischer subordinirung und inhärenz ein solches verhältniss verstehen, wonach ein begriff als der weitere den andern nothwendig oder auch individuell

im bestimmten falle involvirt, so bin ich ausser stande ein solches auch nur in der hälfte seiner beispiele zu entdecken, am wenigsten wenn das substantivum der übergeordnete sein soll.

Ziemlich dasselbe was Roth sagt Zumpt vom hendiad., er nennt es einen begriff durch zwei von einander unabhängige wörter ausgedrückt, indem der abhängige genitiv oder das adjectivum mit dem substantivum zusammen einen begriff ausmachen, und nennt unter andern die beispiele paterae et aurum, aestus febrisque goldene schüsseln und fieberhitze. Da er sich mit dieser definition begnügt, sind wir berechtigt, ebenso der arme mann und nachtwächter für einen begriff und weil diese auf dieselbe weise im deutschen gebildet sind wie jene des ausdrucks durch hend. für fähig zu halten. Bloss die äusserliche erscheinung des hend. giebt Bremi zu Nep. XV. 1. 3. an, nur um die deutsche übersetzung bekümmert, von der er bloss zwei arten kennt, in der erklärung der bestimmten beispiele ist er jedoch wie sonst auch hier genau, siehe diese note zu ende und zu XXIII, 8. 1. Krüger p. 970 definirt so: verbindung zweier begriffe durch beiordnung anstatt durch unterordnung, was natürlich ebenfalls nichts sagt. Ebenso unzulänglich ist, was Reisig und Haase von der figur sagen.

Es ist aber leicht ersichtlich, wie die letztern erklärungen der wahrheit weit näher kommen als Nägelsbachs, denn dass es sich beim hendiad. wirklich um den ausdruck eines begriffs durch zwei wörter handle, zeigen die heispiele auf den ersten blick. Es ist also nur nöthig die zu weite definition gehörig zu beschränken, während wir gesehen haben, dass die Nägelsbachsche über - und unterordnung der begriffe für die meisten fälle gar nicht passt, woraus folgt, dass sie für das wesen des hendiad. gleichgültig sein muss. In welchem andern verhältnisse aber die zwei zu einem hend. verbundenen wörter stehen, mag an einem beispiele am besten erläutert werden. In dem oben angeführten paterae et aurum macht die deutsche übersetzung aus dem einen ein adjectiv goldene schüsseln; dass im lateinischen dafür das substantiv gold steht, beweist offenbar, dass diesem eine grössere wichtigkeit beigelegt werden soll, als es geschehen würde in dem vollständig statthaften und sogar gewöhnlicheren paterae aureae. So werden also die zwei begriffe coordinirt, die freilich vorher durchaus nicht sub- oder superordinirt waren, sondern von denen der eine einen gegenstand, der andere eine diesem zufällig anhaftende eigenschaft bezeichnete. Es muss also der ehemalige adjectivbegriff, weil er eben sonst als adj. hingestellt sein würde, seine stellung als solcher verlieren und eine wichtigere einnehmen, durch welche die substanz des goldes, die die schüsseln ausmacht, micht mehr das blosse goldensein, das den schüsseln anhaftete, in den vordergrund tritt. In welchem sachlichen verhältnisse nun aber das so zum substantiv gewordene aurum zu den paterae

liche drohungen, drohende worte, wortdrohungen, drohworte u. s. w., deshalb weil die worte in nichts als drohungen bestehen und diese in nichts als den worten, man also nicht denken kann sowohl mit drohungen als mit worten. Dagegen wird man allerdings comitas et alloquia besser übersetzen freundliche zusprache u. s. w., kann sich aber auch gleich dem lateinischen ausdrückes freundlichkeit und zureden. Dann verliert aber der ausdruck des character des hend., denn ein deutsches hend. haben wir nicht. sondern nur aneinanderreihung verschiedner begriffe oder von synonymen, die aber ebenfalls erst durch ihre summation den ganzen begriff geben, während wie gesagt davon beim hend. nicht die rede ist, denn in flores coronaeque, colonia et veterani sind nicht blumen und kränze, veteranen und colonie gemeint, sonders der eine und ungetheilte begriff blumenkränze und veteranencolo-Das beispiel comitas et alloquia ist aber deshalb fähig als hend. gefasst zu werden, weil die comitas als alloquia sich äussern und alloquia eine erscheinungsform von comitas sein kann. Da aber Tacit. unter comitate et alloquiis officia provocare verstanden haben kann: im allgemeinen freundliches benehmen und dann auch jede art von zusprache, so ist die annahme eines hend. nicht nothwendig und die möglichkeit der deutschen übersetzung zuvorkommenbeit und zusprache oder dgl. gegeben.

Dasselbe findet in sehr vielen fällen statt, die entscheidung hängt vom belieben des lesers ab. Zunächst noch einige beispiele Sall. C. 7. Labor ac bellum kann gewiss hend. sein, so dass das mühselige, von dem die rede ist, in nichts als dem kriege besteht, und dieser nicht als gefahr oder ruhm oder sonst dergl., sondern nur als mühseligkeit sich äussert. Wie aber Roth p. 30. die stelle anführt (die jetzige lesart ist anders) ist dies unmöglich. Iuventus simul laboris ac belli patiens erat, wie schon das beigefügte simul beweist. Es heisst hier nicht nur mühseligkeiten, allerdings hauptsächlich im kriege, sondern auch das eigentliche kriegführen, gewissermassen magna et tolerandi et perpetrandi patiens. Ebendahin Liv. VII 39. Imperium atque honor. ib. 38. 45. Tac. H. III 48 foedus et leges, pax et conditiones.

Ebenfalls H. II 70 und ähnlich IV 49 Clamor et gaudium Roth p. 27. Entweder mit geschrei nicht nur sondern auch mit freudiger empfindung, aber auch mit freudengeschrei, laute freude zu erklären, d. h. ein begriff, in welchem nicht das gefühl und die äusserung des gefühls getrennt werden, wie dies selbst eigentlich im deutschen freudengeschrei liegt, sondern so dass felge und ursache verschwinden, das wort geschrei ausdrückt, als was die freude erscheint und diese als was das geschrei.

Hist. III, 48 Quem pecunia donisque ad societatem perpulerat soll wohl heissen durch geld und andre geschenke, liesse

sich aber auch übersetzen durch geldgeschenke. Ann. 111. 55. ex. Nostra quoque aetas multa laudis et artium imitanda posteris reliquit erklärt Orelli gewiss allein richtig Laudis i. e. virtutis bellicae et constantiae in toleranda principum saevitia, artium i. e. eloquentiae praesertim (soll heissen insbesondere), tum et poesin intelligit, obwohl an und für sich laus et artes als hend. wohl zu statuiren wäre, wenn man artes als künste, also als laus fasst, nur nicht wie Roth, der laus et artes erklärt bonae artes opp. malae artes, das dem parallel dann etwa infamia et artes hiesse. Vox precesque könnte hend. sein, da die bitten eine erscheinungsform des redens sein können und umgekehrt, in der stelle bei Tac. H. IV, 72. Qui vocem precesque adhibere non ausi, lacrimis ac silentio veniam poscebant kann es aber wegen des gegensatzes nicht so gefasst werden. Roth p. 27 und Orelli zu dieser stelle übersetzen laute bitten und stilles weinen. Die worte des Tac. sagen aber ganz klar folgendes: sie wagten erstlich überhaupt nicht zu reden und dann auch nicht zu bitten, deshalb suchten sie mitleid und verzeihung zu erlangen, indem sie keine worte gebrauchten und nur weinten, denn veniam poscere wörtlich zu nehmen ist unmöglich, da man weder verzeihung fordern kann durch thränen noch durch stillschweigen noch durch beides. Das ganze ist ein oxymoron wie σίγα λέγειν. Das deutsche stilles weinen aber würde nur ein ungenauer ausdruck sein für weinen und dabei still sein, wenn man nicht als gegensatz das laute d. h. geräuschvolle weinen hinstellt, was doch hier nicht gesagt werden soll. Es ist also auch nicht ein einziger und ungetheilter begriff damit ausgedrückt, denn wenn dies durch ein substant. mit einem adj. geschehen soll, so muss das adj. eine eigenschaft vom subst. angeben und es dadurch zu einem bestimmteren begriffe modificiren. Das adj. still giebt aber nicht an, wie das weinen beschaffen war, sondern sagt, beim weinen fand ebenfalls noch stillschweigen opp. vox statt, verbal ausgedrückt: der mensch weinte still muss, um dem lateinischen ausdrucke lacrimae ac silentium zu entsprechen, heissen: Er weinte und sprach dabei nicht, nicht aber: Er weinte still oppos. er weinte sehr laut.

Für das verständniss einer stelle wird sehr oft in der verschiedenheit der zwei auffassungen kein grosser unterschied liegen, wenigstens nicht so, dass geradezu ein grobes missverständniss dadurch herbeigeführt wird. Wie sehr es aber für die genauere auffassung des sinnes und namentlich der worte auf unterscheidung des hend. von der gewöhnlichen ausdrucksweise ankommt, mögen, wenn die obigen nicht genügen, noch einige andere beispiele lehren. Dux vigilias et stationes circumiit liesse sich wohl sagen für wachposten, insofern vigiliae dasselbe sein kann wie stationes, also nur die verschiedenen functionen desselben gegenstandes besonders ausgedrückt werden, es ist aber auch

sehr denkbar, dass unter beiden ein wohl bedachter unterschied gemacht wird, der unter umständen für das verständniss von grosser bedeutung sein kann. Oudend. z. Caes. Civ. II, 22. 6. Quibus rebus confectis Caesar magis eos pro nomine et vetustate quam pro meritis in se civitatis conservans duas ibi legiones praesidio relinquit, sagt: Pro nomine et vetustate patet esse & dia dvoir, qua figura noster utitur frequenter, das beispiel selbst lässt sich nicht zurückweisen, wenigstens aber die entschiedenbeit, mit der er es für hend. ausgiebt, wie dies die erklärer se sehr oft ganz ohne noth thun. Es fragt sich in solchen fälles nur, ob der ausdruck dadurch gewinnt, was ich hier nicht finden kann. Gronov. zu Liv. 1, 32. 2. hält das beispiel aus Iustis. 11, 2. Lanae iis ac vestium usus ignotus für ein hend., also wollne kleider, auch wäre ein solcher gebrauch an und für sich nicht falsch, lana ac vestes wie paterae et aurum, das er auch anführt. In dem zusammenhange bei Justin. heisst es aber: Sie kennen den gebrauch der wolle nicht und auch nicht einmal der von kleidern, pellibus tamen ferinis aut murinis utuntur. Wie ferner bei ganz gleichen ausdrücken vom zusammenhang ganz verschiedene auffassung bedingt werden kann, mag folgendes bei spiel lehren. Errans viator e longinquo audivit canes et latratum, jedenfalls statthaft für das deutsche hundegebell, obwohl hunde und gebell nie ein begriff sind, aber das, was der wandrer aus der ferne von hunden überhaupt hören kann, ist ihre stimme, die zur erscheinung kommen kann als gebell, das hören der hunde ist eigentlich nur ein falscher ausdruck für das hören ihrer stimme. Diese kann ausser dem gebell in verschiedenen andern tonen bestehen, hier aber tritt sie als latratus auf. Dies seinerseits, während es noch als etwas anderes als hundestimme sich äussern könnte, nimmt hier ebenfalls diese bestimmte modification durch den zusatz vox canis an. Bei keinem andern verbum dagegen können dieselben worte zum hend. verbunden werden, weil nur bei diesem der begriff canis mit dem latratus : sammenfallen kann. So darf ich mag das hundegebell nicht leiden nie heissen Odi canes et latratum, sondern dies lässt sich nur übersetzen ich hasse die hunde und ihr gebell. Man sieht bieraus, was auf der hand liegt, abermals, dass die deutsche ausdrucksweise für die statthaftigkeit des hend. nicht die mindeste entscheidung hat, sondern dass die richtschnur dafür alleit der jedesmalige zusammenhang giebt. Dagegen ist, wie ebenfalls schon früher bemerkt wurde, ausser dem sicherern und richtigeren criterium, das des gehörige verständniss der stelle und des wesens des bend. giebt, das deutsche ein äusseres konnzeichen dafür, dass eine copulative verbindung zweier wörter hend. gefasst werden muss, wenn diese sich nicht ebenso als nebeneinanderstehend übersetzen lassen, da es ein deutsches hend nicht giebt. Ein anderer gebrauch, und diesen hat das deutsche

nit dem lateinischen gemein, ist der des et und atque, deutsch as blosse und für et quidem. Wie wenig aber dieser mit dem end. gemein hat, zeigen wenige beispiele Liv. 24, 16 Hostis t Hannibal hostis. 35, 46. liberandae Graeciae causa et liberandae re non verbis. Cic. fin. II, 21. plurimum et longe longeue plurimum. Vergl. Krebs antibarb. v. et quidem. Walther u Tac. Ann. XII, 14. Ruhnk. Vell. II, 16. Fabri Sall. I. 31. 7. cet.

Näher mit dem hend. verwandt ist die verbindung von synoymen, die auch Roth weitläusig behandelt mit sehr häufigem chwanken, ob er ein beispiel als häufung von synon. oder als end. erklären soll, was ihm um so weniger zu verargen ist, da r vom hend. eigentlich gar keinen begriff hat, sondern alles dain rechnet, was ihm auf gewöhnliche weise nicht recht erklärch ist. Ein unterschied zwischen beiden formen des ausdrucks iuss aber sein, da beim hend. synonymie der zwei wörter eine anz gleichgültige sache ist. Der unterschied ist nach dem, wie zir das hend. definirt haben, und nach dem wesen der synon. olgender. Zum hend. verbundene begriffe brauchen nichts mit inander gemein zu haben, als dass der inhalt jedes einzelnen ie fähigkeit hat, die gestalt des anderen anzunehmen und dieser elbst zu werden, also gewissermassen in ihrer reellen erscheiung sich gegenseitig genus und species sein zu können, ohne ie nothwendigkeit es logisch zu sein, geschweige denn sonst im nindesten in eine logische kategorie zu gehören; während synon. in gemeinschaftliches genus haben, von dem sie jedes in seiner rt bestimmt variirte modificationen sind, ohne, umgekehrt wie eim hend., dieselbe erscheinungsform ihres genus auszudrücken, a eigentlich, da strenge synonyma nie gleiche bedeutung haben, usdrücken zu können. Dies ist auch der grund, weshalb wir m deutschen synon. copulativ verbinden können, wie furcht und chrecken, hass und neid, ruhe und frieden u. s. w. Es ist dies lso ein aneinanderreihen ähnlicher, nicht gleicher begriffe, woarch nichts bezweckt wird, als die vorstellung, die jeder einelne dieser ausdrücke hervorbringen würde, zu verstärken, also riederum das umgekehrte wie beim hend. Dies ist also das ween der häufung von synonymen, das an und für sich von dem es hend. in allen punkten verschieden ist. Trotzdem ist es aus iehreren gründen nicht nur möglich, sondern der fall tritt in er that nicht selten ein, dass synonyma auch zum hend. verunden werden, zunächst weil der begriff der synonymie ein so reiter ist, dass man wörter aller art darunter rechnet, wenn sie mr in ihrer bedeutung etwas gemeinsames haben, dann auch reil es wenig synonyma giebt, die sich nicht als medificationen on einander denken lassen. Unsre distinction betrifft auch nicht lie wörter an und für sich, sondern die verschiedenheit der art, ait der man sie unter jedesmaliger verschiedenheit der bedegt

sehr denkbar, dass unter beiden ein wohl bedachter unterschiel gemacht wird, der unter umständen für das verständniss von grosser bedeutung sein kann. Oudend. z. Caes. Civ. II, 22. 6. Quibus rebus confectis Caesar magis eos pro nomine et vetustate quam pro meritis in se civitatis conservans duas ibi legiones praesidio relinquit, sagt: Pro nomine et vetustate patet esse h διά δυοίν, qua figura noster utitur frequenter, das beispiel sellet lässt sich nicht zurückweisen, wenigstens aber die entschiederheit, mit der er es für hend. ausgiebt, wie dies die erklärer se sehr oft ganz ohne noth thun. Es fragt sich in solchen fälles nur, ob der ausdruck dadurch gewinnt, was ich hier nicht finden kann. Gronov. zu Liv. I, 32. 2. hält das beispiel aus lustis. II, 2. Lanae iis ac vestium usus ignotus für ein hend., also wollne kleider, auch wäre ein solcher gebrauch an und für sich nicht falsch, lana ac vestes wie paterae et aurum, das er auch anführt. In dem zusammenhange bei Justin. heisst es aber: Sie kennen den gebrauch der wolle nicht und auch nicht einmal der von kleidern, pellibus tamen ferinis aut murinis utuntur. Wie ferner bei ganz gleichen ausdrücken vom zusammenhang gan: verschiedene auffassung bedingt werden kann, mag folgendes bei spiel lehren. Errans viator e longinquo audivit canes et latratum, jedenfalls statthaft für das deutsche hundegebell, obwohl hunde und gebell nie ein begriff sind, aber das, was der wandrer aus der ferne von hunden überhaupt hören kann, ist ihre stimme, die zur erscheinung kommen kann als gebell, das hören der hunde ist eigentlich nur ein falscher ausdruck für das hören ihrer stimme. Diese kann ausser dem gebell in verschiedenen audern tonen bestehen, hier aber tritt sie als latratus auf. Dies seinerseits, während es noch als etwas anderes als hundestimme sich äussern könnte, nimmt hier ebenfalls diese bestimmte modification durch den zusatz vox canis an. Bei keinem andern verbum dagegen können dieselben worte zum hend, verbunden werden, weil nur bei diesem der begriff canis mit dem latratus sisammenfallen kann. So darf ich mag das hundegebell nicht leiden nie heissen Odi canes et latratum, sondern dies lässt sich nur übersetzen ich hasse die hunde und ihr gebell. Man sielt hieraus, was auf der hand liegt, abermals, dass die deutsche ausdrucksweise für die statthaftigkeit des hend. nicht die mirdeste entscheidung hat, sondern dass die richtschnur dafür alleit der jedesmalige zusammenhang giebt. Dagegen ist, wie cherfalls schon früher bemerkt wurde, ausser dem sicherern und richtigeren criterium, das das gehörige verständniss der stelle und des wesens des bend. giebt, das deutsche ein äusseres kennzeichen dafür, dass eine copulative verbindung zweier wörter ab hend. gefasst werden muss, wenn diese sich nicht ebenso all nebeneinanderstehend übersetzen lassen, da es ein deutsches best nicht giebt. Ein anderer gebrauch, und diesen hat das deutsche

mit dem lateinischen gemein, ist der des et und atque, deutsch das blosse und für et quidem. Wie wenig aber dieser mit dem hend. gemein hat, zeigen wenige beispiele Liv. 24, 16 Hostis et Hannibal hostis. 35, 46. liberandae Graeciae causa et liberandae re non verbis. Cic. fin. II, 21. plurimum et longe longeque plurimum. Vergl. Krebs antibarb. v. et quidem. Walther zu Tac. Ann. XII, 14. Ruhnk. Vell. II, 16. Fabri Sall. I. 31. 17. cet.

Näher mit dem hend. verwandt ist die verbindung von synonymen, die auch Roth weitläufig behandelt mit sehr häufigem schwanken, ob er ein beispiel als häufung von synon. oder als hend. erklären soll, was ihm um so weniger zu verargen ist, da er vom hend. eigentlich gar keinen begriff hat, sondern alles dahin rechnet, was ihm auf gewöhnliche weise nicht recht erklärlich ist. Ein unterschied zwischen beiden formen des ausdrucks muss aber sein, da beim hend. synonymie der zwei wörter eine ganz gleichgültige sache ist. Der unterschied ist nach dem, wie wir das hend. definirt haben, und nach dem wesen der synon. folgender. Zum hend. verbundene begriffe brauchen nichts mit einander gemein zu haben, als dass der inhalt jedes einzelnen die fähigkeit hat, die gestalt des anderen anzunehmen und dieser selbst zu werden, also gewissermassen in ihrer reellen erscheinung sich gegenseitig genus und species sein zu können, ohne die nothwendigkeit es logisch zu sein, geschweige denn sonst im mindesten in eine logische kategorie zu gehören; während synon. ein gemeinschaftliches genus haben, von dem sie jedes in seiner art bestimmt variirte modificationen sind, ohne, umgekehrt wie beim hend., dieselbe erscheinungsform ihres genus auszudrücken, ja eigentlich, da strenge synonyma nie gleiche bedeutung haben, ausdrücken zu können. Dies ist auch der grund, weshalb wir im deutschen synon. copulativ verbinden können, wie furcht und schrecken, hass und neid, ruhe und frieden u. s. w. Es ist dies also ein aneinanderreihen ähnlicher, nicht gleicher begriffe, wodurch nichts bezweckt wird, als die vorstellung, die jeder einzelne dieser ausdrücke hervorbringen würde, zu verstärken, also wiederum das umgekehrte wie beim hend. Dies ist also das weaen der häufung von synonymen, das an und für sich von dem des hend. in allen punkten verschieden ist. Trotzdem ist es aus mehreren gründen nicht nur möglich, sondern der fall tritt in der that nicht selten ein, dass synonyma auch zum hend. verhunden werden, zunächst weil der begriff der synonymie ein so weiter ist, dass man wörter aller art darunter rechnet, wenn sie nur in ihrer bedeutung etwas gemeinsames haben, dann auch weil es wenig synonyma giebt, die sich nicht als medificationen von einander denken lassen. Unsre distinction betrifft auch nicht die wörter an und für sich, sondern die verschiedenheit der art, mit der man aie unter jedesmaliger verschiedenheit der bedeutung

Synonyma als solche zusammengestellt zusammenstellen kann. bedeute ein aneinanderreiben ähnlicher, hendiad. ein zusammenfassen verschiedener begriffe zu einem. An dieser stelle muss abermals gewarnt werden, das deutsche als massstab für der lateinischen ausdruck anzunehmen. Vis und arma, die so häufig zusammenstehen, sind gewiss synonyma, wir übersetzen sie und zwar mit recht mit waffengewalt oder gewalt der waffen, dies beruht jedoch allein auf der verschiedenheit der anschauung in deutschen und im lateinischen, nicht etwa, dass der deutsche ausdruck berechtigte den lateinischen als ein hend. anzusehes, als zwei zu einem begriff verbundene wörter. Der Deutsche betrachtet die waffen als die gewalt und sagt so, mit gewalt der waffen oder waffengewalt. Nun können zwar die waffen als eine gewalt auftreten, nicht aber die gewalt als waffen, wir glauben uns deshalb genöthigt die sehr gut statthafte erklärungsweise anzunehmen, dass der Lateiner vom subject ausgehend diesem zunächst den gebrauch der gewalt und ausserdem, was noch verschieden ist, den der waffen zuschreibt, so dass beides synonyms sind. Will man aber lateinisch nicht germanisiren und deutsch nicht latinisiren, so sagt man lateinisch vi et armis, deutsch mit waffengewalt, ohne beides der anschauungs- und ausdrucksweise nach für vollkommen gleich zu halten.

Ist nun im vorigen dargethan, wie gleichgültig das deutsche für entscheidung der frage ist, ob ein bestimmtes beispiel hend. ist oder nicht, so wird es nicht schwerer sein nachzuweisen, wie wenig für einen als hend. erkannten ausdruck die form der deutschen übersetzung ist. Möglich ist eine solche auf vielerlei weise, durch ein adjectiv mit einem substantiv, durch ein substantiv, von dem ein anderes abhängt, durch ein zusammengesetztes wort, durch umschreibung des einen von beiden ausdrücken, die zum andern hinzutritt. Zwischen allen diesen aber ist ein sehr geringer unterschied, das haben sie vielmehr alle gemein, dass sie alle nicht recht passend sind, denn in jeder dieser arten hat eins von beiden wörtern das übergewicht, jedesmal das, welches substantivum regens wird, und in der zusammensetzung, die zienlich dasselbe bedeutet wie ein substantiv mit seinem adjectiv. dasjenige, welches die zweite stelle einnimmt, wie in blumenkränse die kränze die hauptsache sind, die blumen nur als deren bestandtheile betrachtet werden. Die einheit beider wörter wird in keiner der ausdrucksweisen hinreichend bezeichnet. Patera et aurum heisst ein gegenstand, der zugleich gold und schüssel ist, goldene schüssel, goldschüssel, schüssel von gold aber u.s.w. heisst eine schüssel, die aus gold ist. Der unterschied liegt auf der hand. Deshalb wird auch die wahl des deutschen ausdrucks allein von der grössern oder geringern gebräuchlichkeit und bequemlichkeit einer von den angegebenen redeweisen abhängen. Man wird hundegebell, wachposten sagen, nicht hündisches ge-

bell, wachende posten, und andrerseits goldene schüssel lieber als goldschüssel u. s. w., ohne zu glauhen, dass die verschiedenheit der übersetzung vom wesen des hend. und der verschiedenartigkeit der fälle abhängt. Nägelsbach scheint nur die eine art der übersetzung, nemlich durch ein substantiv mit seinem adjectiv zu kennen, jedoch ihm war es in dem capitel, in dem er vom hend. handelt, eigentlich auch nur um ersatz des mangelnden adjectivs im lateinischen zu thun, nicht um das hend. in seiner ganzen ausdehnung. Roth giebt nun seine eintheilung p. 20 selbst so an: Eius antem generis quatuor species sunt, prima cum loco adiectivi substantivo coniungendi figura hend. paritur, altera cum casus genitivi partes sustinet, tertia cum in vicem oppositionis succedit, quarta cum accessio quaedam aut per praepositionem enuntianda aut elocutione circumscribenda in figuram hend. abit. Es ist unmöglich an diesem orte alle von ihm angeführten beispiele durchzugehen, die er nicht nur aus Tacit., dessen gebrauch hauptsächlich sein buch behandeln soll, sondern auch aus andern schriftstellern in grosser menge beibringt, aber auch kaum glaublich, eine wie grosse menge von irrthümern dabei zum vorschein kommen würde. Namentlich in seiner zweiten abtheilung begegnet es ihm unendlich oft, dass er den einen von zweien der heterogensten begriffe, die im lateinischen durch die copula verbunden sind, als statt eines reinen genitivus subjectiv. oder objectiv. stehend auffasst. Zieht man mit vielen seiner beispiele ganz gewissenhafte parallelen, so muss man dennoch jeden einzigen genitiv, der von einem substantiv abhängig ist für fähig halten, mit jenem als hend. verbunden zu werden, wie das dach eines hauses, begierde nach reichthum. Von den zwei letzten classen, die er annimmt, wird unten die rede sein, hier nur aus hunderten einige von den beispielen um zu beweisen, zu wie unerhörten irrthümern, ja groben fehlern eine solche auffassung der sprache führen kann. Lucret. II, 344. Et variae volucres, laetantia quae loca aquarum concelebrant circum ripas fontesque lacusque soll heissen ufer von quellen und seen, während es ganz offenbar nur beissen kann ufer nemlich von flüssen, ausserdem an quellen und seen. Tac. III, 55. per nomen et clientelas illustrior habebatur Roth: i. e. nomen clientelarum, als ob dergleichen denkbar wäre, oder auch hier nur einen erträglichen sinn gäbe. Nipperdey erklärt: steigerte sich sein glanz in namen und schützlingschaften, erlangte er einen glänzendern namen und glänzendere schützlingschaften, ebenso Orelli. Man vergl. nur das vorhergebende Dites olim familiae nobilium (d. i. was hier nomen), ant claritudine insignes d. h. auch besonders durch clientelae, gleich darauf werden novi homines erwähnt, die auf beides geringern werth legten.

Ann. XII fin. Testamentum tamen haud recitatum ne antepositus filio privignus iniuria et invidia animos vulgi turbaret, erklärt Roth durch invidia iniuriae und Orelli Invidia et odinu propter iniuriam Britannico illatam ganz recht, wenn dies erklirung sein soll, denn die invidia, d. h. das gehässige an der that bezieht sich auf die iniuria, ja sie ist selbst die iniuria und diese die invidia, und insofern ein hend. statthaft, aber nicht wie Roth zu meinen scheint invidia iniuriae i. e. quae movet animos valgi. Ann. I, 8. lactantia gloriaque soll heissen iactantia gloriae i. c. appetitio gloriae nach Roth p. 32., weil erstlich gloria nebes iactantia keinen sinn gäbe und zweitens nicht im blossen ablativ stehen könne. Hierbei ist, abgesehen davon, dass streben nach ruhm nie hend. werden kann, nur das zu erinnern, erstlich dass gloria im ablativ stehen kann, weil schon iactantia ablativ ist und sich trotz den grammatikern die besten autoren nie scheues dergleichen wörter wie odium, spes, cupiditas, cet. cet. deutsch aus zorn u.s. w. in den blossen ablativ zu setzen, und zweiters ist nicht einzusehen, wie iactantia zu der bedeutung von appetitio kommen soll. Gloria ist vielmehr synon. zu iactantia und drückt die beziehung des subjects zu dem abstractum ruhm aus. also ruhmsucht oder ruhmredigkeit, wie im lateinischen eine uendliche menge von abstracten sowohl active als passive, oder subjective und objective bedeutung haben, wie z. b. existimatio, opinio, laus, notitia, pudor, rubor, fides, persuasio, religio, sersus, studium, reprehensio, vituperatio, memoria, suspicio, spes u. s. w. Ueber gloria siehe Nipperdey zu Ann. I, 43, 15 ques iam pudor et gloria intrat. Auch Walther, der Roth stets gewissenhaft citirt, aber auch die groben fehler fast immer verbessert, bemerkt zur stelle: Maluerim synonyma hic inveniri et intelligi iactantiam gloriosam. Ceterum gloriam Tacito dici pro gloriae cupidine docet locus I, 43. So sind viele stellen, an denen Roth nur aus misskennung der etwas veränderten bedeutung ohne weiteres ein hend. annimmt. Man vergl. Verr. V, 32. (Civitates) quae cum officiis, fide, vetustate, tum etiam cognatione populi Romani nomen attingunt, giebt wörtlich übersetzt keinen sinn, wodurch man sich nach Roths art veranlasst fühlen dürfte den ausdruck für gleichbedeutend mit vetustate fidei et officiorum zu halten, zumal, wenn ich nicht irre, in einigen ausgaben ver vetustate noch ein et steht, was indess aus anderen gründen se verwerfen zu sein scheint. Eine solche ausdrucksweise aber in diesem sinne müssen wir nach unserer auffassung durchaus für unmöglich halten, weil die fides nie eine erscheinungsform der vetustas oder vielmehr des alters sein kann, und sie würde in der that auch nur auf falschem verständniss des ausdrucks vetsstas beruhen. Man vergl. fam. XIII, 32. Hos mihi maxime esse coniunctos, vetustate, officiis, benevolentia, also ebenfalls ohne et, ohne dass selbst Roth kein hend. annimmt. Manut. bemerkt zu dieser stelle vetustas i. e. vetusta notitia, also synon. zu den übrigen substant, wie auch in folgenden und andern beispielen

m. XI, 16. Magna vetustas, magna consuetudo intercedit. X, I f. Inter nos amore sumus, officiis, vetustate coniuncti, wozu anut. Noti enim alter alteri iampridem sumus. V, 15. Vetustas, nor, consuetudo, studia paria. Hiermit vergl. den ursprünglich mlichen begriff von consuetudo, sowie eine ähnliche abweichung ir bedeutung des wortes antiquitas, wiewohl nach verschiedener chtung, wonach es für antiquissima cura (nihil antiquius habeo, itiquissimum mihi est) bei Sallust. und Symmachus steht. Gron. Liv. I, 32. 2.

Ohne zweifel ebenso wie das letzte würde Roth als hend. klären Liv. VII 7. 2. plenis irae atque indignitatis militum imis. Man vergl. aber VIII 28. 6. (plebs) aetatis miseratione que indignitate iniuriae accensa. 44. 10. animos militum simul speratione salutis simul indignitate irritavit. VIII 30. ferox iunis indignitate accensus, quod omnia in dictatore viderentur posita esse, und viele andre beispiele aber sehr ungeordnet bei akenb. zu III. 38. 11 und epit. 58. Gleich diesem worte wird in gegensatz dignatio activ und passiv gebraucht. Drakb. zu 16. 5. Ich füge noch einige beispiele ähnlicher art aus Roths reiter abtheilung hinzu, von der schon oben gesagt wurde, dass ter fünf immer kaum mehr als eins hierhergehört, die meisten r die allerverkehrteste auffassung des vom schriftsteller gebnen zusammenhanges, abgesehen vom wortausdruck, als das deutend ansehen konnte, was Roth darin findet. Tac. III 17. 'iberius) pro Plancina cum pudore et flagitio disseruit, matris eces obtendens, in quam optimi cuiusque secreti questus magis descebant. Roth sagt i. q. pudore flagitii, was einen ganz falhen sinn gäbe. Im folgenden wird geschildert, wie die senaren über die schamlosigkeit des Tiberius empört waren. Am ıfachsten ist wohl Orellis erklärung Pudore, quem ipse vocis xu prodebat, cum flagitio, apud senatores, qui hanc Plancinae fensionem ut principe indignam detestabantur, wenn man nicht, is dem sinne nach angemessner scheint, die worte aber vielcht zu undeutlich ausdrückten, pudor mit rücksicht, oder dgl. ersetzen will, nemlich gegen die Plancina oder besser gegen ine mutter, was pudor auch mit einem genitivus obiect. gleich recundia und ambitio öfter bedeutet, wie Ter. Andr. I 5. 27. ot me impediunt curae, quae meum animum divorse trahunt, 10r, misericordia huius — tum patris pudor, qui me tam leni ssus est animo quae meo cunque animo libitum est facere. Cic. n. V. 1. Quem (den tribunen Metellus Nepos) si parum pudor ius defendebat, debebat vel familiae nostra dignitas, vel meum ıdium erga vos remque publicam satis sublevare, rücksicht gen ihn. Unpassend vergleicht Orelli und Walther zur stelle des sc. eine andre Hist. IV 62. Medium omne tempus per varias ras egere, ignavissimus quisque caesorum apud Vetera exemplo ventes, melior pars rubore et infamia, denn hier bedeutet infamia ebenso wie oben gloria nicht das abstractum schande, sondern das subjective gefühl der soldaten.

Annal. Il 57. Postremo paucis familiarium adhibitis serme coeptus a Caesare, qualem ira et dissimulatio gignit, erklärt Roth nach Muret. durch dissimulatio irae, Germanicus redet aber nicht mit verstellung seines zornes, sondern sowie wenn man zornig ist und sich vergeblich bemüht es zu verstellen. Orelli sagt: Longe efficacius hoc ad miram utriusque affectus misturan exprimendam quam Mureti irae dissimulatio. Ebenso Gronov .: Male et contra mentem Taciti (die conjectur des Muret. irae dissimulatio), nam irae dissimulatio talis esse potest, ut frontem et verba praeferat summopere amantium, at ira et dissim. est, ubi insignis et nota ira sic insigni comprimetur animo, ut identiden erumpat sese ac male tegat etc. Ann. XIII 18. soll gar Nomina et virtutes nobilium, qui etiam tum supererant, in honore habere, quasi quaereret ducem et partes gleich sein: sie suchte einen führer für ihre partei. Orelli giebt hierzu Walthers worte: Non satis recte, ut mihi videtur; ducem quaerebat in nobilibus, partes apud tribunos et centuriones. Hist. IV 60. Obsessos hinc fides, inde egestas inter decus ac flagitium distrahebant —, virgultae postremo et stirpes et intemeratas saxis herbas vellentes miserisrum patientiaeque documentum fuere. Roth: patientia miseriarum. Orelli: Quidni simplicius accipias ita, magnum praebuere exemplum, quousque devenire possent mortales simulque egregium pstientiae exemplum?

G. 24. Cum omnia defecerunt extremo ac novissimo iactu de libertate ac de corpore contendunt erklärt natürlich Roth de libertate corporis und ebenso ein herausgeber Dilthey, was auch abgesehen vom ausdruck einen unerträglichen sinn gäbe. Den Tacitus kommt es hier darauf an, die leidenschaft der Germanen im spiel mit ihren entsetzlichen folgen in aller grellheit darzustellen, ein zusatz wie corporis zu libertas würde aber dieses begriff unendlich schwächen, statt ihn, wie man es verlangt, heben. Corpus heisst bekanntlich oft die ganze leibliche existes eines menschen, leib und leben, und so hat auch oben genannter herausgeber besser gefühlt und unbewusst ausgedrückt, was in diesem zusammenhange allein passt, indem er anmerkt: die Hunnen würfelten um freiheit und leben noch in dem augenblicke, is welchem die schlacht beginnen sollte cf. Sall. C. 52. 6 libertas et anima nostra in dubio est, was Roth wahrscheinlich mit libertas animae erklärte. Scheinbarer ist G. 33. super sexagints milia non armis telisque Romanis, sed, quod magnificentius est, oblectationi oculisque ceciderunt, wo Roth und Dilthey erkläres oblectationi oculorum, und dass etwas ähnliches gemeint ist, liegt auf der hand, nur darf man nicht glauben, dass die verschiederheit nur im ausdrucke beruhe. Schon um der symmetrie der ausdrucks willen sollte man mit ziemlicher bestimmtheit als ge-

gensatz zu den voraufgehenden synonymis arma telaque hier ebenfalls synonyma erwarten, und das sind hier oculi und delectatio wirklich. Zwar bezeichnen sonst oculi nur den sitz des gefühls für angenehmes und unangenehmes, wie in Oculos pascere, oculis fructum capere, oculi dolent, publici doloris oculos ferire Flor. IV. 7. 4, worüber Burmann z. Quint. decl. 301. p. 584 citirt wird, aber schon die gleichartigkeit des ausdrucks in oculis esse mit in deliciis, in cibo Plin. XIX 8, in risu et contumelia XXXV 4, in exprobratione XIX 4, in studio bei Cic. Tusc. II 15. 36 in cura Plin. VII 26 etc., ferner ocule und ocelle mi mit den nominativen jener und ähnlicher wörter delicias curam etc. esse, alles dies statt des gewöhnlichen dativs cibo, contumeliae, deliciis, curae esse, zeigen die möglichkeit eines ausdrucks wie oculis esse, der nicht gebräuchlich gewesen zu sein scheint, während die sprache diesem vollständig analog ein andres wort soweit in seiner bedeutung ausbildete. Stomachus bezeichnet übertragen ursprünglich den sitz des gefühls für das angenehme und unangenehme, dann das unangenehme gefühl selbst Cic. Att. V. 1. quae mihi maiori stomacho fuerunt. Hiernach scheint es sehr erklärlich, wie Tacitus mit etwas kühnem ausdruck oblectationi oculisque als synonyma zusammenstellen konnte, was grade aus dem grunde um so weniger befremdlich und gesucht in hinsicht auf diese verbindung erscheinen muss, weil die ganze wendung oblectationi oculisque ceciderunt etwas auffallendes hat. halb wundert es mich, dass kein herausgeber, der sich nicht anders zu helfen wusste, und dem Roths theorie noch unbekannt war, darauf verfallen ist, das que zu streichen. Jedoch schweigen hier fast alle. In einer alten übersetzung finde ich die worte wiedergegeben: zu ihrer belustigung und augenweide.

Zu dem beispiele, das Roth p. 30 anführt Cic. Tusc. I 25. 63. auribus oblectatio magna parta est inventa et temperata varietate et natura sonorum, fügt er weiter nichts hinzu, meint aber ohne zweifel, es stehe für varietas naturae sonorum. herausgeber bemerkt, es sei ein hysteron proteron statt natura et varietas sonorum, soviel als die auffindung des wesens der töne und demnächst die harmonische verknüpfung ihrer mannichfaltigkeit. Er bezieht also die gewissermassen entgegengesetzten begriffe auf einander Invenire auf natura und temperare auf varietas, wozu aber gar keine nothwendigkeit stattfindet, vielmehr scheint es weit natürlicher das invenire auf die varietas, das temperare auf die natura zu beziehen, wo dann die stellung ganz in der ordnung ist. Was aber mit der übersetzung: wesen der töne gesagt wird, ist auch schwer verständlich, wenn darunter nicht die erklärung, was ein ton sei, verstanden werden soll. Ich fasse es für das wesen der töne in ihrem verhältniss zu einander, also soviel als harmonie. Dann entspricht sich sowohl in der stellung der verba zu den aubstantiven, als den ge

gensätzen des substant. gegen das substant., sowie des verbum gegen das andre als auch ihren wechselseitigen beziehungen alles auf das beste. Was sich aber Roth unter varietas naturae sonorum gedacht haben kann, ist mir gänzlich dunkel. Eber lässt sich der ausdruck erklären durch natura variorum sonorum, so dass varietas sonorum gesagt wäre für varii soni, wie dies oft geschieht, dann ist aber natürlich an kein hend. zu denken, und der sinn bleibt derselbe, als wenn man das abstractum beibehält.

Nicht besser macht Held zu Caes. Civ. II 25. 1. castra mure oppidoque coniuncta zum hend., da oppidum zur näheren bestimmung von murus hinzugesetzt sei. Das ist aber nicht wahr. Man zeige ein einziges beispiel auf, wo murus oppidumque stände für murus oppidi d. h. wo an die stadt selbst gar nicht gedacht wird, wie z. b. dass murus oppidumque concidit hiesse die stadtmauer und nichts weiter fiel ein.

Als dritte art des hendiad, nimmt Roth diejenige an, in der der zweite copulativ mit dem ersten verbundne ausdruck zu diesem einen erklärenden zusatz enthält, was er mit allerdings ganz sinnlosem ausdruck so bezeichnet p. 42. tertia species est figurae hend., quae in locum appositionis succedit. Ich brauche nicht hinzuzufügen, dass er hierbei ebenfalls sich nur an die deutsche übersetzung hält, man also hier nicht streng an den begriff apposition denken darf. Er bringt vielmehr hierher alle die beispiele, in denen wir deutsch die zwei wörter ohne copula oder durch eine erklärende conjunction verbunden neben einander stellen. Eine solche art des hend, ist aber nicht nur an und für sich sehr wohl denkbar, da sie im wesen desselben vollständig begründet ist, sondern, kommt es einmal auf die übersetzung an, so ist diese vielleicht grade diejenige, welche, wo sie sich anwenden lässt, dem lateinischen ausdrucke selbst am meisten ent-Freilich aber wird, wie schon bemerkt, die deutsche übersetzung nie ein vernünftiger eintheilungsgrund sein. Ob Reth ein beispiel zur ersten oder zweiten classe zählen sollte, darüber entschied die zufällige jedesmalige gebräuchlichkeit des einen oder andern ausdrucks, je nachdem ein zusammengesetztes wort in gebrauch war, oder er sich mit einem substantiv mit zugesetzten adjectiv behelfen musste. In die dritte abtheilung kommen nu die, in denen beides nicht recht geht, und zwar weil beide oder einer von den zwei wörtern etwas länger ist durch den zusatz eines adjectivs, genitivs oder dergl., die wir also auch im dentschen wie appositionen neben einander stellen können, während dies bei einfachen zwei substantiven nicht zulässig ist. Wir gen z. h. nicht leicht geübt im kriege, der mühseligkeit, wohl aber im kriege, der unaufhörlichen mühseligkeit. Besser hätte daher Roth nach seiner art gethan, wenn er das beispiel p. 47. Tac. H. IV 58. donec e proximis provinciis auxilia exercituaque

concurrant unter nummer 2 gebracht hätte, dazu würde ihm statt seiner übersetzung hülfe, nemlich heere, die übrigens als solche gar nicht zu brauchen ist, die einfachere hülfsheere gleich verholfen haben. Da sich hier auxilia und exercitus nur gegenseitig bestimmen und nicht als zwei reell irgend gesonderte dinge denkbar sind, so ist es ein hend., ebenso wie das beispiel Hist. IV, 26, quo nil luculentius invenias nach Roths versichrung Tanquam nos omnes quoque et vetera imperii munimenta desererent. Ferner G. 3. opinantur — aram — repertam monumentaque et tumulos quosdam Graecis litteris inscriptos in confinio Germaniae Rhaetiaeque adhuc extare, über welchen ausdruck Pichena weitläufig redet.

Hist. I, 18. Tonitrua et fulgura et coelestes minae. I, 57. manipuli quoque et gregarius miles viatica sua tradebant. III, 43. Foroiuliensem coloniam claustraque maris. Ann. XIV, 1. lacrymis et arte adulterae. XI, 3. inedia et lenis exitus. III, 17. proinde venena et artes tam feliciter expertas verteret in Agrippinam, wo der plur. venena für das abstractum giftmischerei steht. Liv. 11, 42. 6. Patres satis superque gratuiti furoris in multitudine credentes esse largitiones temeritatisque invitamenta horrebant. Gemeint sind die leges agrariae, mit bezug auf die allein wohl von largitiones sowohl als von temeritatis invitamenta geredet werden kann. Merkwürdig ist, dass Gebhard und Drakenb. versichern, sämmtliche handschriften hätten largitionis und doch largitiones mit allen herausgebern, wie es scheint, schreiben; da die leges agrariae doch ebensogut largitionis temerit invit. genannt werden können, als sie oder ihre wirkung verstanden wird unter largitiones tem. inv. Alschefski führt aber für diese lesart nur eine, für jene mehrere codices an. Sehr von dem bisherigen ist die nur dichterische ausdrucksweise zu unterscheiden, von der Roth ebenfalls ein paar beispiele mitten unter jenen anführt z. b. Lucr. V, 1077 genus alituum variaeque volucres und dasselbe an vielen stellen, Virg. G. II, 514. armenta boum meritosque iuvencos. Ann. VI, 120. cithara fidibusque canoris und Hor. III, 4. 4. fidibus citharaque Phoebi. Es ist dies ein blosser pleonasmus, von dem man bei Virgil fast auf jeder seite mehrere, hei Ovid und Horat. verhältnissmässig sehr wenig beispiele findet. Die zwei nebeneinanderstehenden ausdrücke bestimmen sich gegenseitig nicht im allergeringsten oder haben wenigstens nicht den zweck, sondern einer sagt ganz ebensoviel als der andere, und wenn jenes ja einmal geschieht wie z. b. in Cernes urbem et promissa Lavini moenia irgendwo in der Aen., so ist das nur zufällig, dergleichen wird man schwerlich bei einem prosaiker finden, auch scheint es mir, wenigstens zu oft angewandt, gar nicht geeignet die diction besonders zu verschönen. Das hend. dagegen hat keinen andern zweck und erreicht auch nichts anders, als dess es den ganz bestimmten begriff ausdrückt, den es

ausdrücken soll, überflüssiges ist nicht darin zu finden. Khensewenig waren hierher ausdrücke zu bringen wie Sall. C. 52. qui mihi atque animo meo nullius unquam delicti gratiam fecissem. Plant. Trin. II, 3. 3. Sed hoc unum consolatur me atque animum meum. Liv. 30. 20. Hannibalem in se quoque ac sum ipsius caput exsecratum. 31. 4. de republica degne ineundo neve bello. Lucr. I, 5. te dea te fugiunt venti adventumque tuum, we nur der sweite ausdruck vom ersten eine species ist, nicht auch umgekehrt der zweite vom ersten, wo also erstlich das ganze und sweitens, und zwar ganz besonders, der specielle theil, nicht aber das ganze nur in seiner erscheinungsform als zweites auftreten soll. In solchen verbindungen setzen wir im deutschen ebenfalls die copulativpartikel. In dieselbe categorie gehört ohne zweifel auch Cic. off. 1, 8. 25. In quibus autem maior est animus, in iis pecuniae cupiditas spectat ad opes et ad gratificandi facultatem. Den zwei bemerkungen Beiers zu dieser stelle über major animus und das et kann ich nicht beistimmen. Er erklärt maior animus scil. ad rem gerendam und tadelt Hottinger, der es de liberaliori honestatis sensu verstanden habe. Gewiss heisst es weder das eine noch das andere, sondern beides, ein auf höheres gerichteter sinn. Zweitens kann ich nicht zugeben, dass et gratif. facult. nichts als eine erläuterung von opes sei. Ganz richtig deutet Beier an, man dürfe opes nicht mit potentia verwechseln, er hat auch recht, dass opes hier das genus zu der species gratificandi facultas ist, nemlich die mittel, bestehend in reichthümern, als macht damit bestimmte zwecke zu erreichen. Unsern deutschen mittel (bemitteltheit) würde es ganz entsprechen, wenn dies nicht noch viel mehr als das lateinische opes seine ursprüngliche bedeutung abgeschliffen hätte. Hier soll nun aber das genus Opes in diesem sinne ganz ebenso zu seiner vollen geltung als solches kommen wie seine species gratif. facultas und nicht durch dessen hinzufügung zu diesem allein specialisirt so des ganzen umfang seiner bedeutung verlieren. Uebrigens führt Roth nicht etwa dies beispiel an, dagegen hätte er ein anderes aus Tac. nicht übergehen dürfen, das zur einsicht in das wesen des hend. ganz besonders geeignet ist, wie ich auch durch blosses nachschlagen der angeführten stellen nothwendig darauf geführt bin, gegen den von ihm erhobenen anspruch auf vollständigkeit in den beispielen aus Tacitus einiges misstrauen zu hegen. Ann. II, 88. fängt das capitel an: Reperio apud scriptores senatoresque d. h. bei schriftstellern und zwar senatoren, oder senatorischen schriftstellern oder schriftstellern, die zugleich senatores sind. Ich fürchte, er hat die letzte übersetzung vor augen gehabt und ist der überzeugung gewesen, weil diese in keine von seinen vier abtheilungen passt, auch kein hend. vor sich zu baben. Könnten wir im deutschen schriftstellerische senatoren is diesem sinne sagen, so würde unfehlbar seine erste abtheilung

um ein beispiel bereichert sein, quo nil luculentius invenias. Uebrigens unterscheiden die ältern interpreten hier zwischen den scriptores und senstores, siehe besonders Gruter, jedoch ist jedenfalls die hier angenommene erklärung Walthers und Nipperdevs, die richtige. Dass das beispiel wirklich so vorzüglich einleuchtend und erläuternd ist für die sache, liegt daran, dass beide substantiva vollständig isolirt ohne abhängigkeit und fast ohne beziehung auf ein verbum dastehen und also nur sich gegenseitig angehören, und zweitens, weil nach dem Reperio apud durchaus nichts anderes kommen kann, mögen der ausdruck oder die ausdrücke sein wie sie wollen, als etwas was scriptor heisst oder ist. Hätte Tacitus bloss senatores gesagt, so würde der ansdruck schlecht sein, man würde aber zur noth ahnen können, was er meint, hätte er nur scriptores gesagt, so würde man nicht wissen, dass er das meint, was er will. Beides zusammen ergänzt sich zu dem beabsichtigten einen begriff schriftsteller die zugleich senatoren sind. Der weitläufigere deutsche ausdruck thut aber gar nichts zur sache, wäre es nicht vielmehr dem sinne weit entsprechender, aurum et patera, gold das schüssel ist, oder gold und zwar schüssel als goldene schüssel wiederzugeben, und diese zwei beispiele sind vollständig gleichartig.

Die herausgeber bemerken in derartigen beispielen, die eine kürzere deutsche übersetzung durch ein einziges wort oder ein substantiv und adjectiv nicht zulassen, gewöhnlich et oder que habe hier eine vis explicativa und reden nicht von einem hend., wie auch Roth in dieser abtheilung selbst öfters von einem et έξηγητικώς dictum mit andern spricht, und ich höre, dass es sprachkenner giebt, die die existenz einer figur hendiad. genannt, ganz leugnen. Für die sache ist dies alles ganz gleichbedeutend, es genügt, wenn man die besonderheit des sprachgebrauchs, von dem wir reden, seinem wesen und seiner ausdehnung nach richtig auffasst, mag man dann von einer besonderheit in der bedeutung des et oder in der wortbeziehung oder von einem hendiad. reden. Dass irgend eine eigenthümlichkeit in der lateinischen redeweise hier vorliegt, kann niemand bestreiten, ihre bestimmten grenzen und gesetze muss eine solche aber wie jedes ding nothwendig haben, und warum man dann einem so bestimmten sprachgebrauche nicht auch einen bestimmten namen geben soll, ist schwer einzusehen. Aber es ist auch nothwendig consequent zu sein, ebenso wie das verschiedenartige von einander zu sondern, so auch gleichartiges als solches anzuerkennen und demnach zu benennen.

Doch zurück zu Roth. Sall. I. 85. bei ihm p. 42 ex. hominem veteris prosapiae ac multarum imaginum könnte hierhergehören, ist aber sicher nicht so zu nehmen, sondern beides synonyma. Cat. 20. spes magna dominatioque in manibus frustra fuissent lässt man allgemein mit fast allen bandschriften que weg, und auch mit diesem ist beides noch hinreichend zu sondern. Liv. III, 1. possessores et magna pars patrum. Beides sind ganz verschiedene zwei classen, denn was Roth zum beweis, dass beides einander näher bestimme, anführt II, 41. id multos patrum, ipsos possessores periculo rerum suarum terrebat, beweist nur, dass ein theil der patricier besitzer waren, nicht die besitzer patricier gewesen sein müssen. Siehe Drakenborch zur stelle, der bemerkt, einige handschr. liessen et weg, dann hiesse es aber das was Roth will, was nicht passe.

Caes. G. III, 3. Cum neque opus hibernorum munitionesque plene essent perfectae durfte der zusatz neque de frumento reliquoque commeatu satis provisum esset nicht fortgelassen werden, woraus sich schliessen lässt, dass auch wohl mit opus hibernorum und munitiones nicht ganz dasselbe gemeint ist.

Hor. III, 29. plerumque gratae divitibus vices mundaeque parvo sub lare pauperum coenae vermag ich nicht die leiseste spur von ähnlichkeit mit einem hend. zu entdecken u.s. w. u.s. w.

Endlich die vierte abtheilung, von der Roth sagt p. 48 solutior est, quod plurium structurarum vice fungitur und p. 20. Quarta, cum accessio quaedam aut per praepositionem enuntianda aut elocutione circumscribenda in figuram hend. abit.

Hier zählt er nun so mancherlei auf, dass an einzelne bei-

spiele sich die erläuterung am besten knüpfen wird.

Off. 111, 20. 80. Conscripserunt communiter edictum cum poena atque iudicio, nemlich die volkstribunen mit den prätoren. Vorher geht lactabatur enim temporibus illis nummus, sic ut nemo posset scire quid haberet. Auch Beier bemerkt hierzu Per hend. acceperim pro Poena iudicii vel iudicio perseguenda. Der sinn mag so sein, nur sehe ich nicht, wie hier ein hend. 22 stande kommen soll; doch nicht darum, weil poena bezug auf iudicium und dies auch poena hat. Strafe und gerichtliches verfahren sind zwei ganz verschiedene dinge, die man sogar jedes einzeln und gesondert nennen muss, um verstanden zu werden. Cum poena hiesse strafe und zwar ohne richterliche untersuchung, cum iudicio allein gesagt, genügt auch nicht, denn namentlich in diesem zusammenhange ist androhung der strafe auch noch nothwendig, cum poena atque iudicio heisst der delinquent soll bestraft werden und das urtheil darüber irgend einem gerichtshofe anheimgegeben werden. Ich muss jedoch gestehen, dass mir Schellers vorschlag indicio zu schreiben hier, wo es namentlich darauf ankam, ganz ausnehmend gefällt; s. darüber Beier z. st.

Cic. Am. 9. 29. Quamquam confirmatur amor et beneficie accepto et studio perspecto et consuetudine adiuncta, quibus rebus ad illum primum motum animi et amoris adhibitis admirabilis quaedam exardescit benevolentiae magnitudo. Motus animi et amoris sagt Roth ist gleich motus animi qui fit per amores, dann hätte es wenigstens hejssen müssen Motum animi et amo-

rem, oder er musste sich so ausdrücken motus animi qui fit per motum amoris. Das eine soll aber nicht die ursache vom andern sein, sondern beides sind vielmehr synonyma, primus motus animi und primus motus amoris, sowie kurz vorher animi hominum moventur (i. e. ad benevolentiam. Facciol.) absolut steht für amor movetur (aber moveri in anderm sinne). Den zusatz Gernhards zu dieser stelle verstehe ich nicht. In Ascens. edit. et amoris deest. Praeter animi motum Laelius amorem confirmatum dixerat, utrumque nunc dicit Primum motum animi et amoris. Beiernimmt, ohne sich weiter zu erklären, ebenfalls hier ein hend. an.

Fin. I, 9. 30. Itaque negat (Epicurus) opus esse ratione neque disputatione, quamobrem voluptas expetenda fugiendus dolor sit. Hier führt Roth die worte des Görenz an. Verba Ratione neque disputatione sunt êr διά δυοίν posita pro Disputatione tota ratione petita, nostri speculative erörterung. Wenn Cicero das hätte sagen wollen, so würde er es gesagt haben, so aber sind die worte anders zu verstehen. Wie wäre es möglich, wenn wie in speculative erörterung die ratio bloss die quelle zur disputatio sein oder angeben soll, wie jene beschaffen ist, nicht, was sie selbst ist, dann beide coordinirt nebeneinanderzustellen. Cicero sagt: um einzusehen, dass der genuss die einzige triebfeder zu allem und das höchste gut sei, bedarf es weder der philosophischen speculation, ratio, da die natur selbst den klarsten beweis liefert, omne animal simulatque natum sit voluptatem appetere eaque gaudere, dolorem aspernari ut summum malum et quantum possit a se repellere, idque facere nondum depravatum, ipsa natura incorrupte atque integre iudicante, itaque negat opus esse -, noch bedürfe es der wissenschaftlichen oder vielmehr irgend welcher erörterung, da worte gegen thatsachen ebenfalls nichts ausrichten. Der grund, warum so viele ausdrücke fälschlich als hend, aufgefasst werden, liegt wie es scheint oft darin, dass man einen deutschen kürzern ausdruck zur hand hat, der entfernt den lateinischen wiedergiebt, und dieser, glaubt man, giebt dann das recht zur annahme eines hend.; wo aber der deutsche ausdruck dem lateinischen sich nähert, dadurch dass wir nur das und weglassen, denkt niemand an ein hend.

In dieser und ähnlicher weise beruht fast bei allen von Roth hier angeführten beispielen seine begründung des hend. auf dem irrthum, dass er glaubt, zwei begriffe, die allerdings in einigem sächlichen verhältniss zu einander stehen, wie als folge und ursache, mittel und zweck u. s. w., könnten eben nur mit deutlicher bervorhebung dieses bestimmten verhältnisses neben einander gestellt werden. Kampf und sieg ist für ihn unter allen umständen ein hend., weil, so argumentirt er, sieg ohne schlacht nicht denkbar ist. Aus demselben grunde ist auch equus und ostrum ein hendiad., weil die purpurdecke auf dem pferde liegt. Ob aber die zwei begriffe, wie schlacht und sieg, pferd und purpur, jemals

zu einem verschmelzen können, wird nicht berücksichtigt, noch weniger, ob die zwei ausdrücke, wie es beim hend. unumgänglich nothwendig ist, wirklich nur zwei seiten eines begriffs angeben, oder ob die copula weiter nichts als das pluszeichen der addition ist. Alle die von ihm unter nr. 4 angeführten beispiele mit vielleicht zwei bis drei ausnahmen sind der art. Sall. I. 50. Asperitas et insolentia loci kann hend. sein, ist es aber durchaus nicht nothwendig. Hist. V. 22. Ita intermisso signo et vocibes se quoque in somnum lapsos, ist entschieden hend. Die übriges beispiele hier anzuführen ist zu weitläufig und auch überflüssig. Die blosse anführung einiger wird genügen. Rosc. A. 3. 8. Vos idoneos habitos, per quorum sententias iusqueiurandum id asse-Deiot. 9. 24. sed ad periculum etiam et ad aciem praesto fuit. Sall. C. 16. plerique Sullani milites — rapinarum et victoriae veteris memores civile bellum exoptabant. Lucr. IIL 733. Corpus enim magis his vitiis et fine laborat. Hierzu bemerkt er fine laborare corpus non potest, sed vitiis finem facientibus. Vorber geht neque enim sine corpore cum sunt (animae), sollicitae volitant morbis alguque fameque. Ann. II, 34. Cum virgines vestales in foro et iudicio audiri - vetus mos fuerit. II, 40. hortatur fidem atque pericula polliceantur. Roth: i. 4. fidem in periculis, nec enim Clemens quaerebat, qui pericula sibi offerrent, sed qui constanti in periculis animo essent. Es scheint, als ob Roth geglaubt hat, pericula polliceri müsse heissen, wenn es hier stände, gefahren versprechen, d. h. versprechen, dass er den andern in recht viele gefahren bringen wolle; er hat aber nur übersehen, dass pericula polliceri wirklich dasteht, und befindet sich offenbar in dem glauben, durch annahme eines hend zu verhindern, dass es dasteht. Eine art zeugma muss er annehmen, wie dergleichen so unendlich oft bei Tacit. steht. dagegen hilft kein hend. Ann. III, 38. Plurimi regem urbemque Philippopolin circumsidebant i. e. regem in urbe. Ganz richtig, mr leicht misszuverstehen, da jemand nach analogie dieses beispiels sich veranlasst fühlen könnte, bei etwaniger übertragung des in der löwengrube psalmen singenden Daniel ins lateinische die 18wengrube selbst kräftig mit einstimmen zu lassen.

Königsberg.

C. F. W. Maller.

### XIV.

# Röchlys neueste leistungen für die griechischen epiker.

De Iliadis B, 1-483 disputatio. Turici 1850.

Coniectaneorum epicorum fasciculus 1. 1851.

fasc. 2. 1852.

Emendationes Apollonianae. 1850.

Tryphiodori de Ilii excidio carmen denuo recognitum. 1850.

Manetho und Maximus mit ausführlicher vorrede in der Didotschen sammlung. 1851.

Quinti Smyrnaei Posthomericorum libri XIV. Recensuit, prolegomenis et annotatione critica instruxit Arminius Koechly. Lips. Weidmann. 1851.

Dies sind die schätze, mit denen hr. Koechly mit seltener und bewundernswerther energie in schneller aufeinanderfolge unsere epische litteratur bereicherte: wie durch reichthum in erstaunen setzend, so in ihrem werthe über lob und tadel erhaben.

#### Manetho.

Von den 6 unter Manethos namen gehenden büchern bilden das zweite, dritte und sechste ein zusammenhängendes, von einem verfasser geschriebenes gedicht, nicht älter als Hadrian, nicht jünger als Alexander Severus, wahrscheinlich aus der regierungszeit des letzteren. Das vierte buch ist ein anderes, schon jüngeres gedicht (nicht unwahrscheinlich aus der zeit Julians), aber micht vollständig, sondern in fragmentarischen auszügen, in welchen auch nicht immer die ursprüngliche ordnung beibehalten, uns überkommen. Das erste und fünfte buch endlich sind anthologie einzelner stellen aus verschiedenen astrologischen gedichten, auch aus solchen von elegischem versmass, zum theil nach ähnlichkeit der wörter und buchstaben an einander gestellt. Das erste buch hat unter seinen quellen auch alte und gute gedichte, im fünften führt der ganze ton und redeweise nur auf spätere und schlechtere.

Dies ist das ergebniss der in sprache und sachen gleich gründlich und scharfsichtig durchgeführten untersuchung. es auch nicht unternehmen gegen den herrn verf., namentlich gegen seine darlegung des völlig zusammengehörigen und ausgefüllten planes im 2ten, 3ten und 6ten buch, die bedenken aufrecht zu erhalten, welche auch durch die beobachtung gewisser metrischer eigenthümlichkeiten einmal zu der ansicht bestimmten, dass auch diese drei bücher verschiedenen händen ihren ursprung verdanken: nur um jener kritik, welcher wir seit und durch Bentley und Hermann die grossen resultate über die epischen überbleibsel verdanken, ihre rechte zu wahren, will ich die bemerkung mir erlauben dass die beobachtung eine richtige war, und dass z. b. aus den von dem verf. s. xxiii vollständig und übersichtlich aufgeführten stellen die verschiedenheit in der anwendung des hiatus in der arsis im zweiten buche etwa gegen das sechste schlagend sich aufdringt. Primo aspectu, sagt der herr verf., si numeres tantum hiatus, ita sane abundare videatur liber sextus, ut, praesertim in libris iam quasi ad separandum separatis, sane facile persuaderi tibi patiaris eos hiatus non ab eodem sparsos esse, qui eorum in secundo libro tam parcus fuerit. Sed si diligenter hos hiatus intuitus fueris, primum videbis, eandem esse plurium libri sexti atque pauciorum libri secundi et tertii rationem, neque aut illos insolentiores aut hos cautiores esse. Ita, ut unum exemplum addam, qui libro secundo no ori scripsit, idem ceteros eiusdem particulae hiatus in tertio et sexto libro admittere non dubitaverit: quo χοπρῷ ἀλέγοντες dicere restinuit, (wäre dieser hiatus ein besonders auffallender? mir scheint er schon wegen zwei längerer wörter nicht so) nullam causam video ex qua unum einsdem diphthongi hiatum in sexto libro extimescere potuerit. Sed omnino omnes hi hiatus per se vihil habent offensionis: quos ut frequentiores in libro ultimo admitteret eo adactus est poeta, quod eo libro constellationes et multo plures et multo cumulatiores nulle certo ordine exposuit, qua ipsa re inscienti et invito maiores hiatuum numerum subnasci necesse erat." Die letzte bemerkung übergehend, der ich nichts abzugewinnen vermag, glaube ich festhalten zu müssen, dass nicht nur die zahl der hiatus des 6ten buches eine merkwürdig überwiegende ist, sondern auch ihre beschaffenheit eine andere z. b. die spondeischen hiatus dung don, φαίνηται αὐτός, ζώφ ἴσχουσι, haben keine analogien in den beiden andern büchern. Ebenso wenig das καὶ ἀπό. Der siebenmelige (v. 457 ist dem herrn verf. entgangen) hiatus von eregeit (einmal im 2ten buch βιότου έτέροις), sieht nach eigener manier. Doch macht der verf. noch eine interessante bemerkung. "Tum vero haud scio cur quis solis hiatibus confisus librorum compagibus parcere velit nec potius ad eorum numerum singulas versuum centurias singulis auctoribus adscribere conetur? Tun enim quid obstat quin libri sexti v. 321 — 527, in quibus une

intum invenitur hiatus (v. 422 λοετροχόοι, όχετηγοί) facile vel exasandus vel emendandus, ab alio dicas auctore conscriptos quam ui reliquam eius libri partem scripsit hiatibus scatentem? Hieruf erwidere ich dass dem verf. einige hiatus entgangen sind. ümlich 421 πριστού έλέφαντος, 522 dasselbe, 457 αὐτοί, ἐτέροις, ad wenn nun der verf. nicht nach hundert versen messen will. andern nach zweihundert, das erste zweihundert eilf hiatus bieit, das andere zweihundert gleichfalls eilf, das dritte zehn, das brig bleibende anderthalb hundert sechs. Wenn jemand sich nun itschliesst, das sechste buch gleichwohl keinem autor für sich azuschreiben, so bliebe ihm ein problem immer noch stehn: wenn sich der meinung eines besondern autors zuneigte, so kann h wenigstens das nicht zugeben, dass er nach der forderung des errn verf. (p. X) die pflicht hätte nachzuweisen, "quomodo diverrum auctorum fragmenta in tam firmam perpetui decursus comigem coniungi potuerint," oder was wohl eigentlich herr Köchlys einung war coniuncti fuerint: denn irgend eine möglichkeit ausidenken, wäre wol nicht eben schwer: viel leichter hier als z.b. vielen partieen im Hesiodus oder auch im Homer. Jener grunditz, der einen so geübten kritiker wie herr Köchly in der richgen praxis nicht leicht abführen wird, kann, wie ich glaube, im teresse der kritik selbst und zur abweisung unkritischer geister s gemeingültiger und berechtigter anspruch nicht entschieden geag zurückgewiesen werden. — Ansprechend erscheint die art. ie herr Köchly das übergewicht der versus spondiaci im zwein buche gegen das dritte zu erklären versucht (p. xxiv.). Er merkt das übergewicht beruhe in den ersten 140 versen, d. h. der allgemeinen einleitung über die sterne und himmelskreise. iese partie ist also nicht sowol astrologisch als astronomisch id so seien denn sternbildernamen und einige andere wörter, e in den astronomischen gedichten mit spondeischem verschluss ingbar gewesen, in diesem stücke absichtlich oder unabsichtlich igelassen. Allerdings finden sich gleich bei Aratus mehrere der er vorkommenden ἐστήρικται (häufig), 'Ωρίωνος, Τοξωτῆρος, Κειιύροιο, δινεύοντα, πειραίνονται (365).

#### Maximus.

Herr Köchly sucht zn zeigen, dass dieses gedicht nicht in e neue zeit, der wir es zuzuschreiben pflegen, gehöre, sondern r spätern Alexandrinischen periode angehöre, unter lehrreichen ichweisungen der übereinstimmungen mit dem jedenfalls stark ichgeahmten Nikander. — Ein brief des herrn Dübner aus Flonz theilt aus einer prosaischen paraphrase des gedichts den verrenen anfang ganz, sodann einzelne stellen mit, und lesarten is dem codex des gedichtes selbst. Woraus herr Köchly in seir antwort noch nachträglich nutzen zieht.

### Quintus.

"Ita cuius operis fundamenta ieci Lipsiae, specimina proposui Saalfeldiae, initium feci Dresdae, id tunc ad finem perduxi Bruxellis, ei nunc praefatus sum Turici" praef. p. vi. So bedurfte es bis auf den letzten augenblick eines so unermüdlichen mannes als unser herr verf. ist, damit wir endlich diesen lang erwarteten Quintus vor uns sehen, nachdem Schow seine papiere durch brand verloren, Tychsen nach herausgabe des ersten sehr verdienstlichen bandes die lust verloren, und endlich 1827 seinen apparat an Spitzner übergeben, Spitzner sodann nach den bekannten trefflichen voruntersuchungen sich zunächst zur herausgabe der Ilias gewendet, dann nach verabredung zu gemeinschaftlicher herausgabe mit herrn Köchly selbst durch den tod abgerufen worden. Der reiz sich an dem äusserst entstellten texte, wie er noch bei Tychsen vorlag, auf Hermanns grundlage zu versuchen war Spitzner und Köchly, Struve, Bonitz brachten schone beiträge, mit deren benutzung 1840 in der Didotschen sammlung durch meinen bruder ein zeitgemässerer text hergestellt wurde. Dieser thätigkeit wird nun ein ende gemacht sein: denn was berr Köchly mir zu thun übrig gelassen, dürfte wol wenig und das verborgenste sein. Der beste und vollständigste codex, der Münchner ist von herrn Köchly selbst noch einmal und auf das sorgfältigste verglichen. Neben ihm würde nun der Neapolitanus vielleicht eine neue collation belohnen. Diese beiden sondern sich, wie schon Tychsen richtig bemerkte, von allen übrigen, welche sämmtlich (und ihre elende beschaffenheit ist bekannt) aus einer quelle sind, nämlich sämmtlich, wie Tychsen richtig sagt, Codi ces ex Hydruntino exemplari a Bessarione reperto ducti. Trotzdem hat sich herr Köchly die mühe nicht verdriessen lassen, sämmtliche varianten seines apparates mitzutheilen, auch die lesarten der bisherigen editionen. Seine verbesserungen, seine begründenden bemerkungen und ausführungen über Quintus' eigenthümlichkeiten und gewohnheiten in wortgebrauch, vers, in allen grammatischen beziehungen, auch zu seiner rhetorik und poetik, sind unzählbar, — gewiss wenigstens so lange wir keinen index haben, - und unschätzbar unter allen umständen: theils in den anmerkungen, theils in den prolegomenen, deren zweites buch (s. xxxIII-c) im ersten kapitel de versu et numeris Quinti, im zweiten de dictione Quinti handelt. Hierbei die eingehende erörterung über das verhältniss der sprache des Quintus zu der homerischen: mich dünkt, mit etwas zu geringem gewicht der verschiedenheit.

Wenn auch grossentheils die elemente dieselben sind, so sind doch die mischungsverhältnisse ganz verschieden und ändern so farbe und geschmack auf das unverkennbarste.

In den ausdrücken wodurch Quintus krieg und schlacht und die dahin gehörigen verbindungen bildet ist vielleicht (ich mages

nicht genausjetzt nachseben) kein wert, das im Homer nicht vorkäme, doch aber wie sehr verschieden nehmen sich in menge oder anwendung sein μόθοι, πόνος, δηρις, δηιοτής aus, und wenn πόros, πονείσθαι auch schon bei Homer nicht selten vorzugsweise von der kampfarbeit gebraucht wird, welch ein fortschritt bis zu dem von Quintus angewendeten πονέεσθαι τινι für μάγεσθαί τινι. Und ές Άρεα μαιμώωντες (II, 110) oder der erweiterte gebrauch von έος (auch ε). Oder das gewöhnlich substantivirte Ἡριγένεια, und βοῶπις 'Ηριγένεια, φαέσφορος 'Ηριγένεια, δοδόσφορος 'Ηριγένεια, zwei epitheta verbunden durch xai oder (worauf noch nicht geachtet scheint) die stellung des adjectivs am schluss eines verses mit dem im nächsten verse folgenden substantiv, oder die vielfache anwendung der genitivi absoluti, oder αΐθ ὄφελον, oder die anknüpfung der gleichnisse, namentlich mit evre, u.s. w. u.s. w. Und wenn herr Köchly z. b. sagt p. xLix sed etiam in his, quae si numerum spectes haud pauca novavit tam feliciter plexumque Homericum colorem retinuit, ut vel diligentissimus lector Homeri ea percurrens pro Homericis habere possit, so lässt sich zweifeln ob Quintus selbst mit diesem lobe znfrieden sein würde. Ihm, wenn ich nicht irre, war wenigstens ebenso sehr daran gelegen, dass wir seine abweichungen und ausschreitungen aus der homerischen sprache bemerken sollten. Er wollte seine eigene sprache sehen lassen und seinen sprachwitz, der freilich dürftig genug erscheint. Aber für mich ist dieser ewige homerische Nichthomer, mit der immerfort hervortretenden armuth, mit der entkräftung des im Homer in ausdrucksvoller begrenztheit geschaffenen und angewendeten zur unbedeutenden allgemeinheit, äusserst unerquicklich.

Im kapitel de fontibus carminis wird in genauer vergleichung mit den cyklikern die im ganzen geringe übereinstimmung und viel bedeutendere abweichung von ihnen nachgewiesen. Ebenso von andern, an die man zunächst denken könnte, z. b. Stesichorus und die tragiker. Ueberhaupt habe Quintus zur sammlung seines stoffes geringe lektüre gemacht und vorzugsweise aus irgend einem gangbaren mythologischen buche geschöpft, vieles aus den andeutungen im Homer komponirt. Dass er die cykliker gar nicht gelesen, wie herr Köchly meint (xxxv), wird dahingestellt bleiben müssen. — Interessant sind die bestätigungen, welche im laufe dieser untersuchung herrn K. beibringt für die ansicht, der er entschieden beitritt, dass das cykliker corpus, aus dem Proklus die auszüge giebt, nicht ganze gedichte enthält, sondern abgeschnitten in der art und bis zu dem terminus, dass eben nicht dieselbe partie zweimal erzählt wird.

Die im ersten fascikel der Coniectanea behandelten stellen sind mannichfaltig, die im zweiten aus Nonnus, den wir ohne zweifel

in einer neuen bearbeitung unseres herrn verf. zu erwarten baben. Ich wüsste auch hier, wo alles trefflich ist, auf einzelnes nicht besonders aufmerksam zu machen; ausser auf die schöne anerkennung und schilderung Hermanns, welche das erste fascikel eröffnet.

Königsberg.

K. Lehrs.

### Zu Aristoteles de anima.

ΙΙΙ, 6, 2. Τr. τὸ γὰρ ψεῦδος ἐν συνθέσει ἀεί· καὶ γὰρ ᾶν τὸ λευκόν μή λευκόν το μή λευκόν συνέθηκεν. Da το μή λευκόν für sich allein keine unwahrheit ist, indem diese erst durch zusammensetzung eines begriffes mit einem anderen entsteht, so hat Trendelenburg, sich zugleich auf Simplicius und Philoponus stützend, die in ihren commentaren nur το λευκόν μή λευκόν berücksichtigen, als verdächtig eingeklammert. Mir scheint die unecht heit doch zweifelhaft. Wenn auch bei Simplicius nur stehen mag: έφ' οίς πάλιν ύπομιμνήσκει, ότι έν συνθέσει πάντως τὸ ψεῦδος, έπειδή και το λευκόν δυνατόν μή λευκόν οίηθηναι, und nichts von dem τὸ μὴ λευχόν, wie ich gern auf glauben hinnehme, da ich den commentar des Simplicius nicht nachsehen kann; so ist doch das "similiter Philoponus" nicht genau. Denn dieser sagt fol. 86 άεὶ γάρ, φησίν, έν τη συνθέσει έστιν άλήθεια και ψεύδος, οὐκ έν άπλοις πράγμασι. και γάρ έὰν τὸν λευκόν Σωκράτην είποις μή λευκόν, ψεύδη καν μη το λευκόν είποις λευκόν, ψεύδη δια την σύνθεσιν άναρμόδιον ούσαν. Nun ist es aber keine σύνθεσις, alse auch keine σύνθεσις ἀναρμόδιος, wenn jemand das weisse weiss zu nennen unterlässt. Folglich kann der commentator nicht gi το λευχόν geschrieben haben; womit er also zur autorität nicht gegen, sondern für jene worte bei Aristoteles wird, welche ohnedies durch alle handschriften geschützt werden. Sind nun die worte echt, so muss etwas ausgefallen, und wer es noch nicht selbst gefunden hat, kann es bei Philoponus finden, dass Aristeteles geschrieben haben muss: καὶ γὰρ ἄν τὸ λευκόν μὴ λευκόν, τὸ μὴ λευκόν λευκόν συνέθηκεν.

Danzig.

Gottl. Roeper.

### XV.

## Zu Aristophanes' Wolken.

#### I.

Dass in der stelle v. 695 - 745 die zweierlei bearbeitungen seres stückes durcheinandergemischt sind ist allzuhandgreislich dass heutzutage noch jemand sich einfallen lassen könnte diess abrede zu ziehen. Denn die wiederholungen und die wider-: üche liegen wahrlich offen genug zu tage. Sokrates hat sei-1 neuen schüler Strepsiades allein gelassen, mit der weisung: ρφόντισόν τι των σεαυτού πραγμάτων (695). Zweimal kommt nun zurück um nach seinem schüler zu sehen, ohne dass jech zwischen dem ersten und dem zweiten male auch nur die seste andeutung seines wiederabtretens wäre; ja beim zweiten le (731) braucht er eine wendung (φέρε τυν άθρήσω πρώτον) welcher das vorausgegangensein derselben handlung völlig rereinbar ist. Die beiden visitationen treffen den Strepsiades wesentlich verschiedener stimmung: das eine mal von den wanı aufgeregt, das andere mal in einem schlafähnlichen zustande, πέος ἐν τῆ δεξιᾶ (734). Die übrigen aber nehmen beide denben gang: Strepsiades antwortet auf die frage des Sokrates de mal mit einem scurrilen spasse, der im ersten falle von den nzen des aoxarens hergenommen ist (v. 725), im zweiten von 1 phallos den er in der hand hat (734). Beide male heisst dann Sokrates sich einhüllen, welcher befehl in dem einen e sogar wiederholt wird (s. v. 728, 735, 740.). Im ersten e befolgt Str. die weisung alsbald und hüllt sich mit einem fzer ein (v. 729 f.); nichtsdestoweniger hören wir schon v. wieder den Sokrates in kategorischem tone ihm zurufen: ovx αλυψάμενος ταγέως τι φροντιεῖς; Das einhüllen hat den zweck s zerstreuende beim meditiren ferne zu halten. Für dieses meren aber ist das erste mal der gegenstand von Sokrates aneben, zuerst allgemein (τι των σεαντού πραγμάτων, 695), dann timmter (έξευρετέος γαρ νους αποστερητικός καπαιόλημα, v. 728f.); zweite mal dagegen lehnt Sokrates auf die frage des Strepsia-, was er denn ausstudiren solle, die antwort ab und meint solle Streps. selbst bestimmen (736 f.). Endlich werden dem

Strepsiades für den fall, dass er beim meditiren auf unlösbare fragen stosse zweimal verhaltungsmassregeln angegeben, das erste mal vom chore (703 f.), das zweite mal von Sokrates (743 f.), und zwar beide mal ganz in derselben weise, indem ihm nämlich gerathen wird dergleichen  $\tilde{a}\pi o \rho a$  vorläufig bei seite liegen zu lassen und erst später, nachdem ihm anderes geglückt, darauf zurückzukommen.

Unter diesen umständen kann es keine frage sein, dass mit hausmittelchen wie neuestens Bergk eines vorgeschlagen hat, v. 723 einem schüler des Sokrates zuzutheilen und den Sokrates selbst erst v. 731 auftreten zu lassen, der eigenthümliche zustand der stelle nicht geheilt werden kann. Aber auch das blutige verfahren, das ehemals in der philologie so beliebt war, das berüchtigte fürunächterklären eines theiles, ist in diesem fall unanwendbar; wohl aber durch die ganz zuverlässige thattache der überarbeitung des stückes durch den dichter selbst gelegenheit geboten positive, auf dem grunde sorgfältiger scheidung des fremdartigen und verbindung des zusammengehörigen aufbauende kritik zu üben. Nicht ob hier zweierlei bearbeitungen vorliegen kann zweifelhaft sein, sondern nur noch wie dieselben gegen einander abzugrenzen seien, wo die eine aufhöre und die andere anfange.

Diese frage haben völlig unabhängig von einander K. Fr. Hermann und C. Beer behandelt; jener zuerst in seiner recension von G. Hermann's ausgabe der Wolken, in der allg. schulzeitung vom j. 1833, wieder abgedruckt in dessen gesammelten abhandlungen u. s. w. (Göttingen 1849.), bes. s. 271 f., dieser in seiner schrift über die zahl der schauspieler bei Aristophanes (Leipzig 1844.) s. 130 f. 1). Wir beginnen mit Beer's ansicht, als der einfacheren.

Beer glaubt "in den versen 731—745 eine zugabe der zweiten Wolken erkennen zu dürfen. Die neue scene war aber nicht bestimmt zwischen die in unserer ausgabe vorhergehende und nachfolgende eingeschoben zu werden, sondern vielmehr an die stelle der unbedeutenden verse 723—730 zu treten, so dass in den ersten Wolken auf v. 730 die (jetzt fehlende) antistrophe zu v. 700—706 und dann sogleich die worte δ Σωκρατίδιον φίλτατον u. z. w. (v. 746) folgten, während in den zweiten Wolken v. 731 sich an v. 722 anschliessen und die antistrophe, die früher vor v. 730 stand, nach v. 745 folgen sellte." Diese auffassung kann aber die richtige nicht sein. Irrig ist gleich die voraussetzung dass die gegenstrophe zu v. 700 ff. fehle, da sie doch vielmehr in v. 804 ff. vorbanden ist, nur in einem über das mass der strophe um zwei verse hinausgehenden umfange; ein irrthum der schon

<sup>1)</sup> Nur diese beiden arbeiten kennt der neueste bearbeiter der Wolken, Th. Kock, und hat die frage auch nicht um den kleinsten schritt weiter gefördert, indem er sich begnügt die nackten resultate Hermann's und Beer's nebeneinanderzustellen.

von Fritzsche hervorgehoben ist, sogar mit einem unverhältnissmässigen aufwand von derbheit, wenn er in dem gleich anzuführenden programm p. 5. not. 2. sagt: Beerius si rei metricae satis peritus esset profecto Hermannum secutus esset neque duas antistrophos excidisse somniasset. Ferner hätte so der dichter an die stelle des "unbedeutenden" in wahrheit noch unbedeutenderes gesetzt, da die verse 731-745 ausser der massivität v. 734 nichts enthalten was von belang und nicht sonst schon in dem stücke gesagt wäre. Ueberdiess hat diese ansicht den grossen mangel dass sie weder den widerspruch zwischen v. 695 und 737 löst noch auch die wiederholung der instruction über die behandlung von απορα (703 f. 743 f.) beseitigt. Dazu kommt die unwahrscheinlichkeit dass die frage ούτος καθεύδεις und das danach vorauszusetzende halbe eingeschlafensein des Strepsiades bestimmt gewesen sei unmittelbar auf so erregte worte desselben wie v. 709--722 sind nachzufolgen; wie auch die possenhafte antwort v. 734 sammt der stellung die durch sie bedingt wird zu derjenigen in welcher wir die worte 709-722 ihrem inhalte gemäss nothwendig ausgesprochen denken müssen entfernt nicht passt.

Einen anderen beilungsversuch hat K. F. Hermann a. a. o. unternommen. Zwar stimmt er mit Beer darin überein dass auch nach ihm wenigstens "v. 731-734 ursprünglich gleich hinter v. 722 gehörten und ein anderer anfang derselben scene sind"; aber weit sachgemässer theilt er diesen der ersten bearbeitung zu, beschränkt ihn freilich dabei auf die verse 731-734 und glaubt ausserdem v. 727-730 hinter 742 setzen zu müssen, "um die richtige aufeinanderfolge des gesprächs wieder herzustellen, da v. 747 (ἔγω τόχου γνώμην ἀποστερητικήν) sich zu genau auf v. 728 (έξευρετέος γαρ νους αποστερητικός) bezieht als dass sie durch so viele ungehörige zwischenreden getrennt sein dürften." Daher will er "mit ausmerzung von v. 731 — 734 die ganze scene so anordnen: v. 723 - 726. 735-742. 727-730. 743 ff." Aber auf diese weise sind die angegebenen schwierigkeiten nicht nur nicht gelöst sondern sogar neue hinzugefügt. Es bleibt die incongruenz der frage v. 736 f. mit dem befehle v. 695, die wiederholung der gleichen instruction in v. 703 f. und 743 f., ebenso lie dreimalige aufforderung zum καλύπτεσθαι in derselben scene; a es werden dessen einzelne fälle so einander noch näher gerückt, wie nicht minder das dreimalige ἀποστερητικός (νοῦς ἀπ. 728, γνώμη αποστερητρίς 730, und γνώμη αποστερητική 747) bei dieser anordnungsweise in allernächster nähe beisammen ständen. Auch zätte die aufforderung έχ' ἀτρέμα keine rechte beziehung wenn sie nach dem seufzer des Strepsiades τίς αν δητ' ἐπιβάλοι κ.τ.λ. stehen würde. Die beschränkung der überreste aus der ersten pearbeitung auf v. 731-734 hat zwar wohl ihren grund in einem achtungswerthen conservativen interesse; jedoch ist dieses in lem gegenwärtigen falle in wahrheit nicht bedroht, da es sich

nicht um ausstossen irgend welcher theile handelt, sondern nur um deren unterscheidung. Die vorgeschlagene nachstellung ist schon im principe bedenklich, da nicht abzuschen ist wie die verse 727 — 730 von ihrem angeblichen früheren platze weg in ihren jetzigen gekommen sein sollten, und verleiht der hypothese eine gewisse künstlichkeit und gewaltsamkeit, der rücksicht aber aus welcher dieses durcheinanderwerfen der stelle vorgeschlagen worden ist und die wir als vollkommen berechtigt anerkennen, der genauen beziehung von v. 747 auf 728, kann auch auf anderem wege einfacher und sogar noch gründlicher genüge geschehen.

Einen solchen hat F. V. Fritzsche eingeschlagen, im Index lectionum in Academia Rostochiensi semestri aestivo a. MDCCCLI habendarum, p. 3—5. Da ich dessen ergebnisse im wesentlichen für ebenso richtig halte als seine beweisführung für ungenügend, so nehme ich die untersuchung selbständig auf, werde jedoch nicht unterlassen bei den einzelnen punkten auf Fritzsche gebürende rücksicht zu nehmen.

Die auffallendste und weitgreifendste incongruenz im jetzigen textbestande ist, wie auch Fritzsche erwähnt hat 2), dass einerseits Strepsiades durch die wanzen zur verzweiflung gebracht wird, auf der anderen seite aber mit dem phallos in der hand so ruhig dasitzt dass der eintretende Sokrates ihn für schlafend hält. Erkennen wir in dieser grundverschiedenheit das charakteristische der beiderlei bearbeitungen, so fragt sich zuerst, welche von beiden darstellungen die ältere sein werde, sodann wie die grenzen

für beide näher zu bestimmen sind.

Die antwort auf die erste frage kann keinen augenblick zweifelhaft sein. Wenn Aristophanes in der notorisch zur zweiten bearbeitung gehörigen parabase es ausdrücklich als einen vorzug des umgearbeiteten stückes (vgl. v. 534 νῦν οὖν — ἢοˇ ἡ κωμφοδία) bezeichnet, dass es σώφρων sei, sofern es vor allem ohne vorgebundenen phallos erscheine (v. 537—539): so versteht es sich von selbst dass eine scene worin der phallos eine rolle spielte aus der ersten bearbeitung stammt. Wie wir diese scene uns näher zu denken haben, darüber gibt uns das scholion zu v.734 einen bemerkenswerthen aufschluss. Es heisst hier nämlich: τὸ πέος ' δεῖ γὰρ αὐτὸν καθεζωσθαι ἔχοντα τὸ αἰδοῖον καὶ μιμεῦσθαι τὸν δερμύλλοντα ἐαυτόν. In der ersten bearbeitung sass also Strepsiades während der abwesenheit des Sokrates ruhig auf der bühne, vertrieb sich die langeweile durch operiren am

<sup>2)</sup> Quis non videt h. l. bis easdem res — ratione valde diversa proponi? in altero loco Strepsiadem ad praescriptum, in altero libera optione philosophari? in altero sicut in prioribus cimicum mentionem fieri, in altero nullam fieri? Und p. 5: v. 731 — 739. Strepsiades philosophari iussus non cimicum morsu, de quibus hic quidem plane tacetur, sed sua ipsius libidine (v. 734) perturbatur: contra v. 723 — 730 idem non libidine ulla, sed solo cimicum morsu infestatur.

phallos und schlief darüber allmälig ein, bis ihn das wiedereintreten des meisters aufscheuchte. Mit jenen manipulationen am phallos sollte wohl die art wie die philosophenschüler ihre freizeit benutzen verdächtigt werden; und so hässlich und ekelhaft der einfall an sich ist, so haben wir doch kein recht den Aristophanes von einer solchen ethischen und ästhetischen verirrung freizusprechen. Gerade in bezug auf das fragliche lasterhafte thun heweist Aristophanes nicht blos in den stücken, welche den Νεφέλαι πρότεραι zeitlich ganz nahe stehen (Eqq. 21 ff. 963. Pax 290), sondern noch viel später (Ran. 545. Eccl. 709. vgl. auch Lys. 109 f. 158), dass er zwischen dem was blos schmutzig und was sittlich verworfen und ästhetisch widerlich ist nicht gehörig zu unterscheiden vermag. Dagegen macht es dem urtheile und geschmacke unsers dichters ehre dass er wenigstens in der umarbeitung der Νεφέλαι jenes hässliche motiv durch ein anderes ersetzte und den phallos überhaupt aus dem stücke strich <sup>5</sup>).

Das neue motiv ist von den wanzen hergenommen. Diese werden erwähnt v. 696-699. 707-726 4). 742, im letztgenannten verse nur ganz kurz, durch den schmerzensruf οίμοι τάλας, der dem Strepsiades eben durch sie ausgepresst wird. Bestimmen wir hienach die grenzen der beiden bearbeitungen, so bekämen wir, da die erste mit v. 731 sicher anhebt, somit v. 727-730 noch der zweiten zufallen, für die zweite v. 696-730 und 740-745, für die erste v. 731-739. Diess wäre in vielen beziehungen ein befriedigendes ergebniss; indessen kann es nicht das schliessliche sein. Denn wenn v. 736 f. der ersten bearbeitung zugewiesen werden muss, so kann v. 695 nicht auch derselben zugetheilt werden, da diese sich zu einander ausschliessend verhalten; wir werden daher den grenzpfahl der zweiten bearbeitung bis v. 694 verändern müssen, und gewinnen hiedurch zugleich den vortheil, dass die unleugbare schroffheit des übergangs von v. 693 auf 694 sich so vollkommen erklärt, indem wir hier die naht erkennen durch welche bestandtheile der zweiten bearbeitung an die erste angefügt worden sind. Andererseits enthielte, bei der angegebenen festsetzung der grenzen, die zweite bearbeitung die instruction hinsichtlich der ἄπορα zweimal, v. 703 f. und 743 f. Man ist daher genöthigt die eine von beiden

<sup>3)</sup> Vgl. Fritzsche p. 5: senem obscoenissimum (v. 734) eo magis de medio tollendum putavit (Aristoph.) quod ipse in parabasi v. 537 sqq. Secundas Nubes comoediam esse gloriatur honestam minimeque obscoenam.

<sup>4)</sup> Fritzsche p. 5: qui locus (707—722) quum et ipse in cimicum morsu polissimum versetur, non solum cum primae editionis loco v. 731—739 adversa fronte pugnat, verum etiam cum loco secundae v. 723—730 tam arcte cohaeret, ut hi continui de cimicibus ioci ad unam eandemque fabulae editionem necessario referendi sint.

stellen nebst dem was zu ihr gehört, also entweder v. 700oder v. 740-745, zur ersten bearbeitung zu ziehen. Pirzweite spräche der umstand, dass v. 740 sich leichter an v. als an v. 730 anreiht; denn da mit v. 729 f. Strepsiade t - wiewohl zögernd - anschickt der aufforderung des Sch tes gemäss sich einzuhüllen (was eben zu dem wortwitze den apraxides anlass gibt), so ist die erneute weisung ibt καλύπτου (740) weniger am platze als wenn Streps. unmitte zuvor sein hauptanliegen, um dessen willen er sich in die se des Sokr. begeben, wiederholt hat (v. 738 f.). Gewichtiger als dieser grund, der doch nur auf ein in diesem falle, wol sich um die zusammenlöthung von zweierlei bearbeitungen delt, ziemlich unerhebliches mehr oder weniger von leichtigt führt, sind diejenigen, welche die entscheidung für das erste gil der obigen alternative, somit die zutheilung von v. 700-7661 die erste bearbeitung, anrathen. Fürs erste, dass v. 742 zwischenruf οἴμοι τάλας zu der annahme drängt, der vers gebi von anfang an einem zusammenhange an, in welchem von wanzen schon so ausführlich die rede gewesen war, dass dieser blosse schmerzensschrei gesetzt werden konnte und jedermann die beziehung auf die wanzenqual verständlich 🕶 diess war aber nur bei der zweiten bearbeitung der fall. Ken also v. 740-745 der ersten bearbeitung nicht wohl zugethal werden, so enthalten dagegen v. 700-706 manches, was det solche zutheilung höchlich begünstigt. Vor allem die mahnen ύπνος δ' απέστω γλυκύθυμος όμματων (705 f.) hat eine klare 📂 ziehung auf die klippe, an welcher in der ersten bearbeitung meditiren des Strepsiades scheiterte, seine schlaffheit und schlaft sucht, in folge deren das erste wort, welches der zurückkehrent Sokrates an ihn richtete, hier war: οὖτος, καθεύδεις (732). Se dann erklärt sich bei dieser annahme die unvollständigkeit des strophe in vergleich mit der gegenstrophe (v. 804 ff.) aufs unge zwungenste daraus, dass in der ersteren die schlussverse eine gedanken enthielten, der zu der neuen bearbeitung nicht mehr passte, daher der dichter sie strich und sich vorbehielt sie durch andere, in den jetzigen zusammenhang besser passende, zu ersetzen, ein vorsatz, der jedoch unausgeführt blieb, weil Aristephanes von der ursprünglich beabsichtigten zweiten aufführung des stückes allmählig abkam 5). Auch die gegenstrophe selbst unterstützt eine solche auffassung; denn auch sie passt offenbar in ihre jetzige umgebung nicht mehr. Nachdem v. 789 f. Sokrates den Streps. fortgejagt hat, sollte man meinen, es sei jetzt eine wirkliche trennung beider erfolgt, indem Sokrates sich in

<sup>5)</sup> Vgl. Fritzsche p. 5: quaerendum erit an duorum versuum defects potius ab huius scense retractatione derivari debeat. Und p. 6: coatendo in primis Nubibus finem strophae talem esse potuisse, ut a secundis abhorreret.

n haus zurückgezogen hätte. Wirklich spricht er auch im genden kein wort mehr, und ausser v. 790 ist nirgends wieraum zu einem passenden abgange für ihn. Nichtsdestoweer redet nicht nur Strepsiades v. 803 ihn an, sondern es ist zh das ganze folgende lied des chores an ihn gerichtet, Sokr. anach als bis zu ende dieser scene auf der bühne anwesend Pausgesetzt, wiewohl gänzlich stumm und obgleich dadurch der mische zweck des chorliedes (den schauspielern zeit zum um-Eden zu geben) vernichtet wird. Ebensowenig passend ist, De v. 808 f. der chor von Strepsiades sagt er sei Ezoluog zγια δοᾶν ὄσ' ἂν κελεύης und daher den Sokr. auffordert diese egenheit gehörig auszubeuten. Eine solche äusserung des prs wäre etwa nach v. 437-456 an ihrem platze gewesen, ht aber hier, nachdem Sokr. aufs bestimmteste erklärt hat sich t dem unfähigen alten manne nicht weiter befassen zu wollen. d v. 810 f. σύ δ' ανδυός έκπεπληγμένου και φανερώς έπηρμέ-• γνούς ἀπολάψεις ist weder eine zutreffende schilderung der zigen stimmung des Strepsiades, noch auch kann ferner vom ssaugen des Strepsiades selbst die rede sein, nachdem sich Soates der einwirkung auf ihn freiwillig begeben hat und der hn erst an dessen stelle treten soll. Auch diese inconvenienn erklären sich wohl daraus, dass die beiden bearbeitungen m dichter noch nicht in völlige übereinstimmung gebracht sind, sbesondere die aus dem älteren stücke stammende gegenstroplie ch nicht ganz der neuen bearbeitung angepasst ist, welcher r übrige theil der dortigen scene (namentlich der abermalige tschluss es mit Phidippides zu versuchen) anzugehören scheint. idlich ist der getroffenen wahl auch diess noch günstig, dass, enn die zweite bearbeitung von v. 694-730, und die erste n 731-745 ohne unterbrechung erstreckt würde, die annahme vermeidlich wäre dass in den Νεφέλαι δεύτεραι ein chorlied bemmt war die lücke zwischen den letzten worten des Strepsias in v. 730 und seinen ersten in 746 auszufüllen, eine nöthing welche wegfällt sobald v. 700-706 der ersten, v. 740-5 der zweiten bearbeitung zugewiesen wird; denn in diesem le steigt in Strepsiades während der instruction die ihm Sokraretheilt (v. 743-745), auf die er aber nur mit halbem ohre shört, die sublime idee auf welche er von v. 746 an seinem rer mittheilte.

Nehmen wir hiernach an dass die beiderlei redactionen sich gendermassen vertheilen:

I. 700—706. 731—739. — — 746 ff.

<sup>11. 694—699. 707—730. 740—745. 746</sup> ff. so wird wohl mand darüber bedenken haben dass von 1 das zwischen v. 739 d 746 in der mitte liegende nicht auch erhalten sondern durch entsprechenden theile von 11 (v. 740—745) ersetzt ist. Dagen leuchtet es ein dass auf diese weise die 44.

stellen nebst dem was zu ihr gehört, also entweder v. 700-706 oder v. 740-745, zur ersten bearbeitung zu ziehen. Für das zweite spräche der umstand, dass v. 740 sich leichter an v. 739 als an v. 730 anreiht; denn da mit v. 729 f. Strepsiades sich - wiewohl zögernd - anschickt der aufforderung des Sokrates gemäss sich einzuhüllen (was eben zu dem wortwitze von den ἀρνακίδες anlass gibt), so ist die erneute weisung ίθι νυν, καλύπτου (740) weniger am platze als wenn Streps. unmittelbar zuvor sein hauptanliegen, um dessen willen er sich in die schule des Sokr. begeben, wiederholt hat (v. 738 f.). Gewichtiger aber als dieser grund, der doch nur auf ein in diesem falle, wo es sich um die zusammenlöthung von zweierlei bearbeitungen handelt, ziemlich unerhebliches mehr oder weniger von leichtigkeit führt, sind diejenigen, welche die entscheidung für das erste glied der obigen alternative, somit die zutheilung von v. 700-706 an die erste bearbeitung, anrathen. Fürs erste, dass v. 742 der zwischenruf οἴμοι τάλας zu der annahme drängt, der vers gehöre von anfang an einem zusammenhange an, in welchem von den wanzen schon so ausführlich die rede gewesen war, dass jetzt dieser blosse schmerzensschrei gesetzt werden konnte und doch jedermann die beziehung auf die wanzenqual verständlich war: diess war aber nur bei der zweiten bearbeitung der fall. Kann also v. 740-745 der ersten bearbeitung nicht wohl zugetheilt werden, so enthalten dagegen v. 700-706 manches, was eine solche zutheilung höchlich begünstigt. Vor allem die mahnung υπνος δ' απέστω γλυκύθυμος δμμάτων (705 f.) hat eine klare beziehung auf die klippe, an welcher in der ersten bearbeitung das meditiren des Strepsiades scheiterte, seine schlaffbeit und schlafsucht, in folge deren das erste wort, welches der zurückkehrende Sokrates an ihn richtete, hier war: ούτος, καθεύδεις (732). Sodann erklärt sich bei dieser annahme die unvollständigkeit der strophe in vergleich mit der gegenstrophe (v. 804 ff.) aufs ungezwungenste daraus, dass in der ersteren die schlussverse einen gedanken enthielten, der zu der neuen bearbeitung nicht mehr passte, daher der dichter sie strich und sich vorbehielt sie durch andere, in den jetzigen zusammenhang besser passende, zu ersetzen, ein vorsatz, der jedoch unausgeführt blieb, weil Aristophanes von der ursprünglich beabsichtigten zweiten aufführung des stückes allmählig abkam 5). Auch die gegenstrophe selbst unterstützt eine solche auffassung; denn auch sie passt offenbar in ihre jetzige umgebung nicht mehr. Nachdem v. 789 f. Sokrates den Streps. fortgejagt hat, sollte man meinen, es sei jetzt eine wirkliche trennung beider erfolgt, indem Sokrates sich in

<sup>5)</sup> Vgl. Fritzsche p. 5: quaerendum erit an duorum versuum defectus potius ab huius scense retractatione derivari debeat. Und p. 6: contendo in primis Nubibus finem strophae talem esse potuisse, ut a secundis abhorreret.

sein haus zurückgezogen hätte. Wirklich spricht er auch im folgenden kein wort mehr, und ausser v. 790 ist nirgends wieder raum zu einem passenden abgange für ihn. Nichtsdestoweniger redet nicht nur Strepsiades v. 803 ibn an, sondern es ist auch das ganze folgende lied des chores an ihn gerichtet, Sokr. demnach als bis zu ende dieser scene auf der bühne anwesend vorausgesetzt, wiewohl gänzlich stumm und obgleich dadurch der scenische zweck des chorliedes (den schauspielern zeit zum umkleiden zu geben) vernichtet wird. Ebensowenig passend ist, dass v. 808 f. der chor von Strepsiades sagt er sei Ezoipos απαντα δραν ὄσ αν κελεύης und daher den Sokr. auffordert diese gelegenheit gehörig auszubeuten. Eine solche äusserung des chors ware etwa nach v. 437-456 an ihrem platze gewesen, nicht aber hier, nachdem Sokr. aufs bestimmteste erklärt hat sich mit dem unfähigen alten manne nicht weiter befassen zu wollen. Und v. 810 f. ου δ' ανδυός έκπεπληγμένου και φανερώς έπηρμένου γνούς ἀπολάψεις ist weder eine zutreffende schilderung der jetzigen stimmung des Strepsiades, noch auch kann ferner vom aussaugen des Strepsiades selbst die rede sein, nachdem sich Sokrates der einwirkung auf ihn freiwillig begeben hat und der sohn erst an dessen stelle treten soll. Auch diese inconvenienzen erklären sich wohl daraus, dass die beiden bearbeitungen vom dichter noch nicht in völlige übereinstimmung gebracht sind, insbesondere die aus dem älteren stücke stammende gegenstrophe noch nicht ganz der neuen bearbeitung angepasst ist, welcher der übrige theil der dortigen scene (namentlich der abermalige entschluss es mit Phidippides zu versuchen) anzugehören scheint. Endlich ist der getroffenen wahl auch diess noch günstig, dass. wenn die zweite bearbeitung von v. 694-730, und die erste von 731-745 ohne unterbrechung erstreckt würde, die annahme unvermeidlich wäre dass in den Νεφέλαι δεύτεραι ein chorlied bestimmt war die lücke zwischen den letzten worten des Strepsiades in v. 780 und seinen ersten in 746 aus zufüllen, eine nöthigung welche wegfällt sobald v. 700-706 der ersten, v. 740-745 der zweiten bearbeitung zugewiesen wird; denn in diesem falle steigt in Strepsiades während der instruction die ihm Sokrates ertheilt (v. 743-745), auf die er aber nur mit halbem ohre hinhört, die sublime idee auf welche er von v. 746 an seinem lehrer mittheilte.

Nehmen wir hiernach an dass die beiderlei redactionen sich folgendermassen vertheilen:

I. 700-706. 731-739. -- 746 ff.

II. 694—699. 707—730. 740—745. 746 ff. so wird wohlniemand darüber bedenken haben dass von I das zwischen v. 739 und 746 in der mitte liegende nicht auch erhalten sondern durch die entsprechenden theile von II (v. 740—745) ersetzt ist. Dagegen leuchtet es ein dass auf diese weise die erhobenen schwie-

deutigen und dringenden aufforderungen konnte nicht der leiseste zweifel mehr raum finden darüber was die absicht des Streps. und ob es mit dieser absicht ihm auch wirklicher ernst sei; es war entfernt kein grund vorhanden bei Streps. irgendwelche bedenken vorauszusetzen gegen die übergabe seines sohnes an Sokrates (wie τί δητα u. s. f. doch thut), da Streps. solche nie gehabt, vielmehr seinen sohn fast genöthigt hat in die schule des Sokr. zu gehen. Die frage des Sokrates v. 1105 f. ist daher nach allem diesem eine mehr als überflüssige, sie ist eine unpassende. Die antwort des Strepsiades fällt natürlich bejahend aus, und zwar wünscht er dass seinem sohne der eine backen für die behandlung kleiner streitfälle gewetzt werde, der andere aber für Diese bestimmung der aufgabe harmonirt | die grossen fragen. weder mit der im früheren ausgesprochenen (v. 882-888), noch auch mit der nachfolgenden recapitulation (v. 1148 f.). Unter sich stehen die beiden letztgenannten darstellungen in vollständigster übereinstimmung: wie v. 882 ff. Strepsiades aufs lebhaf. teste darauf gedrungen hatte dass sein sohn jedenfalls den loros nzroz lerne, so ist v. 1148 f. die erste frage welche er zurückgekommen an Sokrates richtet die εἰ μεμάθηκε (Pheidipp.) τὸν λόγον Έχεινον. Dagegen zu der zwischen ihnen in der mitte stehenden (v. 1107-1110) stimmen sie beide nicht; denn während beide den gegenstand des unterrichts qualitativisch bestimmen (als  $\lambda \dot{o} \gamma o \varsigma \, \tilde{\eta} \tau \tau \omega v = \lambda. \, \tilde{a} \delta \iota x o \varsigma )$ , so ist in jener darstellung ein quantitativischer unterschied gemacht der von dem anderen standpunkte aus als völlig unerheblich und unwesentlich erscheinen muss.

Zu diesen schwierigkeiten des inhalts kommen noch die scenischen. In der vorbergehenden zweikampfsscene waren auf der bühne jedenfalls die beiden Logoi sowie Pheidippides; in der jetzigen gewahren wir auf ihr Sokrates, Strepsiades und Pheidippides: wo sind denn also jene hingekommen? wie kommen diese her? wann haben sich die schauspieler aus der einen rolle in die andere umgekleidet? Die erste frage beantwortet sich hinsichtlich des Aoy. dixaios von selbst: er ist durch den seiteneingang der orchestra davon gelaufen; Pheidippides wäre auf der bühne geblieben, aber der adixos -- ! Ist er allein abgegangen, ohne den Pheidippides? Aber dann fehlte der ewigen scene die zuspitzung zu einem praktischen ergebniss und zwar demjenigen welches v. 937 f. als ziel aufgestellt worden war. Oder ist er nicht abgegangen, sondern auch während der jetzigen scene noch auf der bühne anwesend, nur unthätig und stumm? Aber in diesen falle wäre er nicht nur höchst überflüssig und müssig sondern -als vierte person — entschieden störend und unzulässig?). Und was die zweite frage betrifft so ist schlechterdings nicht abzuehen weder was Sokrates und Strepsiades schon wieder auf der

<sup>2)</sup> Vgl. Fritzsche l. l. l. p. 13 g. e.

bühne zu schaffen haben, noch wie sie zusammenkommen: das letztere nicht, da sie vorher nach verschiedenen seiten auseinandergegangen sind und nichts eingetreten ist was ihr gleichzeitiges wiederauftreten hätte vermitteln oder begründen können; und ebensowenig das erstere, da die paar worte v. 1105-1112 doch kein zureichender grund sind, zumal sie nichts enthalten was nicht schon wiederholt und besser gesagt wäre, und da namentlich von Strepsiades, nach seiner letzten äusserung (v. 887 f.), ein wiederkommen erst alsdann zu erwarten ist wenn die unterweisung des Pheidippides an einem ziele angelangt sein kann, also erst bei v. 1131. 3) Endlich die dritte frage: da als erwiesen angenommen werden darf dass die alte attische komödie nicht mehr als drei schauspieler gehabt hat, - wo ist die pause in welcher der πρωταγωνιστής sich aus dem δίχαιος λόγος in Strepsiades zurückverwandeln kann, der δευτεραγωνιστής die garderobe des άδικος λόγος mit der des Sokrates vertauschen? Wenn G. Hermann (zu v. 1105 seiner ausg.) meint, nach dem abtreten der beiden Logoi sei Pheidippides eine weile allein auf der bühne gestanden, bis die beiden Logoi in Strepsiades und Sokrates umgekleidet gewesen seien, so wäre das, wie K.F. Hermann (gesammelte abhh. s. 272) in bezug auf einen andern fall sagt, "eine langweiligkeit die selbst auf unserem theater kaum vorkommen. von dem griechischen dichter aber gewiss durch einen eingeflochtenen chorgesang vermieden worden sein würde"; daher denn auch schon Fritzsche l. l. l. p. 14 not. mit recht sich gegen jene annahme erklärt hat. Und wenn auch jenes technische bedürfniss nicht vorhanden wäre, so würde schon die innere verschiedenartigkeit der beiden scenen nach der sonstigen ökonomie des alten drama's erfordern dass sie durch eine pause, d. h. durch ein chorlied, auseinandergehalten würden.

Kin grosser theil dieser scenischen schwierigkeiten würde wegfallen, wenn man die rollen in der weise vertheilen würde wie Beer (über die zahl der schauspieler bei Aristophanes u. s. w. s. 115 f.) vorgeschlagen hat, unter zustimmung von G. Hermann (in der rec. von Beer's schrift, Wiener jahrbb. vom j. 1845. bd. CX. s. 75.) und neuestens von Bergk (in der Teubner'schen ausgabe des Aristophanes). Beer will nämlich v. 887 die worte ἐγω δ΄ ἀπέσομαι dem Sokrates in den mund legen, v. 1105 f. und 1111 dagegen dem ἄδικος λόγος, so dass in beiden scenen die gleichen personen wären: v. 889—1104 die beiden Logoi, Pheidippides und Strepsiades, v. 1105—1112 dieselben nur mit ausnahme des λόγος δίκαιος. Den ersteren vorschlag (in bezug auf v. 887) begründet Beer damit dass nach seiner ansicht die worte des Sokrates (v. 1105) τί δῆτα; πότερα etc. voraussetzen dass Strepsiades während des vorangegangenen zweikampfs der Logoi

anwesend gewesen sein und dadurch gelegenheit gehabt habe seine zuvor böchst unklaren und verworrenen darstellungen über die beiden Logoi aufzuklären und zu berichtigen, so dass er jetzt. wenn er trotzdem das unrechte wähle, es mit bewusstsein thue und für seine wahl die volle verantwortlichkeit trage (s. 115.). Diese begründung ist jedenfalls unrichtig. Mit der bezeichnung des λόγος ήττων als des άδικος hat Strepsiades von jeher bewiesen dass er über die wesentliche beschaffenheit und richtung dieses Logos vollkommen klar sieht, und wenn er bei dem zweikampfe selbst auch anwesend gewesen wäre, so hätte diess bei ihm (wie beim Δίκαιος) eher neine grössere verwirrung der begriffe und trübung des urtheils bewirken müssen, also im gegentheile eine abnahme der zurechnungsfähigkeit; oder hätte er wenigstens sich überzeugen können dass der adixog nicht einfach und nackt adixog sei, sondern auch manches für sich habe. Dazu kommt dass während der ganzen streitscene zwar oft der (stummen) anwesenheit des Pheidippides gedacht wird (z.b. v. 929 ff. 990. 1009 ff. vgl. Kock s. 31. anm. \*\*), niemals aber sich die entfernteste andeutung findet dass auch dessen vater mitanwesend sei; wäre aber letzteres wirklich der fall gewesen so hätte, wie Kock s. 31 nicht unrichtig bemerkt, der kampf der redner sich um seine, nicht des Pheidippides, überzeugung drehen müssen, da wenigstens bis v. 888 fortwährend der vater als der die entscheidung gebende dargestellt war. Dass aber aus v. 1105 (δητα) ein gegentheiliges argument sich nicht entnehmen lässt wird sich bald zeigen. Endlich hätten wir mit Strepsiades abermals, allem brauche zuwider, vier personen auf der bühne. Mit recht haben daher schon G. Hermann (rec. s. 77) und Fritzsche I. I. I. p. 10. not. 1. die anwesenheit des Strepsiades während der streitscene verworfen. Nichtsdestoweniger aber beharrten beide dabei, ¿yò δ' ἀπέσομαι dem Sokrates zuzutheilen, nur aber nicht desswegen weil sie die abwesenheit des Strepsiades leugneten, sondern im gegentheile weil sie diese für selbstverständlich ansahen. sagt Fritzsche l. l.: Strepsiadem his sermonibus non interesse per se patet; Socratem quoque abesse videtur diserte addendum fuisse. Aber auch diess ist nicht zuzugeben. Wenn Sokrates auf die dringende bitte des Strepsiades dafür zu sorgen dass Pheidippides die beiden logoi lerne (882 ff.) antwortete: αὐτὸς μαθήσεται παρ' αὐτοῖν τοῖν λόγοιν (886), so lag darin doch deutlich genug die erklärung dass er, Sokrates bei dieser unterweisung sich persönlich nicht betheiligen werde, so dass es von seiner seite nicht auch noch der worte έγωλδ ἀπέσομαι bedurfte. Und ferner: hätte Sokrates unmittelbar zuvor mit dürren worten ausgesprochen dass er für seine person mit der unterweisung sich nicht befassen werde, wie hätte dann Strepsiades sich einfallen lassen können an ihn die aufforderung zu richten: τοῦτο γοῦν μέμνησ όπως πρός πάντα τα δίκαι αντιλέγειν δυνήσεται (y. 887 f.) ξ

Man wird daher darauf verzicht leisten müssen die worte έγου δ' ἀπέσομαι einem andern als dem Strepsiades in den mund legen zu wollen, und jedenfalls ist der versuch eine verbindung zwischen der streitscene und dem auftreten des Strepsiades in v. 1107 ff. dadurch herzustellen, dass Streps. auch jener scene als stummer zeuge zugetheilt würde - als vollkommen gescheitert zu betrachten. Damit ist aber bereits bresche geschossen in Beer's wohlzusammenbängende argumentation, und für einen theil der oben nachgewiesenen scenischen schwierigkeiten im voraus die hoffnung aufzugeben, dass sie auf diesem wege sich beseitigen lassen. Denn obwohl wir durch die annahme, dass nach v. 1104 ein chorlied ausgefallen sei, dem Δίχαιος leicht zeit verschaffen können sich in den Strepsiades zurückzuverwandeln, so bleibt doch die frage ungelöst, was denn diesen schon wieder zurückführe und warum er nach dem erfolge der unterweisung gar nicht sich erkundigt, sondern es als ganz natürlich voraussetzt, dass diese noch nicht einmal begonnen hat. Wesentlicher indessen als dieser erste punkt (die auffassung von v. 887) ist der zweite, die zutheilung von v. 1105 f. und 1111 an den Adixoς λόγος. Würde dieser vorschlag sich bewähren, dürften wir annehmen, dass die frage "willst du deinen sohn wieder mit dir fortnehmen oder soll ich ihn dir im reden unterweisen?" nicht von Sokrates, sondern vom άδιχος λόγος an Strepsiades gerichtet werde, so hätten wir noch immer bedeutende vortheile gewonnen. Fürs erste fiele die schwere incongruenz hinweg, dass in der vorausgegangenen scene der Adixos, in der jetzigen Sokrates als lehrer des Pheidippides erscheint, wir hätten beide male den gleichen lehrer, den adixos, und die zweite scene würde sich so weit wenigstens ungezwungen an die erste anreihen. Ferner bekämen wir für den Adixog einen markirten abgang (v. 1114.), nachdem er bis zu ende thätigen antheil am dialoge genommen bätte, und zusammen mit seinem neuen, durch eigene überzeugung wie durch den bestimmtesten wunsch des vaters ihm zugeführten schüler. Den Sokrates aber würden wir nicht mehr wegen einiger unbedeutender worte auf die bühne bemühen; und der zufall, d. h. die irrationalität, dass er urplötzlich mit Strepsiades zusammentrifft wäre damit glücklich bei seite geschafft. Die übrigen bedenken blieben zwar in ungeschwächter kraft; indessen nachdem wir den schlimmsten losgeworden würden wir hinsichtlich der andern wohl auf nachsicht rechnen dürfen, da wir uns ja doch im ganzen auf dem gebiete der reflexion oder gar der muthmasaung bewegen, wo nicht immer alles sich ganz ins reine bringen lässt. Auch Fritzsche hat daher gefühlt, dass jener vorschlag der drudenfuss ist, der ihm den eingang zu dem gottesfrieden seiner hypothese wehrt, hat sich indessen begnügt ihn zu umwinseln 4),

4) l. l. l. p. 13: isto modo via ad verum inveniendum non munitur, sed paene dixerim praeclusa est. Neque enim mendacii ulcus, ut sanari

statt ihn zu durchnagen. Versuchen wir ob unsere zähne mehr

vermögen.

Bei Beers personenvertheilung würde der Adixos den Strep siades fragen: τί δητα; πότερα τουτον απάγεσθαι λαβών Boile τον νίον, ή διδάσκω σοι λέγειν; (1105 f.) und Strepsiades würde antworten: δίδασκε καὶ κόλαζε etc. (1107-1110), darauf der Aδικος die zusicherung geben: αμέλει, κομιεί τούτον σοφιστήν δεξιότ (1111), Pheidippides aber brummen: ώχρον μέν ούν, οίμαί 78, καὶ κακοδαίμονα (1112.). Dabei fragt sich aber gleich: woher kennt denn der Adixog den Strepsiades? woher weiss er, dass Pheidippides dessen sohn ist? wie kommt er dazu bei ihm de absicht seinen sohn zurückzunehmen für möglich zu halten? Und Strepsiades - woher kennt denn er das vor ihm stehende abentenerlich aufgeputzte wesen? worauf gründet sich das vertrauen womit er seinen sohn ihm übergibt? woher weiss er, dass dieses wesen die fähigkeit hat seinem sohne die zunge zu schärfen! Denn dass Strepsiades bei der vorausgegangenen kampfscene nicht mitanwesend war haben wir ja oben bewiesen. Ferner: wie kann die aufforderung δίδασκε καὶ κόλαζε (1107) an den Aδικος gerichtet werden, welcher v. 1076 ff. als vorzug seiner unterweisung gerade das hervorgehoben hat, dass man dadurch völlige ungebundenheit erlange, welchem der Lixaios fortwährend (z. b. v. 965 ff. 987 ff.) direct und indirect vorgerückt hat, dass er die jugend verweichliche? Zwar wird man einwenden, jene worte spreche Strepsiades, der eben nach unserer beweisführung der kampfscene nicht angewohnt habe, somit den Adixos von jener seite nicht kenne. Aber der zuschauer doch kennt ihn von dieser seite, und für diesen muss daher jenes xólale als eine auffallende, ungereimte voraussetzung erscheinen. Und, wenn ihr auch das nicht wollet gelten lassen, so kennt doch jedenfalls Pheidippides den Adixos, und dieser kann daher unmöglich meinen in dessen schule bleich und ein jammermensch zu werden (v. 1112.). Wollt ihr euch dieser folgerung dadurch entziehes, dass ihr den v. 1112 mit Rav. und Ven. dem Strepsiades beileget, statt dem Pheidippides, so findet ihr auch hier mich gerf stet. Wie könnte Strepsiades, den es mühe genug gekostet hatte bis Pheidippides sich herbeiliess die redekunst zu lernen, selbst eine einwendung hiegegen machen, die nachtheiligen folgen für Pheid. hervorheben, um den ohnehin schon vorher abgeneigten sohn in seiner abneigung zu bestärken, alle früher aufgewandte mühe im letzten augenblicke der entscheidung möglicherweist scheitern zu machen? Und woher auf ein mal diese zärtliche fürsorge für seines sohnes äusseres? Sonst war ihm dessen ge-

possit, clam tegendum, sed aperte retegendum atque nudandum est. Age removerint sane ex h. l. Socratem, qui ipse in tanta similitudine superioris loci (v. 882 sqq.) removeri nullo pacto potest, sed tamen per me removerint: num eadem opera Strepsiadem removerunt etc.?

ziertbeit vielmehr ein dorn im auge (v. 14.), und auch später (v. 1171) erfüllt ihn dessen blässe vielmehr mit wonne, als ein zeichen, dass derselbe jetzt völlig eingeschult ist. Dagegen dem Pheidippides liegt die sorge für seine rothen backen sehr am berzen, s. v. 103 f. 119 f. Ebenso passt xaxadaiyora zwar sebr grut in den mund des Pheidippides (s. v. 104.), deste weniger aber in den des Strepsiades. Wenn der vera nichtsdestoweniger in den genannten handschriften dem Strepsiades beigelegt ist, so ist diess eine folge der schreibung έγωγε (statt οἶμαί γε), welche sich gleichfalls in ihnen findet, auf das vorangegangene noutei sich bezieht (sc. κομιῶ) und seine entstehung der lücke verdankt, welche der untergang von oluat in our bewirkte. Spricht nun aber Pheidippides den v. 1112, so ist es nicht der Adixos Lóyos, sondern vielmehr Sokrates, der ihn mit sich fortnimmt in seine schule, somit auch dieser zweite theil von Beer's vorschlag unhaltbar, und wir müssen demnach uns nach einem anderen wege umsehen um den oben aufgezeigten schwierigkeiten zu entrinnen.

Kinen solchen weist uns die sechste hypothesis mit ihrer nachricht, dass die kampfscene der beiden Logoi ein den Napsλαι δεύτεραι eigenthümlicher bestandtheil seie, der sich in den πρότεραι noch nicht gefunden habe 5). Von hier aus liegt die folgerung nahe, dass die verse, welche mit jener scene in unlösbarem widerstreite stehen, also v. 1105-1112, ihrerseits ein rest aus den Νεφέλαι πρότεραι sind. Diese folgerung hat zuerst F. V. Fritzsche gezogen, zuerst in seinen Quaestiones Aristophaneae (1837.) p. 142., sodanu, besser begründet, in seinem öfters angeführten programm de fabulis ab Aristophane retractatis I (Rostock 1849. 4.) p. 10-16. Dieses ergebniss hat auch Th. Kock sich angeeignet, in seiner ausg. der Wolken (Lpzg 1852. 8.) s. 30-32., jedoch ohne seinen wohlthäter zu nennen, im gegentheil naiv behauptend die sechste hypothesis sei "noch nicht genug beachtet" (s. 32), überdiess Fritzsche's entdeckung durch eigene authaten verunstaltend, von welchen wir sie erst wieder säubera müssen um ihr ihren ursprünglichen glanz zurückzugeben. Kock denkt sich nämlich die gestaltung dieses theils der Nepelat deuzeque folgendermassen: "an den kampf der redner, der zugleich dem Pheidippides als unterricht dient, schloss sich ein chorgesang, der ohne zweifel mit einem kurzen urtheil über das ende des streites beginnend - etwa wie 1025 ff. - dann in die parabase, die zweite der komödie, übergieng, von der wir aber beute nur noch das epirrhema [v. 1115-1130.] haben" (s. 32.). Hier müssen wir gleich die behauptung heaustanden als sellte die kampfscene nicht blos den Pheidippides in stand setzen sich selbständig seinen lehrer zu wählen, sondern zugleich den

<sup>5)</sup> Donn dass ημεσπιαι bedeute: ist neu, ist eine andere, zeigt der zusammenhang,

unterricht selbst ausmachen. Wäre dem also, so könnte Strepsiades gleich nach beendigung dieses zweikampfes seinen sohn als fertigen redekünstler nach hause nehmen und es wäre vollkommen überflüssig erst noch einen chorgesang, und vollend gar (wie Kock meint) eine vollständige Παράβασις, dazwischenzuschieben. Vielmehr hätte dieser chorgesang gerade dazu die nen müssen den zeitraum darzustellen (und auszufüllen), in welchem jener unterricht durch den Adixog, für welchen sich Phodippides entschieden, als vorsichgehend zu denken wäre. Was sodann Kock's phantasieen über den möglichen inhalt des chorliedes betrifft, so bestreiten wir ihnen schon darum allen werth, weil wir es für eine unberechtigte annahme halten, dass von der Nepélai devreçai irgend ein grösseres stück fertig gemacht werden wäre, welches die uns vorliegende komödie nicht enthielte. Kock's ansicht würde folgerichtig auf die früher von Fritzsche aufgestellte, aber allseitig bekämpfte und jetzt von Fritzsche selbst vollständig aufgegebene trennung der beiderlei bearbeitmgen der Nepélat, als zweier gänzlich verschiedener stücke, fülren. Endlich ist Kocks voraussetzung, dass das epirrhema (v. 1115 ff.) der zweiten bearbeitung angehöre, eine unfehlbar ir rige. Schon F. A. Wolf (die Wolken, griechisch und deutsch, s. 185) hat behauptet, sodann Fritzsche (Quaest. Aristoph. p. 188 f. und de fabb. retract. I. p. 15 f.) nachgewiesen und Beer (s. 121. 129.) darauf hin angenommen, dass es vielmehr ein bestandtheil der Νεφέλαι πρότεραι ist. Von Fritzsche's gründen legen wir gar wenig gewicht auf den ersten und zweiten: dass durch v. 1113 f. das epirrhema mit den unmittelbar vorhergehenden versen (1105-1112.), deren herstammung aus den Neg. πρότ. uns augenblicklich beschäftigt, unzertrennlich verbunden sei, und dass ohne eine solche annahme das fehlen eines antepirrhema auffallend wäre. Desto treffender aber und unwiderleglicher scheint uns der dritte grund: der heitere ton des epirrhems, seine lustigen verheissungen (und drohungen) an die richter für den fall, dass sie ihm den preis (nicht) zuerkennen, beweisen, dass dieser theil vor der entscheidung verfasst sei, sumal wenn man damit die bitterkeit vergleiche womit in der parabase die wirklich erfolgte verweigerung des preises besprochen werde (Fritssche p. 189 = I. p. 15 f.). Wenn also v. 1115-1130, sowie andererseits v. 1105-1112 aus der ersten bearbeitung herrührt und von v. 1113 f. unzweifelhaft ist, dass er dem loose seiner umgebungen folgt, so könuten wir den ganzen abschnitt von v. 1105-1130 den Νεφέλαι πρότεραι zutheilen. Der anfang die ses abschnittes (ví δητα etc.) weist darauf hin, dass die verse ursprünglich einen zusammenhang hatten, der durch die jetzige stellung derselben verwischt ist. Erwägen wir, dass Sokrates hier den Strepsiades fragt, ob er noch immer auf seinem entschlusse (den Pheidippides ihm zu übergeben) beharre, so wer-

wir das in Nub. I vorausgegangene als etwas bezeichnen sen was den vater in seinem entschlusse wankend zu machen gnet war. Nehmen wir damit zusammen, dass v. 1107 Strepes dem Sokrates die anwendung strenger mittel gegenüber Pheidippides anempfiehlt, so werden wir jenen vorausgeganm anstand in Pheidippides zu suchen haben. Er kann demı bestanden haben entweder in einer bethätigung von dessen igung gegen die schule des Sokrates oder in etwas wedurch e befähigung für letztere zweifelhaft erschien. Das erstere larum minder wahrscheinlich weil nicht nur im vorhergehenschon wahrlich genugsam ausgesprochen ist, dass Pheidippinicht aus neigung schüler des Sokrates wird, sondern noch diess im nachfolgenden, unmittelbar vor seinem abgang mit rates, v. 1112, diess abermals hervorgehoben ist. Nicht sein r wille also, sondern seine fähigkeit wird vor v. 1105 in zweifelhaftes licht gerückt worden sein. Eine äusserung dieart haben wir v. 874 f., wo Sokrates ausruft πῶς αν μάθοι ούτος ἀπόφευξιν δίκης u. s. w., worauf Strepsiades in v. -881 ihn diessfalls beruhigt (ἀμέλει δίδασκε· θυμόσοφός ἐστιν u. s. w.). Würde nun hieran sich die frage des Sokrates sihen: beharrst du nun also auf deinem verlangen, dass ich en sohn in unterricht nehme?, d. h. würde sich v. 1105 ff. , an v. 881, anschliessen, so wäre diess nicht nur an sich kommen passend, sondern es fände auch noch an verschiedeanderen umständen kräftige unterstützung. Einmal würde die wiederholte frage des Sokrates zugleich darauf bezie-, dass er in v. 876 (καίτοι γε ταλάντου τοῦτ' έμαθεν 'Υπέρ-15) den Strepsiades indirect auf die kosten seines unterrichaufmerksam gemacht hat, und würde sonach den sinn mitenten ob er durch diese kosten sich nicht abschrecken lasse. ner κόλαζε (1107) erhält jetzt, durch die nachbarschaft von 169, neues licht. Die worte des Sokrates in v. 869 (ros ιαθρών ου τρίβων των ένθάδε) konnten einen sinn haben, und den von Pheidippides auch in diesem aufgefasst, als ob in schule des Sokrates auch recht drastische mittel zur anwenr kämen, und Strepsiades gibt nun mit jenem worte seine frückliche zustimmung zu solchem verfahren. Endlich ist zu thten, dass v. 1108 (μέμνησ' οπως εὖ μοι στομώσης αὐτόν . w.) in vollkommenstem einklang steht mit der art wie Sotes v. 874 f. den gegenstand und das ziel seines unterrichtes sichnet hatte (ἀπόφευξιν δίκης καὶ κλησιν u, s, w.) und sich a nur als eine erweiterung innerhalb derselben gattung ver-: in beiden fällen ist redefertigkeit das ziel; während aber rates dieselbe in fertigkeit zum vertheidigen wie zum anklaauseinanderlegt, steigert Strepsiades seine ansprüche einigersen dadurch, dass er den Pheidippides für kleine processe für grosse angelegenheiten geschickt gemacht wissen will. Dagegen gleich v. 882 (δπως δ' έκείνω τω λόγω μαθήσεται u. s. w.) wird die aufgabe in einer weise bestimmt die zwar sehr gut zu nachfolgenden kampfscene passt, um so weniger aber mit v. 874f. und 1108 ff. übereinstimmt. Fassen wir dieses alles zusammen, so muss es gewiss im höchsten grade wahrscheinlich, wo nick geradezu als sicher erscheinen, dass in Nub. I die Verse 1165-1130 unmittelbar auf v. 881 felgten, und wir glaußen damit begrandet und bewiesen zu haben was Fritzsche I. p. 14 als nacht behauptung hinstellt. In Nub. I nahm also Sokrates selbst die unterweisung des Pheidippides vor 6), worauf noch in der jetzigen gestalt des stückes viele hindeutungen erhalten sind; so v. 1147 γρή γαρ έπιθαυμάζειν τι τον διδάσκαλον, und v. 1467, we Pheidippides auf die zumuthung seines vaters an Chairephon und Sokrates rache zu nehmen erwidert: άλλ' οὐχ ὧν άδιχήσαιμι τοὺς διδασχάλους. Diese unterweisung findet statt nachdem Pheidippides brummend mit Sokrates abgegangen ist, also nach v. 1112., in der pause, welche jetzt nur noch durch das epirrhema (1115-1130) ausgefüllt ist. Dass in Nub. I dieses epirrhema nicht allein stand lässt sich zwar damit nicht beweisen, dass sonst die pause gar zu kurz wäre, die unterweisung gar zu rasch vor sich ginge, denn hier, auf dem boden der komischen phantasie, kommt es auf ein kleines mehr oder weniger von wunderhaftigkeit nicht an. Wohl aber ist es darum wahrscheinlich weil doch für die 222 verse, welche erwiesenermassen erst der umarbeitung angehören (v. 882-1104) in Nub. I andere vorhanden gewesen sein müssen, wenn auch nicht gerade ebenso viele, da die verszahl des jetzigen stückes zwar grösser ist als die der Innig und noch mehr als die der Aγαρνής, andererseits aber etwas kleiner als die der nächstfolgenden komödie, der  $\Sigma_0\tilde{\eta}x\varepsilon_5$ , und um ein bedeutendes kleiner als die der Ogridse, somit das jetzige stück seinem umfange nach zu den mittleren gehört und daher eine einbusse von mehreren hundert versen nicht erleiden kann ohne dass die an sich schon verhandene wahrscheinlichkeit zunähme, dass den neuen zuthaten in Nub. II streichungen aus Nub. I ungefähr das gleichgewicht hielten?). Man könnte vermuthen dass die gestrichenen verse vorzugtweise solche gewesen seien worin Sokrates seinen neuen schiler in der redekunst unterrichtete, wenn nicht v. 1113 f. wahrscheinlicher machte dass dieser unterricht schon in Nub. I. hinter der scene erfolgte. Indessen lässt sich denken dass in Nub. I., gerade so wie v. 627 ff. bei der unterweisung des Strepsiades geschieht, nur ein theil des unterrichts von Pheidippides hinter die scene verlegt war, so dass nach v. 1130 Sokrates (und Chairephon) mit Pheidippides auf die bühne zurückkehrte, unter anerkennenden äusserungen über die brauchbarkeit und die fort-

<sup>6)</sup> Vgl. Fritzsche l. l. I. p. 13. 7) Vgl. Fritzsche l. l. l. p. 16. und III. (Rostocker sommerkatalog 1851.) p. 7 f.

hritte seines schülers, darauf allerlei übungen und prüfungen it demselben anstellte, ihm sophistische lehren ertheilte, nach wen beendigung alle unter irgend einem vorwande die bühne rliessen und der chor ein antepirrhema vortrug, während dessen bairephon sich in einen Strepsiades zurück verwandelte und dann s solcher die bühne wieder betrat, mit einem mehlsacke auf der hulter, um seinen sohn abzuholen (v. 1131 ff). Es liesse sich ır unterstützung dieser ansicht mancherlei anführen. Vor allem uss die wiederholte erwähnung des Chairephon in den eingangsenen (v. 104. 144 ff. 156 ff.), in v. 831 und 1465, sowie elleicht der schluss (v. 1497 - 1507.) darauf hinweist dass erselbe in Nub. I. eine verhältnissmässig bedeutende rolle neben okrates gespielt hatte 8); und dann: wenn Nub. I. noch eine olche scene enthielt wie v. 627-790, mit so wenig komischer raft, so vielen schlechten und neben ihr ziel treffenden witzen, on so abstrusem charakter, so begreifen wir um so eher dass as stück durchfiel und müssen von neuem den geschmack des chters preisen, der eine derartige scene durch den farbenreichen, bensvollen, geistsprudelnden zweikampf der Logoi ersetzte. Doch n ich weit entfernt dieser vermuthung etwas anderes beizumesn als einen gewissen grad von möglichkeit, der dem einen rösser, dem andern geringer scheinen mag. Jedenfalls aber geören die verse 1131 — 1143 im wesentlichen schon der ersten earbeitung an. Ich schliesse diess besonders aus v. 1143 είπερ εμάθηκεν εὖ λέγειν Φειδιππίδης. Ich glaube nämlich durch die corterung über v. 874 f., 882 ff. und 1107 ff. das recht geonnen zu haben zweierlei darstellungen des unterrichts von heidippides zu unterscheiden: eine ältere (Nub. I.) worin So rates denselben die redekunst, das légest lehrt, und eine spätere Inb. II.) wonach Pheidipp, den bald mehr bald weniger personicirten λόγος ήττων oder ἄδικος lernt, und zwar von diesem selbst. ach diesem grundsatze, der in der hauptsache nur eine folgeing aus der verbürgten nachricht ist dass die kampfscene zu ub. II. gehöre, theile ich z. b. gleich v. 112 ff. den Nub. II. 1. Denn wenn es hier heisst εἶναι παρ' αὐτοὶς φασιν άμφω ν λόγω u. s. w. so ist schwer zu verkennen dass diess bereits ne vorbereitung auf jene kampfscene ist, wo die beiden Logoi menschengestalt (s. v. 1033. 1035.) aus dem hause des Sorates heraustreten. Dagegen v. 1143 schreibe ich nach demiben kanon der ersten bearbeitung zu. Die berechtigung hierzu ird ganz klar wenn man den vers vergleicht mit v. 1148 f. xai οι τον υίον, εί μεμάθηκε τον λόγον έκείνον, είπέ, welche letz-

<sup>8)</sup> Vgl. Fritzsche Quaest. Aristoph. p. 164. de fabb. retr. I. p. 20. II. p. 8.), der sich auf Photius beruft: Αριστοφάνης Νεφέλαις ,, πείσεσθον ;περ ληνίω πινουμένω" άντι τοῦ ξηφοί σκώπτει γὰρ τοὺς περί Καιρεφώντα εἰς ιρώτητα καὶ ἀσθένειαν; p. 21 emendirt Fritzsche die worte so: κείσεσθον, ςπερ ληνί, ὁ κινούμενοι.

teren worte sich offenbar der entgegengesetzten reihe von darstellungen (Nub. II.) auschliessen, nur dass darin, entspreched der kenntniss des redenden, die personificirung des logos zurücktritt. Während also v. 1148 f. die umarbeitende hand verräch, ist v. 1143 noch in der ursprünglichen fassung erhalten. Somit hätten wir an v. 112 ff. u. 1148 f. belege gewonnen für die angabe der sechsten hypothesis: καθόλου σχεδόν παρά καν μέρς γεγενημένη διόρθωσις etc. (in Nub. 11.), wovon dann unterschieden wird & ολοσγερώς διεσκεύασται, zu welcher zweiten art besonder gerechnet wird οπου ὁ δίκαιος λόγος πρὸς τὸν ἄδικον λαλεί. Die ser neuausgearbeitete theil reicht, wie wir gesehen haben, von v. 882 bis 1104. Nachdem der Dixacoc selbst seine sache aufgegeben hatte wird Pheidippides in die arme des Adixos geeik sein, und beide zogen mit einander ab. Darauf begann hister der scene die unterweisung des Pheid. durch den Adixoc, nech deren beendigung Strepsiades seinen sohn heimholte (v. 1131 f.). Die zeit der unterweisung musste durch einen chorgesang gefüllt werden, der also unmittelbar nach v. 1104 und unmittelbar vor v. 1131 zu stehen gekommen wäre und der wohl bestimmt war zu dem zwischen v. 888 und 889 einzufügenden die gegenstrophe zu bilden, eine vermuthung welche G. Hermann (in der angef. rec. s. 77) zuerst aufgestellt und Fritzsche l. I. I. p. 10. 12. gebilligt hat. Den inhalt dieses chorliedes hätten an sachgemässesten betrachtungen über den zweikampf der köje: und dessen entscheidung gebildet. Indessen machte der dichter diese beiderlei chorlieder niemals fertig, und es entstand so (wie nach 888 so auch) nach 1104 eine lücke. Dass diese vom dich ter selbst mit den versen ausgefüllt worden sei welche jetzt 1105-1130 bilden ist nicht wahrscheinlich; denn wenigstens v. 1105-1112 passen nicht mehr in die jetzige gestalt des stückes, so wenig als v. 731-739. Und da auch anderes darauf führt dass der dichter sein umgearbeitetes stück habe liegen lassen ehne die umarbeitung zu vollenden und abzuschliessen, so hat viel wahrscheinlichkeit die vermuthung von Fritzsche 9), dass derjenige welcher nach dem tode des Aristophanes die neue bearbeitung (Nub. II.) herausgab zur ausfüllung der lücke zwischen 1104 und 1131 aus dem bei seite gelegten manuscripte der er sten bearbeitung das (vom dichter mit zum wegfall verurtheilts) hübsche epirrhema (1115-1130) einschob, aus blinder pietät aber oder einfach aus gedankenlosigkeit die neuen verse mit herübernahm welche demselben in Nub. I. vorausgingen (und vielleicht noch auf demselben blatte geschrieben waren). Ein solcher her-

<sup>9)</sup> l. l. l. p. 12: princeps mortuo iam Aristophane Nubium II. editor quum post v. 1104 chorum deesse animadvertisset iure sibi visus est v. 1113—1130 chorum e priore fabula huc transferre; sed quum felicissimo casu orto trimetros proximos superiores indidem repetitos praemisisset suam ipse fraudem sorex prodidit.

gang ist um so denkbarer wenn jenes epirrhema in Nub. I. auch in der nähe von (oder gar unmittelbar vor) v. 1131  $\pi \epsilon \mu \pi \tau \eta$ ,  $\tau s = \tau \varrho \acute{\alpha}_S$  u. s. w. stand, und weil dasselbe wirklich werth scheinen musste vor dem untergange gerettet zu werden.

Hat die bisherige darlegung das richtige getroffen, so können wir von den späteren zuthaten des dichters (Nub. II.) im allgemeinen sagen dass sie einen höheren, phantastischeren flug haben und dass in ihnen die erkenntniss hervortritt wie dies denken und treiben der sophisten und des Sokrates nur ein moment sei in der erscheinung des neuen geistes und mit dieser modernen zeitrichtung unzertrennlich zusammengehöre. Und während in Nub. I. Sokrates überwiegend oder ausschliesslich als naturphilosophischer (astronomischer etc.) träumer, silbenstecher und wortdüstler xacdon u. s. w.) und gottesleugner angegriffen war, so ist in Nub. II seine wirksamkeit tiefer ethisch gefasst und ihm ein verderblicher einfluss auf die jugend zugeschrieben 10). Hinsichtlich der oben aufgezeigten schwierigkeiten aber erhellt von selbst dass sie durch das dargelegte sachverhältniss ihre vollständige erledigung gefunden haben. Auch hier wieder sind die widersprüche dadurch beseitigt dass sie verschiedenen bearbeitungen zugetheilt sind; denn eine verschiedenheit ist nur so lange ein widerspruch als sie innerhalb desselben ganzen besteht; löst man aber das band welches die verschiedenartigen theile zu einem ganzen verknüpft, so hören sie auf einander zu stören und treten selbständig und gleichberechtigt neben einander. So die darstellung dass Pheidippides selbst die wahl des lehrers hat und sich für den adixog loyog entscheidet (in Nub. II.) neben die andere dass der vater seinen sohn dem Sokrates zur unterweisung übergibt (Nub. I.), die beschränkung der aufgabe des unterrichts auf die redekunst (Nub. 1.) neben die bestimmung derselben als erlernen des λόγος άδικος (Nub. II.). Die frage des Sokrates v. 1105 f. hat ihr auffallendes verloren nachdem wir sie aus einem ihr innerlich widerstrebenden zusammenhange abgelöst und ihrem ursprünglichen und wahren zurückgegeben haben. Endlich die scenischen schwierigkeiten beruhen einzig darauf dass zwei in ihren bedingungen einander zuwiderlaufende scenen unmittelbar auf einander folgen; lässt man daher diese aufeinanderfolge fallen, so sind jene schwierigkeiten von selbst verschwunden.

<sup>10)</sup> In folge dieser grundanschauung betrachte ich v. 1506 f. noch als einen überrest aus Nub. I., wofür auch die dualformen sprechen, laute zeugen dafür dass in Nub. I. Chairephon dem Sokrates fast gleichgestellt war. In Nub. II. (vgl. v. 1508 f.) hat der dichter den dualis in den unbestimmteren plural verwandelt, jener ist aber durch grammatiker welche die erste gestalt noch kannten erhalten worden.

### Ш.

Ob das epirrhema v. 575-594 der ersten oder der zweiten bearbeitung unseres stückes zuzutheilen ist hängt hauptsächlich ab von der bestimmung der darin erwähnten strategie des Kleon. Als beleg dafür dass die Wolken den Athenern besondere fürsorge angedeihen lassen indem sie ihren thörichten streichen in den weg treten ist angeführt (v. 581 ff.): elra ror Beolour !χθρον βυρσοδέψην Παφλαγόνα ἡνίχ ἡρεῖσθε στρατηγόν, τὰς ὀφρίς συνήγομεν κἀποιούμεν δεινά, was dann im besonderen dargelegt und darauf fortgefahren wird (v. 587): άλλ' όμως είλεσθε τοῦτον. Darin erblickt der dichter einen beweis der sprüchwörtlichen des βουλία der Athener, welche freilich gewöhnlich sich für sie zun besten kehre. Auch im gegenwärtigen falle sei es möglich der thörichten wahl eine solche wendung zum guten zu geben, inden man sie nämlich benutze den Kleon zu entlarven und zu stürzen: ην Κλέωνα τον λάρον δώρων έλόντες και κλοπης | είτα φιμώσητε τούτου τῷ ξύλφ τὸν αὐχένα (v. 591 f.). Nun war aber Kleen zweimal stratege: zuerst im sommer des j. 425 (ol. 88, 4.), als er an Nikias' statt die leitung des unternehmens gegen Pylos erhielt, und zum zweiten male im j. 422, wo Kleon unter den archon Ameinias (ol. 89, 2.) den oberbefehl in Thrakien gegen Brasidas bekam und im spätsommer desselben jahres 1), unter den archon Alkaios (ol. 89, 3.), vor Amphipolis sammt seinem gegner den tod fand. Die meisten ausleger nun entscheiden sich für die erstgenannte strategie, welche 11/2 jahre vor die aufführung der Wolken fiel, und theilen demgemäss das epirrhema der ersten bearbeitung zu. So z. b. neuerdings Fritzsche, de fabb. retrr. II. Rostocker katalog für das winterhalbjahr 1850 (1.) p. 7 f. Für diese ansicht lässt sich mancherlei anführen. Fürs erste die anrede welche an der spitze dieses epirrhema steht (v. 575): 2000φώτατοι θεαταί. Wenn auch später sich der dichter wieder mit dem publicum versöhnte und demselben den ehrentitel oogwirases ohne clausel beilegte (z. b. Ran. 700 & σοφώτατοι φύσει), so ist doch sehr wenig wahrscheinlich dass er kurz nach der ungenstigen aufnahme von Nub. I. dasselbe so angeredet hatte, da wir aus der parabase ersehen wie Aristophanes durch jenes missgeschick an dem publicum irre geworden ist und nur einem theile desselben (v. 527.) und nur bedingt (v. 521. 526.) die eigenschaft der δεξιότης und σοφία zuerkennt. Sodann die naturerscheinungen deren das epirrhema gedenkt. Dass ein gewitter die

<sup>1)</sup> Im monat Metageitnion; denn Eratosthenes bei schol. Ven. zu Pax 48 setzt τὸν Θάν· εον Βρασίδου καὶ Κλίωνος ὀκτῶ μηοὶ vor die aufführung der Εἰρήνη, welche ol. 89, 3 an den Dionysien, also im monat Elaphebolion, stattfand. Diese acht monate, in der griechischen weise mit einrechnung der beiden endpunkte gezählt, führen auf den Metageituion. Vgl. Fritzsche l. l. 11. p. 5. not. 5.

ernennung des Kleon im j. 425 begleitete ist um so wahrscheinlicher da dieselbe in den hochsommer fiel; und dass ol. 88, 4., unter dem archon Stratokles, im monat Boedromion zu Athen eine mondsfinsterniss stattfand berichtet nicht nur schol. Ven. und Ald. zu v. 584 sondern es wird auch durch die astronomischen berechnungen bestätigt (s. die anführungen bei Fritzsche l. l. p. 8.); endlich von einer sonnenfinsterniss um die fragliche zeit erzählt auch Thukyd. IV, 52. Zu allen diesen gründen kommt noch das zeugniss der schol. Ald., welche unser epirrhema ausdrücklich zu Nub. I. rechnen, indem sie zu v. 580 sagen: êx zov πρώτων δε Νεφελών έστι ταύτα τεθνεώς γάρ ήν νύν ὁ Κλέων, und zu v. 591: ταυτα δε άπο των προτέρων Νεφελών τότε γάρ έζη ὁ Κλέων, ἐπὶ δὲ τούτων τέθνηκε καὶ γὰρ Ευπολις μετὰ θάνατον Κλέωνος τον Μαρικάν ἐποίησεν. Indessen letzteren angaben ist jedenfalls nur ein sehr untergeordneter werth beizulegen; denn ihre fassung selbst beweist dass sie nicht auf irgend welche alte überlieferung sich gründen, sondern einfach folgerungen aus den worten des dichters sind, welche wir mindestens ebenso gut ziehen können als jene scholiasten 2). Ferner mit jenen naturerscheinungen hat es auch eine eigenthümliche bewandniss. Die sonnenfinsterniss fand nach Thuk. I. l. erst im frühjahr 424 statt, nach Kleon's siegreicher heimkehr aus Pylos, daher z. b. auch Fritzsche l. l. p. 8 not. 9 darauf verzichtet hat in den worten o δ' ηλιος | την θρυαλλίδ' είς έαυτον εύθέως Ευνελκύσας | ού φανείν έφασκεν ύμι, εί στρατηγήσει Κλέων (v. 584-586) eine hindeutung auf eine sonnenfinsterniss am tage der ernennung Kleon's zu erblicken. Besser scheint die mondsfinsterniss begründet; denn Aristophanes sagt ausdrücklich: ή σελήνη δ' έξέλειπε τὰς όδούς (v. 584.). Aber die im Boedromion konnte diess keinesfalls sein; denn da die Athener sich beeilten ihren bedrängten landsleuten zu hülfe zu kommen, aus furcht μή σφών χειμών τήν φυλακήν ἐπιλάβοι, wo es unmöglich wäre ihnen lebensmittel zuzusühren, indem schon jetzt, noch in der guten jahrszeit, diess auf schwierigkeiten stosse (où d' er vios: oloi re orreç inara περιπέμπειν, Thuk. IV, 27.), und da die ganze expedition des Kleon nur zwanzig tage dauerte (Thuk. IV, 39 extr.), so war derselbe im monat Boedromion ohne zweifel bereits wieder in Athen. Auch zeigt die zusammenstellung der verfinsterung des mondes mit der verdunklung der sonne (an demselben tage), sowie die verbindung in welche beide mit den Wolken gebracht sind, dass in unserer stelle ebenso wenig von einer eigentlichen mondsfinsterniss die rede ist, sondern vielmehr davon dass am wahltage gegen abend ein schweres gewitter ausbrach und der himmel so von wolken überdeckt war dass weder die sonne noch

<sup>2)</sup> Vgl. Droysen (des Aristoph. werke, übersetzt u. s. w.) II. s. 168: "des scholiasten anscheinend so bestimmte angabe beruht auf einer ziemlich nahe liegenden irrigen combination."

#### Ш.

Ob das epirrhema v. 575-594 der ersten oder der zweiten bearbeitung unseres stückes zuzutheilen ist hängt hauptsächlich ab von der bestimmung der darin erwähnten strategie des Kleon. Als beleg dafür dass die Wolken den Athenern besondere fürsorge angedeihen lassen indem sie ihren thörichten streichen in den weg treten ist angeführt (v. 581 ff.): είτα τον θεοίσιν έχθρον βυρσοδέψην Παφλαγόνα ήνίχ ήρεισθε στρατηγόν, τας όφους συνήγομεν κάποιουμεν δεινά, was dann im besonderen dargelegt und darauf fortgefahren wird (v. 587): άλλ' όμως είλεσθε τοῦτον. Darin erblickt der dichter einen beweis der sprüchwörtlichen dusβουλία der Athener, welche freilich gewöhnlich sich für sie zum besten kehre. Auch im gegenwärtigen falle sei es möglich der thörichten wahl eine solche wendung zum guten zu geben, indem man sie nämlich benutze den Kleon zu entlarven und zu stürzen: ην Κλέωνα τον λάρον δώρων έλόντες και κλοπης | είτα φιμώσητε τούτου τῶ ξύλω τὸν αὐχένα (v. 591 f.). Nun war aber Kleon zweimal stratege: zuerst im sommer des j. 425 (ol. 88, 4.), als er an Nikias' statt die leitung des unternehmens gegen Pylos erhielt, und zum zweiten male im j. 422, wo Kleon unter dem archon Ameinias (ol. 89, 2.) den oberbefehl in Thrakien gegen Brasidas bekam und im spätsommer desselben jahres 1), unter dem archon Alkaios (ol. 89, 3.), vor Amphipolis sammt seinem gegner den tod fand. Die meisten ausleger nun entscheiden sich für die erstgenannte strategie, welche 11/2 jahre vor die aufführung der Wolken fiel, und theilen demgemäss das epirrhema der ersten bearbeitung zu. So z. b. neuerdings Fritzsche, de fabb. retrr. II. Rostocker katalog für das winterhalbjahr 1850 (1.) p. 7 f. Für diese ansicht lässt sich mancherlei anführen. Fürs erste die anrede welche an der spitze dieses epirrhema steht (v. 575); o ooφώτατοι θεαταί. Wenn auch später sich der dichter wieder mit dem publicum versöhnte und demselben den ehrentitel σοφώτατοι ohne clausel beilegte (z. b. Ran. 700 ω σοφώτατοι φύσει), so ist doch sehr wenig wahrscheinlich dass er kurz nach der ungünstigen aufnahme von Nub. I. dasselbe so angeredet hätte, da wir aus der parabase ersehen wie Aristophanes durch jenes missgeschick an dem publicum irre geworden ist und nur einem theile desselben (v. 527.) und nur bedingt (v. 521. 526.) die eigenschaft der δεξιότης und σοφία zuerkennt. Sodann die naturerscheinungen deren das epirrhema gedenkt. Dass ein gewitter die

<sup>1)</sup> Im monat Metageitnion; denn Eratosthenes bei schol. Ven. zu Pax 48 setzt τον θάν τον Βρασίδου και Κλέωνος οκτώ μησί vor die aufführung der Ειρήνη, welche ol. 89, 3 an den Dionysien, also im monat Elaphebolion, stattfand. Diese acht monate, in der griechischen weise mit einrechnung der beiden endpunkte gezählt, führen auf den Metageitnion. Vgl. Fritzsche l. l. ll. p. 5. not. 5.

ernennung des Kleon im j. 425 begleitete ist um so wahrscheinlicher da dieselbe in den hochsommer fiel; und dass ol. 88, 4., unter dem archon Stratokles, im monat Boedromion zu Athen eine mondsfinsterniss stattfand berichtet nicht nur schol. Ven. und Ald. zu v. 584 sondern es wird auch durch die astronomischen berechnungen bestätigt (s. die anführungen bei Fritzsche l. l. p. 8.): endlich von einer sonnenfinsterniss um die fragliche zeit erzählt auch Thukyd. IV, 52. Zu allen diesen gründen kommt noch das zeugniss der schol. Ald., welche unser epirrhema ausdrücklich zu Nub. I. rechnen, indem sie zu v. 580 sagen: ex vor πρώτων δε Νεφελών έστι ταυτα τεθνεώς γάρ ην νύν ό Κλέων, und zu v. 591: ταῦτα δὲ ἀπὸ τῶν προτέρων Νεφελών τότε γὰρ έζη ὁ Κλέων, ἐπὶ δὲ τούτων τέθνηκε καὶ γὰο Εύπολις μετὰ θάγατον Κλέωνος τον Μαρικάν ἐποίησεν. Indessen letzteren angaben ist jedenfalls nur ein sehr untergeordneter werth beizulegen; denn ihre fassung selbst beweist dass sie nicht auf irgend welche alte überlieferung sich gründen, sondern einfach folgerungen aus den worten des dichters sind, welche wir mindestens ebenso gut ziehen können als jene scholiasten 2). Ferner mit jenen naturerscheinungen hat es auch eine eigenthümliche bewandniss. Die sonnenfinsterniss fand nach Thuk. I. l. erst im frühjahr 424 statt, nach Kleon's siegreicher heimkehr aus Pylos, daher z. b. auch Fritzsche l. l. p. 8 not. 9 darauf verzichtet hat in den worten o δ' ηλιος | την θρυαλλίδ' είς έαυτον εύθέως Ευνελκύσας | οὐ φανείν έφασχεν υμίν, εί στρατηγήσει Κλέων (v. 584-586) eine hindeutung auf eine sonnenfinsterniss am tage der ernennung Kleon's zu erblicken. Besser scheint die mondsfinsterniss begründet; denn Aristophanes sagt ausdrücklich: ή σελήνη δ' έξέλειπε τὰς όδούς (v. 584.). Aber die im Boedromion konnte diess keinesfalls sein; denn da die Athener sich beeilten ihren bedrängten landsleuten za hülfe zu kommen, and furcht μή σφών γειμών τήν φυλακήν ἐπιλάβοι, wo es unmöglich wäre ihnen lebensmittel zuzuführen, indem schon jetzt, noch in der guten jahrszeit, diess auf schwierigkeiten stosse (οὐδ' ἐν θέρει οἶοί τε ὅντες ἰπανά περιπέμπει, Thuk. IV, 27.), und da die ganze expedition des Kleon nur zwanzig tage dauerte (Thuk. IV, 39 extr.), so war derselbe im monat Boedromion ohne zweifel bereits wieder in Athen. Auch zeigt die zusammenstellung der verfinsterung des mondes mit der verdunklung der sonne (an demselben tage), sowie die verbindung in welche beide mit den Wolken gebracht sind, dass in unserer stelle chenso wenig von einer eigentlichen mondsfinsterniss die rede ist, sondern vielmehr davon dass am wahltage gegen abend ein schweres gewitter ausbrach und der himmel so von wolken überdeckt war dass weder die sonne noch

<sup>2)</sup> Vgl. Droysen (des Aristoph. werke, übersetzt u. s. w.) II. s. 168: "des scholissten anscheinend so bestimmte angabe beruht auf einer ziemlich nahe liegenden irrigen combination."

später der mond sichtbar wurde. Diess schildert der dichter in komisch hyperbolischer weise. Auch der scheinbar technische ausdruck ¿¿¿leine beweist nichts hiergegen; denn er wird sogleich durch zás ódovs neutralisirt, und in derselben populären weise sagt Herodot VII, 37: ὁ ηλιος ἐκλιπῶν τὴν ἐκ τοῦ οὐρασοῦ ἔδεψ ἀφανής ήν. Endlich gewitter finden bekanntlich nicht blos in hochsommer statt. So bleibt denn also als einziger haltbarer grund die anrede im ersten verse unsers epirrhema; jedoch auch dieser beweist für unsere frage wenig, da von der strategie des Kleon erst v. 581 die rede zu werden anfängt. Andererseits aber bat die beziehung dieser verse auf die erste strategie Kleon's sehr gewichtige gründe gegen sich. Erstens nämlich war diese strategie mit dem glänzendsten erfolge gekrönt worden, und dieser erfolg war dem dichter zur zeit der abfassung der Nepils πρότεραι vollkommen gut bekannt; denn er trat 1/2 jahre ver der aufführung dieses stücks ein und ist von Aristophanes nicht nur schon in seinem vorjährigen stücke, den  $lnn\tilde{\eta}s$ , gehörig ausgebeutet worden sondern auch in den Wolken selbst, v. 186, hat er der gefangenen erwähnung gethan welche sich von jenen siege des Kleon her in Athen befinden. Wie hätte er nun aber trotz dieses ausserordentlich glücklichen ausganges noch auf die schlimmen zeichen gewicht legen können welche die ernennung des Kleon begleiteten? Wie konnte er noch von einem möglichen erfolge derselben reden nachdem der wirkliche längst ins leben getreten war? Und wie konnte er als diesen möglichen erfolg bezeichnen dass dadurch der sturz des Kleon herbeigeführt werde, während das gegentheil davon, die steigerung von desset einfluss, als vollendete thatsache ihm vor augen lag? Wie war es möglich in bezug auf eine strategie die nur 20 tage lang gedauert hatte, die seit  $1\frac{1}{2}$  jahren beendigt war und auf welche auch nicht der leiseste schatten einer pflichtwidrigkeit fallen konnte, die hoffnung auszusprechen dass sie gelegenheit geben werde der Kleon der bestechlichkeit und unterschlagung zu überweisen! Duzu kommt dass auf die damalige ernennung des Kleon die ausdrücke ήνίχ' ήρεισθε στρατηγόν und ομως είλεσθε τούτον schleckterdings keine anwendung finden. Nicht Kleon war damale sur strategen gewählt, sondern Nikias, und die erzählung des näheren hergangs bei Thukyd. IV, 27 und 28 zeigt aufs unzweidestigste wie dem Kleon die leitung der fraglichen unternehmung zufiel nur als eine schlinge in die er durch seine grosssprecherei hineingerieth und welche sein gegner Nikias zuzuziehen sich beeilte, während das volk dabei einzig die rolle spielte dass es, grösstentheils aus frivoler neugierde was Kleon als stratege für eine figur machen werde, selbst auch in Kleon drang das anerbieten des Nikias, ihm den oberbefehl abzutreten, anzunehmen. Von einer wahl des Kleon zum strategen war aber damals weit und breit keine rede.

Ist es hiernach wohl unzweifelhaft dass die erste strategie des Kleon (im j. 425) in unserer stelle nicht gemeint sein kaun, so ist nur übrig sie auf die zweite, im j. 422, zu beziehen. Eine unmittelbare folge davon ist dass v. 581 bis 594 der zweiten bearbeitung unseres stückes zuzuweisen sind. Absichtlich lassen wir Nub. II. erst mit v. 581 beginnen; denn von v. 575 haben wir nachgewiesen dass er aus Nub. I. herrührt; er ist demnach nur von dorther stehen geblieben, nur nicht mitverändert worden. Schon diess macht wahrscheinlich dass v. 575 nicht der einzige vers ist der aus Nub. 1. unverändert in Nub. 11. übergieng; denn bätte der dichter alles andere an dem epirrhema umgearbeitet, so hätte er in seiner damaligen übeln laune gegen das publicum gewiss auch ihn nicht geschont. Aber wir haben noch einen weiteren grund auch die verse 576 bis 580 der ersten bearbeitung zuzuschreiben. Beachte man doch den zusammenhang: als beweis dass die Wolken Athen unter ihre obhut nehmen wird angeführt ην γαρ ή τις έξοδος | μηδενί ξύν νω, τότ' η βροντώμεν η ψακάζομεν (579 f.), worauf es weiter heisst: είτα τον (Κλέωνα) | ήνίχ πρεισθε στρατηγόν u. s. w. Offenbar sind hier zwei ganz verschiedene fälle: ein sinnloser ausmarsch und die wahl des Kleon zum strategen; bei jenem war das einschreiten der Wolken von wirkung, bei dieser dagegen vergeblich. Die zwei fälle sind durch elta verbunden, von welchem Ernesti sagt possis vertere verbi, exempli caussa; servit enim demonstrando, quod hic fit commemorando, und Kock (s. 83.), ebenso pretiös wie confus: "elra (sodann) bildet den übergang von einer allgemeinen behauptung zu einem einzelnen fall, der als beispiel ihre richtigkeit erweist," -- als ob ein sinnloses ausrücken die "allgemeine behauptung" sein könnte zu welcher die wahl des Kleon sich als "einzelner fall" verhielte! Liesse sich jedoch dieser gebrauch des alra belegen, dann wäre es mit händen zu greifen dass die verse 576 -580 und 581 - 594 nicht aus derselben bearbeitung stammen können, sondern in Nub. I. von v. 581 an ein beispiel erzählt war wo ein sinnloser ausmarsch der Athener durch die witterung rückgängig gemacht wurde, in Nub. II. aber Aristophanes diess durch ein anderes, treffenderes und pikanteres aus der jüngsten vergangenheit ersetzte, nämlich durch die witterungserscheinungen bei Kleon's wahl, dabei aber vergass das vorhergehende dem neuen beispiele völlig anzupassen. Nimmt man dagegen elza in seiner gewöhnlichen bedeutung, ein zweites beispiel an das erste anreihend, so behält die annahme eines solchen hergangs wenigstens noch wahrscheinlichkeit. Denn heterogen bleiben die beiden beweise (dass wir, die Wolken, 17000μεν ψμας) immerbin: im ersten falle verhindert das dazwischen. treten der Wolken einen dummen streich der Athener ganz unmittelbar, im zweiten vermochte alle ihre anstrengung nicht denselben rückgängig zu machen, so dass nur die hoffnung bleibt dass das schlimme sich vielleicht doch noch zum guten wenden lasse. Nehmen wir diese (wenn auch nicht sehr starke) incongruenz der beiden beispiele zusammen mit dem über v. 575 gesagten, so muss es wohl jedermann sehr wahrscheinlich finden dass v. 575—580 ein überrest aus Nub. I. ist, dagegen 581—594 der umarbeitung angehört.

Aber ist es auch wirklich so sicher, dass in v. 581-594 von der zweiten strategie des Kleon die rede ist? An einwerdungen wenigstens ist kein mangel. G. Hermann (ed. Nub. p. 302. not. \*\*\*) meint: "de prima expeditione loquitur Aristophanes, qui haec et vivo Cleone scripsit (vide schol. ad v. 591) et proverbis usus est v. 587, quod aliter non modo nulla cum vi, sed prorsus inepte adhibuisset. Suidas: Αθηναίων δυςβουλία, έπὶ τῶν παρ' έλπίδας καὶ ἀναξίως εὐτυχούντων." Diese gründe aber werden uns von unserer überzeugung nicht abbringen. Denn des sprüchwort des Suidas ist sichtlich aus unserer stelle geschöpft und die ineptia liegt dabei völlig auf seite dieses lexikographen; die autorität des schol. zu v. 591 haben wir bereits auf ihr bescheidenes mass zurückgeführt, und dass das epirrhema verfasst ist ehe die nachricht vom tode des Kleon in Athen eingetroffen war, also vor dem august des j. 422, nehmen auch wir unbedingt an; denn der vorschlag v. 590 ff. hätte keinen sinn mehr gehabt, nachdem die unglücksprophezeiung in so unerwarteter weise in erfüllung gegangen war. Wohl aber mögen solche zwischenfälle, welche das eben erst gedichtete gleich wieder unbrauchbar machten, mit dazu beigetragen haben dem dichter die umarbeitung zu verleiden, wenn er sie gleich noch nicht aufgab, da die erwähnung des Magixãs (v. 553), der ol. 89, 4 aufgeführt wurde, um ein ziemliches weiter hinabreicht, so dass Schol. Ald. zu v. 591 recht hat mit seiner behauptung: δηλον ότι κατά πολλούς τούς χρόνους διεσκεύασε το δραμα. Mit G. Hermanns einwendung ist auch die von Fritzsche im wesentlichen beseitigt, welcher l. l. II. p. 7. sich so äussert: at in Thracia Cleo quan devictus est tum ipse ibidem ad Amphipolin cecidit, Aristophanes vero et v. 588 sq. de Atheniensium victoria loquitur (woven ich lediglich nichts zu entdecken vermag) et v. 591 sq. de tali axpeditione cui Cleo supervixerit (richtiger: von welcher der dichter voraussetzte, dass Kleon sie überleben werde, eine voraus setzung, die aber nicht in erfüllung gieng), qui etiam ipse epirrhematis tempore adhuc in vivis fuerit (allerdings; nur beweist das nichts gegen uns). Erheblicher wäre folgende einwendung: da die erste atrategie des Kleon so glücklich abgelaufen war, so hätte der dichter die jetzige wahl desselben num strateges nicht einfach als einen act der δυεβουλία beseichnen kännen. Indessen war allgemein bekannt, dass der erfolg von Pylos nicht der tapferkeit und dem feldherrntalente des Kleon zu danken war, sondern dem feldzugsplane des Demosthenes und insbesendere dem verrathe der miteingeschlossenen Mossenier; andererseits aber war durch diesen erfolg Kleon's eitelkeit und selbstvertrauen ins ungemessene gesteigert worden, so dass es jetzt noch weit gefährlicher war ihn auf einen wichtigen posten zu stellen. Ueberdiess war die begebenheit von Pylos nur eine einzelne, verhältnissmässig nicht bedeutende episode im kriege, Thrakien dagegen der damalige hauptschauplatz desselben und dort der gefürchtete Brasidas der feindliche anführer. Grund genug die wahl des Kleon einen missgriff zu nennen, wenn man dabei auch gar nicht in betracht ziehen wollte, dass Aristophanes ein erbitterter gegner des Kleon ist. Auch der einwand scheint wenig gefährlich, dass wenn v. 582 die zweite strategie des Kleon gemeint wäre, diese von der ersten durch einen beisatz (wie: abermals, neulich u. dgl.) unterschieden sein müsste; denn wir haben gezeigt, dass das erste mal Kleon nicht gewählt worden war, die wahl im j. 422 war somit die erste und bedurfte daher keiner solchen unterscheidung. Während hienach alle gegengründe uns keinen augenblick an dem gewonnenen ergebniss irre machten, so gestehen wir, dass ein bedenken individueller art uns lange gequält hat: es besteht darin, dass auf dieselbe auffassung wenigstens der strategie des Kleon auch hr. Kock gekommen ist (s. 28.). Hr. Kock hat nämlich in seiner bearbeitung der Wolken (in der Haupt-Sauppe'schen sammlung, Leipzig 1852.) so zahlreiche und so starke proben von unkenntniss und urtheilslosigkeit niedergelegt, dass man ein mal über das andere an Bruncks seufzer (ad Nub. 897.) erinnert wird: o hominem, qui se Aristophani edendo parem arbitratus est! Und da wird man es denn einem manne, dem an seinem guten namen etwas gelegen ist, nicht verdenken, dass ihm etwas unbehaglich zu muthe wird. wenn er auf ziemlich einsamer strasse wandelnd sich umsieht und als seinen gefährten hn. Kock erblickt. Doch habe ich zuletzt auch darüber allmählich mich beruhigt. Denn ausser Kock haben doch auch schon Spanheim, Harless und Droysen (übers: des Aristoph. II. s. 168.) sich für dieselbe auffassung entschieden; der erstere, Kock's gewöhnlichster und neuester gewährsmann in sachlichen fragen, zwar in folge einer mangelhaften beweisführung (s. p. 234 f. der Beck'schen sammelausgabe), aber doch in der hauptsache richtig, Droysen mit ebenso feinem gefühle als grosser bestimmtheit.

Dürfen wir nach dem bisherigen als feststehendes ergebniss diess betrachten, dass das epirrhema in der ersten hälfte des j. 422 (ol. 89, 2. archon Ameinias) verfasst sei, so folgt daraus freilich noch nicht mit sicherheit, dass auch das antepirrhema aus derselben zeit stamme und somit gleichfalls in Nub. I sich noch nicht gefunden habe <sup>5</sup>). Indessen da dasselbe nichts enthält was

<sup>3)</sup> Viel zu rasch schliesst Fritzsche l. l. p. 8: quum igitur epirchema

einer solchen annahme entfernt widerspräche, vielmehr sie eher begünstigt, so mag dieselbe auf zustimmung hoffen dürfen. Etwas begünstigendes finden wir in dem umstande, dass in den iahre der abfassung des antepirrhema Hyperbolos in Athen als hieromnemon eine rolle spielte (v. 623 f.). Obwohl er diese wärde dem loose verdankte und er schon zu Kleon's lebzeiten einflass besass (vgl. Fritzsche II. p. 8.), so scheint doch daraus, dass er in unserem gedichte gleichsam stellvertretend für die gesammtschuld der Athener (s. v. 609 ff.) büsst, gefolgert werden zu können, dass er gerade damals im staate factisch oder rechtlich eine hervorragende stellung inne hatte, was gut passen würde zu der zeit, wo Kleon in Thrakien abwesend war. Sonstige untrügliche hinweisungen auf ein bestimmtes jahr der abfassung enthält das antepirrhema nicht (s. Fritzsche l. l. p. 8-10.), man wird sich daher mit dieser blossen wahrscheinlichkeit begnügen müssen.

Auch für das stück im ganzen ist das gefundene ergebnis nicht sehr fruchtbar. Denn das ist jedenfalls unrichtig was Kock s. 29 daraus folgert, "dass der dichter (vor der aufführung irgend eines neuen stückes) seine Wolken im jahr des Ameinias zu wiederholen beabsichtigt habe." In diesem falle hätte er es für die lenäen von ol. 89, 2 (422) bestimmt gehabt; aber auch angenommen, dass Kleon schon einige zeit vor den lenäen dieses jahres zum strategen gewählt gewesen wäre, so widerlegt sich jene behauptung durch die einfache thatsache, dass an den lenäen von ol. 89, 2 die Σφηκες und der Προαγών des Aristophanes aufgeführt worden sind. Die dionysien von ol. 89, 2 sind demnach der früheste zeitpunkt für welchen Nub. II bestimmt gewesen sein können, und diesen hat auch wirklich Droysen a. a. o. angenommen. Man könnte sich nun denken, dass der dichter, - obwohl durch die aufführung der beiden genanntes stücke nicht in anspruch genommen, da Philonides diese besorgte - mit dem unerquicklichen geschäfte der umarbeitung nicht recht zeitig fertig wurde oder dass man ihm von so baldigem wiederbringen eines durchgefallenen stückes abrieth; er könnte daber die zweite aufführung auf das folgende jahr (ol. 89, 3. 421) verschoben haben, für welches aber inzwischen das neugefertigte epirrhema bereits wieder unanwendbar geworden war, und man könnte dieses ausmalen noch eine geraume weile fortsetzen, etwa in der art wie Kock s. 29 gethan hat; nur aber haben solche vermuthungen und möglichkeiten auf wissenschaftlichen werth sehr wenig anspruch. Wir begnügen uns daher auf den einen umstand noch aufmerksam zu machen, dass das stehenbleiben unseres epirrhema (namentlich der verse 590-594.), sowie des virtes im ante-

e primis (vielmehr secundis) Nubibus profluxerit, per se intelligitur etiam antepirrhema eidem tempori ac fabulae attribuendum esse.

pirrhema (624), die summe der beweise vermehrt, aus denen hervorgeht, dass das stück, so wie es uns vorliegt, von Aristophames weder zur aufführung noch auch wohl zu schriftlicher veröffentlichung bestimmt war.

Hiemit beschliesse ich vorläufig diese reihe von erörterungen, indem ich weiteres meinem im nächsten jahre erscheinenden kritisch-exegetischen commentare zu den Wolken vorbehalte.

Tübingen.

W. Teuffel.

# De Graeco nomine πόρκος 1).

Vocem πόρχος, rejecto Varronis de R. R. II. 4 testimonio, Graecam esse negavit A. Nauckius Philol. II. 154: fugit vero virum, ceteroquin acutissimum, alter Varronis locus de L. L. IV. p. 28 Bip. (V. p. 100 Spengel. p. 38 Muell.) Ibi Varro, porci vocabulum a Sabinis derivans, subject: "nisi si a Graecis, quod Athenis in libris sacrorum scriptum κάπρφ καὶ πόρχφ." Unde hoc fit, ut glossae non desideretur auctoritas. Accedit reconditorum verborum captator Lycophron Alex. 74:

Όποῖα πόρχος Ιστριεύς τετρασχελής.

Scaliger ibid. Varronis testimonium illud: "porcus Graecum est nomen antiquum, sed obscuratum, quod nunc eum vocant χοῖφος" verum esse ostendit. Ego quidem vocabulum vetustum πόφχος sic obscuratum esse a voce χοῖφος existimo, ut haec; antiquitus feminino tantum genere ab Ionibus (Athen. IX. 357. C.) usitata, sed a recentioribus identidem communi genere usurpata, illius locum occupaverit; quare alia nomina adhibere Varro non potuit. Hic quamvis ne cogitasse quidem videatur: "in Graeco χοῖφος antiquum porcus deflexum liberius et obscuratum inesse", a recentiorum tamen arte, non licentia, etymologica, quae comparandis inter se linguis crescit, haud alienum esse censeo, nomina illa, sono non ita dissimilia, componere.

Pergant itaque, de mea quidem sententia, lexicographi antiquissimam vocem πόρχος, eandem quae Latinorum porcus, pristinae Atticorum linguae attribuere.

Appingedami.

B. ten Brink.

. .

1) His perscriptis animadverti, huic loco iam esse satisfactum ab L. Mercklino Philol. IV. p. 205: tamen, quoniam accedunt nova quaedam, quaedam etiam diversa, et hace prodere fortasse non supervacuum erit. Ceterum adiungo, me vocabula πόρκος et χοῦρος ab eadem radice profecta non habere.

## XVI.

Democriti de se ipso testimonia. (Conf. Philol. VI, 589 sqq.)

Alterum Democriti de se ipso testimonium gravissimum illulest, in quo de peregrinationibus suis retulit. Hunc locum servevit Clemens Alexandrinus Strom. 1. 15. §. 69. p. 49 Klotz. (p. 131 Sylb. 356 Pott.): Έγω δὲ τῶν κατ' ἐμαυτὸν ἀνθφώπων γῆν πλείστην ἐπεπλανησάμην ἱστοφέων τὰ μήκιστα καὶ ἀέρας τε καὶ γέας πλείστας είδον καὶ λογίων ἀνθφώπων πλείστων ἐςήκουσα καὶ γραμμέων συνθέσιος μετὰ ἀποδείξιος οὐδείς κώ με παρήλλαξεν οὐδ οἱ Αἰγυπτίων καλεόμενοι Αρπεδονάπται, σὰν τοῖς θ' ἐπὶ πάσιν ἐκὶ ἔτεὶ ὀγδώκοντα ἐπὶ ξείνης ἐγενήθην, Cod. Ottob. habot ὀγδοήκοντα. Post illum Eusebius Praep. Evang. X. 4. locum prodidit, ubi varietates lectioniu, sive potius corruptolae, quae quidem notatu dignae videntur, sunt: Ἐγω δὲ καί, in nonsullis; γαίας, ξδον, ἐπηκουσα, μετ' ἀποδείξεως, κάμέ, καλούμενοι Αρσεπεδονάπται, οἰς ἐπὶ πάσιν, ομίσεο, συνίσεο σύν; ἐπὶ ἔτεα ὀγδοήκοντα.

Corruptum esse numerum ογδώκοντα apparet. huic loco intulerunt viri docti illi, qui medicinam petendam esse putarunt e Diodoro Sie. 1. 98. §. 3: Trolaubarovos de mai de μόκριτον παρ' αύτοις (τους Αίγυπτίοις) έτη διατρίψαι πέντε κά πολλά διδαγθήναι των κατ' άστρολογίαν, reponentes II hot est néres. Primus auctor huius conjecturae, ceteroquin acutae, fuit A. H. C. Geffersius in Quaest. Democriteis, Gottingue 1829. p. 23. deinde Papencordtius de Atomicorum doctrina Spec. L. Berol. 1832. p. 10. postremo coniecturam tamquam a se prefectam exposuit Mullachius p. 19 sq. Ad Democriti vero scripta Diodori locus nibil pertinet. Aegyptii posteriori aetate opinabantur, Democritum a sacerdotibus suis "numeros et coelestia" (Cic. de Finn. V. 29.) accepisse, quare ei in Aegypto sacerdotum tamquam discipulo (τοις ίερευσι μαθητεύων ait Clemens) "nobile quinquennium" tribuendum esse existimarunt. Ipse vero Democritus se eorum discipulum haudquaquam professus est, contra se vel illorum Harpedonaptas geometrica arte vicisse aperte

Praeterea Ritterus Prellerusque, quos sequentur Freiius

Quaest. Protag. p. 19 et O. Weberus Q. P. p. 10, "monstrum illud" triceps in fine: ent naoir en erea [n'] ent heirns ferro expugnandum rati, duo eius capita amputarunt scribentes: σύν τοῖσι έπ' έτεα πέντε έγενόμην: neque perdomuerunt. Fugit enim ees ipsa vitii sedes; nec mirum, namque legendum: σὺν τοῖςδεσι πᾶσι, quod singulare quidem, sed plane Homericum, Democrito item usurpatum fr. 13: άλλ' αὐτοὶ τοῖςδεσι ἐμπελάζουσι. Insuper mutandum ὀγδοήκοντα in ὀκτωκαίδεκα, id quod obiter iam coniectavit Heimsoethius, vir ingeniosus, in Democriteis p. 49 Diss. Bonnens. a. 1835. Commode quoque Freiius in Append. Quaest. Protag. et vere suspicatus est, Democritum non asoas ve xai γέας, verum ἀνέρας τε καὶ γέας scripsisse. Quare verum sit et hoc et illud, mox planum fiet. Denique eldor, apud Eusebium ήδον, corrigendum censeo ίδον, quae est vulgata lectio in fr. 249: ηλθες, ίδες, ἀπηλθες, unde Caesar suum illud ceni, vidi, vici mutuatus esse videtur. Omnem igitur Democriti locum sic acribo:

Έγο δε αῶν κατ εμεουτόν ἀνθρώπων γῆν πλείστην επεπλανησάμην ιστορέων τὰ μήκιστα, καὶ ἀνέφας τε καὶ γέας πλείστας ίδον, καὶ λογίων ἀνθρώπων πλείστων ἐς ήκουσα, καὶ γραμμέων ξυνθέσιος μετ ἀποδέξιος οὐδείς κώ με παρήλλαξε, οὐδ οὶ Αἰγνπτίων καλεύμενοι Αρπεδονάπται: σὺν τοῖςδεσι πᾶσι ἐπ ἔτε ὀκτωκαίδεκα ἐπὶ ξείνης ἐγενήθην.

Έρρεωντὸς et ἀποδέξιος scripsit Heimsoethius, tum ξυπθέσιος Mullachius p. 361, denique Αρπεδονάπται iam Reinesius. Έρρεηθην mon tentandum propter Hippocr. Epidem. VII. 3, 828. γενηθείη pro γένοιτο, et Platon. Phileb. p. 62. F. έξεγενήθη, Legg. XII. p. 961. B. τῷ γενηθέντι de Stephani coniectura. Dorica quoque errat hace aeristi forma, ideoque antiquissima, quamquam Atticis

universe spreta.

Democritus hoc loco primum egerat de antiquissimis peregrinatoribus, imprimis de heroibus belli Troiani, qui, multum illi et terris iactati et alto, duodevicesimo demum ac vicasimo anno domum redierant, de Menelao et Ulysse: hinc initio illa: Ἐγώ δὲ vel έγο δε και των κατ' έμεωντον άνθρώπων. Cum his tacite et itinerum factorum longinquitate et terrarum hominumque, ques adierat, varietate sese componens ait: γην πλείστην ἐπεπλανησάμην - καὶ ἀνέρας τε καὶ γέας πλείστας ίδον καὶ λογίων ἀνθροίπων πλείστων έςήκουσα, respexitque certe Homericum illum πολύτροπον, δς μάλα πολλά πλάγγθη — Πολλών δ άνθρώ. πων ίδεν ἄστεα καὶ νόον έγνω. Quo nomine a Theophrasto -- cui in manibus crat Γεωγραφίης liber, unde hic Democriti locus desumtus esse videtur — physicus Abderites cum Menelao et Ulysse confertur, immo longe iis antefertur: Διὰ ταῦτά τοι, Αεlianus ait V. H. IV. 20, καὶ Θεόφραστος αυτόν ἐπήνει, ὅτι περιέει πρείτεσης άγερμον άγείρων Μενελάου καὶ Όδυσσέως. Ἐκείνοι μέν γὰρ ἡλῶντο αὐτόχρημα Φοινίκων εμπόρων μηδέν διαφέροντις χρήματα γὰρ ἥθροιζον, καὶ τῆς περιόδου καὶ τοῦ περίπλεν ταύτην είχον τὴν πρόφασιν. Menelaus imprimis spectatur, qui Od. Γ. 301:

πολύν βίοτον καὶ χουσόν ἀγείφων, ἠλᾶτο ξύν νηυσὶ κατ' ἀλλοθρίους ἀνθφώπους.

qui Od. A. 80. haec profitetur:

Ανδρών δ΄ ή κέν τίς μοι ἐρίσσεται, ἡὲ καὶ οὐκί, κτήμασιν. ἡ γὰρ πολλὰ παθών καὶ πολλὰ ἐπαληθείς ἡγαγόμην ἐν νηυσί, καὶ ὀγδοάτφ ἔτει ἡλθον· Κύπρον, Φοινίκην τε καὶ Αἰγυπτίους ἐπαληθείς, Αἰθίοπάς θ' ἰκόμην, καὶ Σιδονίους καὶ Ἐρεμβούς, καὶ Λιβύην.

simul vs. 90 confessus:

εως έγω περί κείνα πολύν βίστον συναγείρων ήλωμην, τείως μοι άδελφεὸν άλλος έπεφνεν.

Democritus contra, fratribus relicto patrimonio, ἀργύριον μόνου λαβών, ἐφόδιον τῆς όδοῦ, (Aelian. l. l.) domum redux ex peregrinationibus propter summam inopiam a Damaste fratre nutritus esse dicitur. Diog. L. IX. 7, 39. Peregrinatus enim erat ioreρέων τὰ μήκιστα, ultima quaeque lustrans: "ubi enim quid esset, quod disci posset, eo veniendum iudicabat." (Tusc. Disp. IV. 29.) "Cur — et Aegyptum lustravit et Persarum magos adiit! cur tantas regiones barbarorum pedibus obiit, tot maria transmisit - Democritus? - - quid quaerens aliud, nisi beatam vitam - quam in rerum cognitione ponebat" (Cic. de Finn. V. 29.). Ut sapientes adiret Persidis, Arabiae, Aethiopiae, Aegypti, exsilium verius, quam peregrinationem suscepit, (Plin. N. H. XXV. 2, 13 et XXX. 1, 9.), quod et ipse significavit verbis postremis: έπὶ ξείνης έγενήθην, quasi in exsilio fui. Cfr. Euripid. Androm. 136. — Democritum hoc loco Megasthenes quoque respicit apad Strabonem XV. 1. p. 277 Tauchn. (703 Casaub.) in verbia: ass πολλήν της Ασίας πεπλανημένον.

Praeterea in hoc fragmento ἀνδράσι, hominibus in genera, opponuntur λόγιοι ἄνθρωποι, hoc est οἱ τῆς ἱστορίας ἔμπειφοι, οἱ πεπαιδευμένοι. Hesych. quae vox item ab Herodoto frequentatur: inter λογίους illos Aegyptiorum geometriae peritissimi erant οἱ Αρπιδονάπται. Vulgatae lectionis Αρπιδονάπται originem ex Aegyptiorum lingua repetere ausus est lablonskius Opp. t. l. p. 38; ut esset ex voce arpedunabat, νοημονικός, in Graecorum sermonem nonnihil inflexum: sed incerta est eius de hac originatione disputatio, quam videas licet apud Mullach. p. 4. Praeterea, etni Democritum integrum quinquennium in Aegypto, apud sacerdotes saltem, exegisse negem, tamen Αἰγνπτιστὶ ita quidem sciviase illum confido, ut Aegyptium nomen in Graecum convertere posset. Aliis, post Reinesium in Epist. ad Exteros p. 25 ἀρπεδονάπτης est ὁ ἀρπεδονών ἀπτόμενος, qui fumibus occupatur, qui funicules

manu tractat, et sic deinceps; "quoniam scilicet oulgus geometras sive agri mensores in metiendo agro praeter alia instrumenta ad hanc rem necessaria funibus uti viderat, impar fortasse inveniendo ad notandum hoc eruditorum hominum genus satis idoneo funigeros illos appellavit." vide Mullachium l. l., de cuius sententia aoπεδονάπται agricolae quoque esse possunt sive potius falcigeri. hoc est vinitores, cetera; postremo p. 5 in comparationem adducit Gallorum antiquum arapennis sive arpennis, semiiugum; medium arpendium; recens arpent. Quae omnia ut congruant inter se. ipse viderit. Non vulgare, sed solenne sacerdotum nomen requiritur, neque in Hesychii lexico neque usquam άρπεδόνη idem est quod αρπη. Αρπεδόναι quidem apud Vitruvium IX. 5, 3 - quo loco paulo post Democritus physicus laudatur — sunt: "tenuis fusio stellarum, a Ceti crista ordinate utrisque Piscibus disposita." των αμαυρών αστέρων σύγγυσις Hesychio. Inde dictae videntur. quod tam exiguae crebraeque sunt hae stellae, ut tamquam tenuissima fila aciem oculorum fallant; non magis quam lineus ille thorax ab Amasi, Aegyptiorum rege, Lacedaemoniis dono missus. cuius quaevis άρπεδόνη άρπεδόναις constabat CCCLX secundum Herodotum III. 47, CCCLXV secundum Plinium N. H. XIX. 1. Sed haec vocis illius potestas rarior et praeterea, quod sciam. non nisi apud Critiam p. 87 Bach. vel Aristiam obvia in Pollucis Onom. VII. 31. ubi haec antecedunt: καὶ άρπεδότας δὲ τὰ νήματα, Ήρόδοτος. Verumtamen, si quid certi omnino de voce dubia Αρπεδονάπται statui potest, ad Sturzii opinionem sententia mea inclinabit: hic de Dial. Maced. scribens p. 99 et 111, άρπεδόνην film interpretatur, alteram autem nominis partem ab απτω. consero, connecto derivat, ut sint άρπεδονάπται licio in apice velati, redimiti tempora filo; aeque atque Romanorum flamines, qui nomen habebant a filo, quo caput cinctum habebant. Varro L. L. IV. p. 25 Bip. Componenda hic sunt Latina aptes et apto ab apio et apo; amentum Festo est ab αμμα. In Inscript. Rosettana quum inter ἱερογραμματεῖς referantur πτεροφόροι, in illis etiam numerari potuerunt οἱ άρπεδονάπται; quamquam utrumque insigne conjungitur a Diodoro Sic. I. 87: τοὺς ἱερογραμματείς Φορείν Φοινικούν βάμμα καὶ πτερον ίέρακος έπὶ της κεφαλης. Verum, ut dixi, hoc tantum certum est, Harpedonaptas esse Aegyptiorum sapientes eos, qui geometriam callebant.

Inter Mathematica Democriti scripta, tetral. IX, 42. (p. 145 Mullach.) recensetur Γεωγραφίη. Quantopere ad geographicam disciplinam mathematica scientia requireretur, et veteribus universe persuasum erat, quemadmodum ostendit Strabo I. 1. p. 12 et 17 ed. l. et Democrito quidem imprimis, "quippe — in geometria perfecto" (Cic. de Finn. I. 6.): quo referendum arbitror de Harpedonaptis, deque suo geometriae usu et exercitatione a Democrito hoc loco iniecta mentio. — E maiori hoc volumine Γεωγραφίης depromti fuisse videntur et propter rerum momentum.

zaτ' iδίαν a quibusdam recensi libelli illi, ques commemorat Diog. L. IX. 7, 49:

1. το Περί των έν Βαβυλώνι ίερων (acr. ίρων) γραμμάτων.

2. Περί των έν Μερόη ίερων (ίρων) γραμμάτων.

8. 'Ωκεανοῦ περίπλοος. (sie seripsi.)

4. Περὶ ἱστορίης.

5. Χαλδαϊκός λόγος.

6. Φρύγιος λόγος.

De quibus omnibus separatim erit agendum alias. Unum hee addam de Oceani periplo, Theophrastum supra Democrito περίοδον et περίπλουν assignare; quicum convenit Agathemerus I. 1. in illis: έξης Δημόχριτος καὶ Εὐδοξος καὶ ἄλλοι τινὲς τῆς γῆς περιόδους καὶ περίπλους ἐπραγματεύσαντο.

Tertio denique testificantem de se ipsum audiamus Deme-

critum:

Ήλθον ές Άθήνας, καὶ οὕτις με έγνωκε. Demetrius Magnesius apud Diog. L. IX. 16. δοκεί δέ, φησί, καὶ Αθήναζε έλθειν και μή σπουδάσαι γνωσθήναι δόξης καταφρονών. **κα**ὶ είδεται μεν  $\Sigma$ ωχράτην, άγνοεῖσauαι δε  $\dot{v}$ π' α $\dot{v}$ το $\ddot{v}$ .  $\dot{H}$ λauον γάρ, φησί κτέ. Cuius sententiam secutus Cicero, gloriae popularis contemtui, quod Athenis Democritus latere optarit, tribuit Tusc. Disp. V. 36, 104: "Intelligendum est igitur, nec glorian popularem ipsam per sese expetendam, nec ignobilitatem extimescendam. Veni Athenas, inquit Democritus, neque me quisquam ibi agnovit. Constantem hominem et gravem! qui glorietur, a gloria se afuisse." Quasi vero hoc non sit gloriari. Valerius Max. VIII. 7. extern. 4: "ignotus illi urbi vixit, quod ipse in quodam volumine testatur." In quonam ergo volumine hoc dixerit, non constat; sed de Γεωγραφίης volumine, in quo de peregrinationibus suis retulerit, res ipsa nos admonet. Quodsi Athenis degit ignotus, Demetrio Phalereo in Socratis apologia facile erat inficiari, Democritum ne venisse quidem Athenas. Ionici illa physiologi de Athenis verba digna utique videntur, ad quae animadvertamus: iis tamen non tam gloriam se popularem contemsisse, quam se non magnopere studuisse, ut agnosceretur, significavit. Etsi de anno, quo Athenas venerit, nihil exploratum est, tamen venit procul dubio illo tempore, quo Socrates ad magnan nominis famam nondum pervenerat, quippe qui senex maxime itvenes ad philosophiam informaverit. Socrates decem tantum annis maior fuit, quam Democritus. Itaque ad illum pertinere haud putem Democriteum overs. Ad Periclem fortasse magis pertinebit et ad Anaxagoram. Erat enim, ut ipse dixit, réos xarà πρεσβύτην Άναξαγόραν. Quodsi 1) ante annum A. C. 432 — απο anno fere, vel paulo ante, Protagoras (hunc vero civem auum ktere non poterat) Athenas rediit — quodsi igitur anno, exempli

<sup>1)</sup> Cf. O. Weber Quaest. Protag. p. 17.

ratia, 434 vel 433 urbem illam viderit, iuvenis tum fuit annoum viginti sex septemve, Anaxagoras autem senescebat annum gens sextum vel septimum et sexagesimum. Ut veniat mibi naxagorae in mentem, praeter cetera facit quorundam apud liog. L. II. 14. opinio: έδοξε δέ πως καὶ Δημοκρίτφ άπεγθας τχηκέναι αποτυχών της πρός αυτόν κοινολογίας; hoc enim pous factum existimem, quam illud quod contra statuit Phayorius Diog. L. IX. 34, Anaxagoram scilicet sui conveniendi potetatem non fecisse Democrito, propterea έχθυῶς έχυντι πρὸς αὐ. όν, δτι δή μή προςήκατο αὐτόν. Hic quum vel propter nobilitam generis, vel propter studiorum slavitatem — edito iam Ol. 6, 1. a. A. C. 436. Magno suo Diacosmo, id quod alio loco robare conabor — et Pericli et Anaxagorae fama, non facie ptus esse posset, maluit ab iis non agnosci. Athenis autem compluribus annis moratus" esse non videtur, tametsi industrium um virum "ompia temporum momenta ad percipiendam et exerındam doctrinam contulisse" cum Valerio Maximo putamus.

Appingedami. B. ten Brink.

# Epicharmea praetermissa.

Nuper in eruendis e sylloge Leidensi Epicharmeis quibusdam rtaase non bene a me praetermissa sunt haec duo, quae legunr Sent. 64 et 88., itaque restitui possunt:

Ταὐτ' έστι τεκρον ιατρεύειν και γέροντα νουθετείν.

['Aλλ'] ἐαντὸν τιμωρεῖται πᾶς ὁ μετὰ λύπης βιῶν.
sesi in duobus spondeis subsequentibus, sed, si bonus est hic
raus Incertt. Fabb. fr. 4. p. 82 Krusem.

Δυςπάλαιστος ων τούς άλλους εύπαλαίστους αποφανεί,

si bene hunc versum agnovi Sent. 23:

'Ισχίειτ αίφεῦ τῷ ψυχῷ μᾶλλοτ ἡ τῷ σώματι, udni et illi?

Ceterum Sententiam 63 Γηρας καὶ πενία δύο τραύματα δυςράπευτα e Guomol. Georgidis p. 24 Boissonad. excitavit Nauius Philol. V. 556 tamquam legitimum hexametrum; sed est asimis numeris misellus ille hexameter et evanescit adeo, si nice acribendum est: Γηρας καὶ πενίη δύω τραύματα δυςθεράυτα, in quo Democritei sermonis et numerum et lumina equim agnosco.

Appingedami.

B. ten Brink.

. ......

### XVII.

# Dionys der Thraker.

Nachdem wir im Philologus III 3 p. 436 ff. versucht haben, einen der ausgezeichnetern anhänger des Aristarch, Seleukus den Homeriker in seiner literarischen wirksamkeit darzustellen, wesden wir unsre aufmerksamkeit für diesmal Dionys dem Thraker zu, ohnstreitig dem treusten und talentvollsten schüler des gressen meisters, der über 40 gelehrte gebildet haben soll. Ven neueren berühren ihn Meurs Rhod. p. 95. 96. I. G. Voss Hister. Gr. p. 192 Westerm., die Pauly'sche realencyclopädie 2 p. 1087. Gräfenban geschichte der class. philol. 1 s. 402 ff. 1).

Der artikel des Suidas über ihn lautet vol. I p. 1393. 4 Bernhardy: Διονύσιος Άλεξανδρεύς - Άριστάργου μαθητής, γραφματικός, ος εσοφίστευσεν εν Ρώμη (so vulg. auch Voss. a. a. e. Klippel Alex. museum s. 193, richtiger vielleicht schon Reinesius mit vgl. von Athen. XI p. 489 A. Suid. Τυραντίων: 'Ρόδφ) επί Πομπηΐου του μεγάλου και έξηγήσατο Τυραννίωνι τῷ προτέρφ. συνέταξε δε πλείστα γραμματικά τε καὶ συντάγματα καὶ ὑπομνήματα. Ueber den unterschied zwischen σύνταγμα und ὑπόμνημα spricht ausführlich Iohannes Philoponus in categor. Aristot. p. 35 b 25 Bekk. p. 24 a. Immer wird dem hypomnem ein geringerer werth beigelegt, vgl. Schol. Il. B 111 p. 55 a 37. Deck nennen die τέχνη γραμματική Scholl. 819, 19. 828, 25. 837, 6 υπόμνημα, Scholl. 673, 19 σύγγραμμα. — Bei Eudokia vermissen wir einen artikel über den Thraker Dionys. Nach Alegerδοεύς schaltet Suidas noch die worte ein: Θράξ (so, nicht Θράξ ist zu schreiben nach Lobeck Paral. p. 541) & and tow margos Τήρου [Τηρος] τουνομα κληθείς: bose worte, mit welchen die

<sup>1)</sup> Bei Cram. Anecd. Par. IV p. 195 (cod. Bodlej. Auct. T. II 11 fol. 358) wird er unter den berühmten grammatikern nach Lykophren aufgeführt. Der bei Tzetz. Cram. AP. I p. 8, 9 (vgl. p. 18 not. l.) citirte Dionys ist aber wahrscheinlich der musiker. Vgl. H. Keil Rheismus. VI p. 130. — Villoisons irrthum prol. ad Apoll. Soph. p. vin den zegvenő; beim et. m. p. 32 als den Thraker zu fassen rügt Lachmann Babrias p. XI.

ausleger nicht recht aufs reine kamen. Während einerseits nicht recht glaublich ist, dass Suidas grade die bezeichnung des mannes verschwiegen haben sollte, mit welcher ihn das alterthum von den zahlreichen namensverwandten zu unterscheiden gewohnt ist (Apoll. Dysc. schol. Dionys. 672, 34 cod. Barocc., Schol. Hom. Odyss.  $\beta$  96 p. 56 Buttm., Apoll. Soph. lex. Hom. 91, 28) ja mit der es ihn allein ohne den zusatz Aιονύσιος genugsam bezeichnet glaubt (Schol.  $\Pi'$  106  $\Omega'$  514. Ions. Scr. H. Ph. I. 2. 4 p. 14.) wird man sich schwerlich überreden, dass die stelle des Suidas in vorliegender fassung unverderbt sei. Διονύσιος ὁ Θρᾶξ kann nichts anderes heissen, als dass Dionys entweder ein Thraker von geburt war, oder als solcher gelten konnte, nachdem ihn langjähriger aufenthalt im lande fast zu dessen bürger gemacht hatte. Da er nun aber, wie wir gewiss wissen, von seinem längern aufenthalt in Rhodos der Rhodier und von seinem verweilen in Alexandrien als schüler Aristarchs der Alexandriner hiess, so wird er ein Thraker von geburt gewesen sein. Wollte also Suidas seiner gewöhnlichen ausdrucksweise treu bleiben, konnte er einfach schreiben: Διονύσιος Άλεξανδρεύς ή Θράξ (vgl. u. w. Άβρων. Άρίσταργος) und den namen des vaters üblicher weise so hinzufügen Δ. Τήρου Αλ. η Θράξ oder Δ. Αλ. η Θρ. πατρός Τήρου, und da Τήρου nach verwandlung in Τήρεω auf einen ächt thrakischen namen zurückzuführen war, würde niemand anstoss genommen haben. Wie jedoch die worte jetzt lauten liegt der verdacht nicht unerheblichen verderbnisses nabe. welches ziemlich alt sein muss, da auch die scholien 672, 18 ούτος δε ό του Πηρού; 672, 28 ό λεγόμενος ό του Πησοί (vgl. p. 1140) davon afficirt sind. Gaisford und Gräfenhan I s. 435 §. 88 wollen mit Hemsterhuys diese stellen aus Suidas in Typov corrigiren. Ich glaube für dies verderbniss eine ebenso glückliche wie leichte und gefällige hebung gefunden zu haben:  $\Theta_{\varrho}(\tilde{q}\xi^{2})$ δ' ἀπὸ τῆς πατρίδος Τρήρου [Τρήρ] 5) τοῦνομα κληθείς. Steph.

2) Mit dem beinamen des Thrakers bezeichnet wundersamer weise auch G. G. Bredow epist. Paris. p. 15. 264. den Byzantinischen periegeten » P. Gyllii commentarium in Dionysium Thracem « citirend. Auch nennt Gräfenhan III p. 379 einen ausleger Oppians so. S. jedoch Bern-

hardy griech. lit. gesch. II p. 105.

<sup>3)</sup> Bernhardy bemerkt: » Nullus videtur locus extare, quo possimus hanc de Dionysii natalibus dubitationem expedire. Quid, quod Alegarόρευς in suspicionem licet adduci, nisi fingimus olim ut in v. Αρίσταρχος exstitisse 'Αλεξανθρεύς θέσει, φύσει δε Θράξ, από του πατρός ατέ. Utut est, recte Hemsterhusius expunxit Τήρος.«— Durch tilgung des störenden wortes suchte man auch eine andre ähnliche stelle des Suidas zu heilen. Unterm worte: Σεκοῦνδος sagt derselhe έχρημάτισε Πλήνιος. Man nahm das für ein missverständniss des unwissenden compilators, der an Plinius Secundus dabei gedacht habe. Allein sollte nicht hier der ort gemeint sein, wo Secundus sich aufhielt und wirkte: ich meine die her fenstadt an der küste von Marmarika, auf der gränze gegendle dam machiden. (Herodot IV 168. Strab. XVII 838. Lycoph.

Byz. 634, 3 Meinek .: Το η ρος χωρίον Θράκης καὶ Το ηρες Θοέzior ecros. Thucyd. II 96 Strab. XIII, 1 p. 586. Leicht ging Τρήρου in Τήρου, dies in Πηρού oder Τρήρου ging auch unmittelbar in Ilngov über. Häufig findet sich derselbe eigenname bald mit s bald mit s geschrieben. Hirens heisst bei Tzets. Exeg. Il. p. 37 ed. Hermann Tipous: Ilsiousparns auch Tisicrates vgl. Sillig catal. artiff. p. 453: Tepunggolo Vatic. Taur. M. 1. 2. Rh. Zenod. Περμησσοίο cett. codd. Hesiod. theog. 5.: παςeing bei Menand. rhet. p. 197 Walz Ταρσικώ. - Demnach treffen zufällig jene scholien das rechte, welche doch wohl nur auf gerathewohl hin schreiben: er habe Thraker geheissen μοσμού-μενος τῷ μείζονι τῆς χώρας ὀνόματι. Nicht für zufällig halte ich jedoch, wenn die besseren scholiasten auf die zweifache bezeichnung des mannes nach dem ethnikon seines geburts- und aufenthaltsortes hindeuten p. 821, 8 τετραγρόνως δε ώς Θράξ. 872: τῷ ποδαπὸς τὰ ἐθνικά· Ῥόδιος, Θράξ vgl. 803, 14. 804, 12. Lächerlich ist die erklärung des beinamens διά τὸ τραχύ τῆς φωτης et. m. 277, 53. wie wohl die deutung des beinamens Σχή-Jos, welchen Derkyllidas gehabt haben soll, von der skythischen rauhheit seines wesens (Eustath. 1175, 23) nicht viel besser ist

Dass Dionys o Podios hiess bezeugt u. a. Strabo XIV p. 655. Διονύσιος ὁ Θρᾶξ καὶ Απολλώνιος ὁ τοὺς Αργοναύτας ποιήσας 'Aleξανδοείς μέν, έχαλούντο δε 'Ρόδιοι. Der Rhodier Dionys aber, welchen Tertullian. de anim. 46 citirt, war, wie aus Artemidor II, 66 (vgl. p. 444) erhellt, nicht der unsre, sondern ein oneirokrit aus Heliupolis, vielleicht priester des Helios, sohn des Musonius Suid. I p. 1397 Bernhardy und derselbe zu Dionys. Perieg. p. 495. In verlegenheit sind wir aber durch eine netis gesetzt, welche eines Dionys aus Lindos gedenkt. Die dunkle stelle des Isidor Origg. I c. XV 3 vol. III p. 29 Lindem. lautet: "Dionysius Lindius (so Otto, Linthius Guelf. 1. Lincius Guelf. 2 ua. Lintius vulg. nicht wie Fabric. Bibl. Gr. VII p. 58 angibt Linteus) syllabarum omnium singulas formas aptissimas fecit, et ob id statua honoratus est." Ist wie Fabrizius vermuthet auch hier der Thraker zu verstehen, so liesse sich für das leben des berühmten grammatikers die kenntniss gewinnen, dass die Rhodier seine verdienste durch ein standbild anerkannten. Allein worin bestanden seine verdienste? oder aber führt "linthius" nicht eher auf "Olynthius", wie denn noch einmal der Lindier seine existens dem verderbniss aus Olynthius verdankt Tatian. §. 48 p. 166 (Colon. 1686 fol.) Euseb. PE. X, 2., welche stellen Fabricius a. a. o. beibringt. Tatian rechnet den Ολύνθιος unter die πρεσβύτατοι, wohin Dionys der Thraker nicht zu zählen; daher Johann Jönsens urtheil SHPh. p. 42 ed. Dorn ganz richtig ist.

Skylax Πλυνοί von Stephanus Πλυνόα, genannt? Die handschristen des Suidas geben ja Πλύνιος. Also ἐχρημάτιος Πλυνεαϊος.

minder seltsam klingt jedoch eine angabe, in welcher wirklich der Thraker Dionys auftritt cod. Vat. 1410 bei Bekk. AG. III p. 1168. Schol. Soph. Ai. 1041 Erf. Moschop. Syllog. s. v. εὐρισκει: λέγεταί τις Θρᾶξ Διονύσιος ἐξευρεῖν τινα τῶν γραμμάτων ἀπὸ τῆς τῶν Φοινίκων γλώττης ῷ προςέφευρέ τίς τινα τῶν διπλῶν, ψαλίδα εἰπὼν τὴν σπαλίδα ἀντιστρόφως τὰ σύμφωνα θείς. Es hiesse dem verfasser dieses machwerks zu viel kenntnisse zutrauen, wollte man diesem jämmerlichen scholion durch emendation etwa so aufhelfen: λέγεταί τίς [φησιν ὁ] Θρᾶξ Διονύσιος κτδ. Die ganze stelle hat den untergeordneten zweck als beispiel zu dienen, um den unterschied zwischen εὐρίσκω und seinen compositis deutlich zu machen: und kann lehren wie verwerren und unsicher die vorstellungen der späteren Byzantinischen grammatiker über den berühmten Thraker waren. Lehrs anall. gramm. p. 438.

Als Aristarcheer documentirt er sich selbst durch s. schrift πρὸς Κράτητα Schol. Hom. II. I' 464 p. 262 b 10. Gewöhnlich führt man (z. b. Gräfenhan I p. 403) die anekdote beim Schol. Dionys. II p. 672, 25 als beleg für die "innigste" anhänglichkeit des D. an Aristarch an: ἐκεῖτος μὲν γὰρ μαθητής ἡν Αριστάργου ος καὶ τὸν ἐαυτοῦ διδάσκαλον ζωγραφήσας ἐν τῷ στήθει αὐτοῦ την τραγωδίαν έζωγράφησε διά τὸ ἀποστηθίζειν αὐτὸν πάσαν την τραγωδίαν. Dasselbe steht beim et. m. 277, 53 wo nur fälschlich παρά την statt πασαν gelesen wurde, corrigirt von Fabric. B. Gr. VI p. 310 Harles. und Iunius catalog. pictor. p. 79 vnter "Dionysius artifex." Ueber den ausdruck ἀποστηθίζειν vgt. Bernhardy zum Suidas II p. 658 u. w. Σαλούστιος und vit. Acschyl. am ende: (,, ἀποστηθίζοντες δράματα έτραγώδουν.") Ohne den Dionys namentlich zu bezeichnen gedenkt derselben sache Eustath. 974, 7 & 156: xad' hr erroiar xai ror rig nalaior γραμματικών τὸν οἰκεῖον διδάσκαλον έζωγράφησε φέροντα ἐπὶ στήθους την τραγωδίαν, αίνιττόμενος το έπι στόματος έχεινον φέρειν καὶ ώς είπει» έκστηθίζει» τὰ τραγικά δ δή καὶ ἀπὸ στήθους λέγειν φαμέν πρός διαστολήν του από μεμβράνας ή από βιβλίου. Allein beweist diese anekdote wirklich, was sie beweisen soll? Die idee den meister so zu portraitiren trägt doch im ganzen ein etwas kindliches gepräge. Der angehende jünger der grammatik staunt Aristarchs bewandertheit in den werken der tragiker an, die er aus dem gedächtniss recitiren konnte; er übersetzt sein staunen in eine symbolische sprache, bringt auf dem portrait Aristarchs ein brustschild an und malt auf dieses die muse der tragödie. Weiter lese ich aus dieser anekdote nichts heraus. Durchmustern wir die scholien der Ilias, so gehen Aristarch und Dionys namentlich in ihren ansichten über accentuation oft weit auseinander; und letzterer scheint ein strenges xaxõç als kritik Aristarchischer lesart nicht sich übel zu nehmen. Aber interessant bleibt die anekdote deshalb doch, weil sie lehrt, wie der talentvolle Dionys schon als jüngling sich zum symbolischen ausdruck binneigte (ἔμφασις διὰ συμμόλω»), über den er später, wie Clemens Alex. p. 414, 38 lehrt, sogar untersuchungen anstellte. Wir kommen hierauf weiter unten zurück.

Hinwiederum hatte Dionys die freude unter seine begabteren zuhörer oder schüler Tyrannio den älteren mit dem ehrenden beinamen Theophrast zu zählen - denn umgekehrt als Suidas berichtet wird die sache sich verhalten haben, Tyrannio sein ursprünglicher name gewesen sein; der beiname Theophrast, med Gräfenhans sinniger vermuthung I s. 404., seine vorliebe für den Stagiriten und seine verdienste um die rettung der aristotelischen und theophrastischen schriften, welche den wenigsten recht bekannt aus der bibliothek des Teiers Apellikon ihm zur benutzung gestattet waren, haben andeuten sollen. Vgl. Plutarch. Sylla. c. 26. - Tyrannio schloss sich in Rhodus an ihn, (Suid. II fasc. VIII p. 1245 Bernhardy: είτα διήχουσε Διονυσίου του Θρακὸς ἐτ Ῥόδφ. Ι p. 1394 Bernhardy ἐξηγήσατο Τυραννίωνι τῷ προτέρφ.) nachdem er vorher unter vielen andern lehrern auch des Amisener Histiäus gehört hatte, jenen fleissigen arbeiter, der die sonne weder auf- noch niedergehen sah. Durch das schülerverhältniss des Dionys zu Aristarch und sein lehrerverhältniss 💵 Tyrannio wird also seine lebenszeit bestimmt 5), welche auch Suidas andeutet durch die angabe, dass seine lehrthätigkeit in Rhodus ἐπὶ Πομπηΐου τοῦ μεγάλου falle. Man hüte sich nur diese angabe auf coincidenz seiner lehrthätigkeit mit der blüthezeit des Pompejus zu deuten. Denn auch über Tyrannio berichtot Suidas γεγονώς έπὶ Πομπηΐου τοῦ μεγάλου καὶ πρότερος. Beide notizen lassen sich in genügenden einklang bringen, wenn wir Ritschls scharfsinnige deutung des ysyoroc auf hervorstechende lebensmomente hier anwendung finden lassen. Nämlich: Tyrannio, welcher von Rhodus sich nach seiner heimath Amise zurückbegeben haben muss, welches erst Lucull in person, dass Murena belagerte, (Plut. Luc. c. 19. vol. II p. 461, 45 Sinten.) wird durch einnahme der stadt zum kriegsgefangnen gemacht,

5) Unrichtig setzt dieselbe Saxe Onomast. I 147 um 66 v. Chr., Passow 64 v. Chr., Gräfenhan a. a. o. I 403 88 v. Chr. Letzterer scheist an Pompejus Strabo gedacht zu haben, welcher 665 == 88 consul war. Merkwürdig abenteuerliches zeug schreibt J. Matter hist. de l'école d'Alex.

vol. I p. 228.

<sup>4)</sup> Die irrung im Suidas erstreckt sich auf alle 3 bezeichnungen des einen mannes. Setzt man an die stelle von Κορύμβου: Θεόφραστος, für Τυραννίων: Κορύμβου und für Θεόφραστος: Τυραννίων, so wird alles klar. Seine eltern nannten ihn Tyrannio, wie er nach sich wieder den Diokles nannte; sein lehrer Κόρυμβος (νοη κορύητω, κορύητιλος) wegen seiner unverträglichkeit mit seinen schulkameraden; die Aristotelesfreunde Theophrast. Dass sein aufenthalt in Rhodus anlass zu dem namen Κόρυμβος gegeben, weil Rhodus' alter namen (Plin. V 36) "Corymbia" war (Forbiger 2 p. 241. n. 64), ist nicht glaublich.

d aber von Murena, der sich ihn als beuteantheil erbittet, freiassen und mit nach Rom genommen. Die entscheidenden siege culls, welcher nach 7jährigem oberbefehl 679-686 sein heer lassen musste, und erst 690 triumphirte (Sigon. comm. in t. et triumph. Rom. p. 277 ed. Sylb. vol. I, Phlegon Trall. mp. fr. XII ap. Westerm. paradox. p. 209. Athen. VI p. 274 f. XII p. 543 c), fallen olymp. 177, 4  $(\rho \circ \zeta') = 685 = 68$ Chr. Ins jahr 684 (69 a. Chr.) aber, also ein jahr vor der angennahme Tyrannio's fällt das erste consulat des grossen mpeius und dieses hervorstechende lebensmoment giebt Suidas anlassung zu seinem γεγονώς έπὶ Πομπηΐου. Genauer als sonst r setzt er hinzu: καὶ πρότερον. Wenn demnach Dionys nach das ἐπὶ Πομπηΐου τοῦ μεγάλου seine anstalt in Rhodus eröffe, leitete oder schloss, so kann ihn zu dieser angabe nur begen haben, dass das geburtsjahr des grossen Römers mit eiepoche dieser schule zusammenfiel, d. i. 647. (ol. 167, 2. Chr. 106). Um diese zeit also wird Tyrannio den Dionys jört haben. Folgen wir nun Ritschl auch darin, den schüler 20, den lehrer zu 55 jahren zu rechnen, so würde Tyrannio 58sten lebensjahre gefangen genommen worden und nach Rom commen sein, im 79sten jahre gesterben sein, wenn wir  $\dot{\rho}\pi\gamma'$ die olympiade, in welche sein todesjahr fällt, annehmen. se jahresangabe ist nämlich nicht die handschriftlich beglaute, da die mss. zwischen φx' und φιη' schwanken, sondern muthung des Patricius discuss. peripat. vol. I, 4 p. 36, weln Bayle diction. histor. u. w. allegirt. Küster und Westeran biogr. min. p. 379 adoptiren dieselbe; Clinton fast. Hellen. A. 58 p. 185 und ad A. 31 p. 227 zweifelt hieran und Berndy bemerkt, dass den zügen der überlieferung die schreibart i am nächsten komme, obgleich die zeitrechnung eher auf pon re. Letzteres vermag ich nicht einzusehen und entscheide h für das der überlieferung ebenso nahe liegende eny' (ol. 3) aus folgenden gründen. Die bibliothek des Apellikon war on ol. 173, 3 = 667 nach Rom geschafft worden. Wollten nun mit Bernhardy gon' lesen und ol. 178, 4 als todesjahr Tyrannio annehmen, so hätte dieser nur 4 jahre in Rom get, eine zeit, welche doch wohl zu kurz war, um sich dort m, grosse schätze und eine bibliothek von 10,000 bänden zu ımeln, zu kurz vollends für umfassende aristotelische studien, m gleich nicht er, sondern durch seine gefällige vermittlung kronikus der Rhodier zuerst in einem catalogisirenden werkn über den literarischen fund berichtete. -- Lesen wir dage- $\rho\pi\eta'$  (188), so würde Tyrannio im 99sten lebensjahre gestorsein, und noch 41 jahre in Rom haben wirken können. nn nun auch γηραιός bei Suidas ein sehr hohes alter bedeutet l. u. w. Απίων: — ηκηκόει δε και Εύφράνορος γηραιού και ρ ρ΄ ἔτη γεγονότος), so wird man wohl keinen anstand nehmen

auch 79 jahre für ein anständiges alter zu halten, und billig fragen wir, wenn Tyrannio 40 jahre lang thätig sein kennte, warum er nicht selbst seinen aristotelischen fund ansbentete, serdern dem Rhodier Andronikus überliess die gelehrte welt dank bekannt zu machen. Unsre rechnung, dass Tyrannio mit 38 jahren kriegsgefangner geworden sei, findet ihre unterstätzug auch darin, dass der jungere Tyrannio so ins rechte verhältnis des schülers zum lehrer tritt. Seiner gedenken Ciceros briefe aus den jahren 695. 698. 700. Ging er damals auf die viersiger les, so war auch er ums jahr der stadt 677 circa 29, sie lehrer Tyr. d. ä. 50 jahre. Diese ausführung schien nethwedig, um unsre deutung der etwas unbestimmten angaben des Suidas: ἐσοφίστευσεν ἐν Ρόδφ ἐπὶ Πομπηΐου τοῦ μεγάλου auf 64 und reyords eni II. z. u. xai noozeoor auf 685 durch chronele gische consequenzen zu stützen.

Als beleg für Dionys' aufenthalt in Rhodos um 647 diese auch folgendes. Nach Athenäus p. 1079 Dind. modellirte Dienys in Rhodos die Nacropis nach anleitung der homerischen verse. Promathidas von Heraklea erklärte dieses kunstwerk. Anall. gramm. p. 432, Meinek. anall. Alexx. p. 389 folgern 🛋 probabilität aus dieser stelle, dass Promathidas, welchen Passow Symbol. crit. p. 21 kurz vor August ansetzt, Vess. H. Gr. p. 492 Westerm. (zu bereichern um Osann ad Apulei. min. Orthoga. §. 55. p. 76) unter die schriftsteller unbekannter zeit rechast, "sequalis vel paullo posterior" als Dionys war. Auf Promathidas beruft sich aber wieder Alexander Cornelius Polyhistor (vgl. Stophan. Byz. p. 198, 3 M.), welcher durch L. Sulla das römische bürgerrecht erhielt (Serv. ad Verg. Aen. X, 388.), also wohl 173, 4. u. c. 672. v. Chr. 81. Göttling Röm. staatsviss. s. 462. anm. 12. 13. Stecken wir nun die gränzen der 3 grammatiker, welche halb als zeitgenossen gelten könnten, recht weit, und lassen Alexander Polyhistor mit Promathidas, wie diesen mit Bie nys 15 jahre auseinander sein, so müsste der Thraker seine No storis in Rhodus c. ol. 166, 2 = u. c. 642 = a. C. 111 tigt haben, d. i. etwa 4 jahre vor der geburt Pompejus t grossen.

Fragen wir nun, wie dies ereigniss unsrer berechnung der andern seite hin mit Aristarch's lebenszeit harmonirt, so wir den wir in arge verlegenheit gerathen, müssten wir mit Ritschl Alex. biblioth. s. 78 seinen tod ol. 156 ansetzen. Dionys könett darnach sein schüler nicht gewesen sein. Allein Ritschl verneg nach seinem ansatze schwerlich anzugeben 1. mit welchen fab tum der ägyptischen geschichte Aristarchs übersiedelung nach Ky pros in verbindung stehe, welche W. Engel Kypros bd. I a. 419 aufs ungezwungenste erklärt; 2. wie er die erziehung des sebnes des Ptolemaus Philometor des so jung gemordeten Eupater leiten konnte? Diese und ähnliche erwägungen mögen Meier ament. Andocc. IV, 3 p. 1x [1843] bewogen haben, seine leszeit bis an ol. CLXVI a. Chr. 113 (nur nicht drüber!) hinzurücken: — denn gründe giebt er nicht an. Suidas sagt ι ihm γέγονε δε κατά την ους όλ. επί Πτολεμαίου του Φλο-2000. Philometor, dessen jungerer bruder Euergetes II Physa auch zu Aristarchs schülern zählt (Athen. II p. 71 B) bis 151, stirbt 158, 3. 611. 141. Sein wohn Eupator, noch ein sbe, der angehende zögling Aristarchs, wird von seisem vornd und oheim Euergetes II am tage seiner vermählung mit ser mutter Kleopatra in deren arm ermordet. Zugleich ergeht befehl, alle "fautores pueri" (Justin. XXXVIII, 8) zu tödten er zu exiliren. Hauptstelle Athen. IV p. 184. Nichts liegt wahrheit näher, als dass Aristarch, dessen ersiehungsgeschäft ch die ermordung des knaben aufhörte, in dieser gräuel-zeit ne gefährdete person nach Kypros, dem beständigen asyle verbner Aegypter in sicherheit brachte. (Suid. έαυτον ύπεξαγαvgl. Herod. VIII, 40). Da er in Kypros natürlichen todes bt fällt sein tod wahrscheinlich in die regierungszeit des Phys-1, bis ol. 165, 1. während der er nach Alexandrien zurückzuren schen trug, vielleicht sogar vor Physkons flucht nach ern.

Haben wir nunmehr die flucht nach Cypern ums jahr 612 festen punkt im leben des Aristarch gewonnen, so muss Dio-, welcher nach obiger rechnung efren el. 154, 3. u. c. 592. C. 161 geboren sein muss, den Aristarch entweder sehr jung ört haben, etwa vom 15-20sten jahre oder er war älter als sich in Rhodus niederliess und Tyrannio ihn hörte. Die wahl it frei — aber das letstere hat wenig wahrscheinlichkeit, obil auch andere, wie z. b. Tyrannie und Eugenies Trophimes' n, erst im hohen alter zur berühmtheit gelangten - für die ere annahme spricht die abgöttisch jugendliche verehrung und underung des würdigen meisters, welche in dem oben besprosen portrait sich ausprägt. Auffählig ist, dass Suidas, der st ἐτελεύτησε sagt, von diesem brauche in der vita des Arithanes und Aristarch abgeht und releven sagt. Es liegt nabe, sus zu schliessen, dass der tod beider ziemlich rasch auf das twichtigste ereigniss ihres lebens die Aucht nach Cypern und mit gefangenschaft endenden fluchtversuch zu Eumenes folgte. zen wir nun den tod Aristarchs eine olympiade später als e flucht el. 159, so war er mitte der sechziger, als Dionys hörte, trat in die vierziger, als er Euergetes II unterricht rdete, und konnte selbst den unterricht des Aristophanes noch it gut genossen haben. Der übersichtlichkeit wegen folge : chronolog. tafel:

|                               | ·                                       |                  |
|-------------------------------|-----------------------------------------|------------------|
| Philopator 139, 3—<br>143, 4. | Aristarch geboren                       | 142,4            |
| •                             | Aristophanes y έγονε Suid.              | 144              |
| 149, 4.                       | , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,   |                  |
|                               | Aristophanes 62 j. alt bibliothekar     | 147, L           |
| 155, 2.]                      | Aristarch 20 jahr                       |                  |
| 200, 20,                      | Aristophanes 65                         | 147,4            |
| Philometor 149, 4-            | Aristophanes † 77 j. alt (Suid.)        | 150,4            |
| 158, 3.                       | Aristarch erzieher des Euergetes        | 151.             |
| 100, 0.                       | Dionys geboren                          | 154,3            |
|                               | Dionys schüler Aristarchs               |                  |
| Funntar/Funnactes II          | Arietarch labour des Functors           | 157.             |
|                               |                                         | 158              |
| 100, 3 == 100, 1).            | Flucht nach Kypros                      |                  |
|                               | Aristarch † 72 j. a.                    | 188              |
| D                             | Histiäus v. Pontus.                     |                  |
| Pompejus d. gr. ge-           | Dionys Thrax in Rhodus                  | 167, 2.          |
| boren.                        | Tyrannio I sein schüler                 |                  |
| ~                             | Promathidas u. c. c.                    |                  |
| Sylla's dictatur.             | Apellicons bibliothek kommt nach Rom    |                  |
|                               | Alexander Polyhistor wird röm. bürger   |                  |
|                               | Tyrannio I lehrer des Tyr. II ol.       | 175,1            |
|                               | Asklepiades Myrleanus geb.              |                  |
| Pompejus d. gr. con-          | Tyrannio I in Amisa gefangen u.c.       | 685.             |
| sul 684.                      | Tyrannio II bei Cicero                  | <del>585</del> . |
|                               | Tyranniol stirbt im alter von 79 jahren |                  |
| TT.1 Jan bankanan             | names Diagram makes at al 157 487       |                  |

Ueber das beginnen unsres Dionys während ol. 157-167, 2 feb len uns nachrichten. Lange zeit mag er seine studien in Alexandrien fortgesetzt haben; denn Strabo XIV p. 655 sagt ven ihm und Apollonios Άλεξανδρεῖς μέν, ἐκαλοῦντο δὲ Ρόδιοι. Ob er inzwischen wissenschaftliche reisen unternahm? Wenn Dionys, auf welchen sich Herodian II. prosod. p. 271 ed. Lehrs (M 20) über die landesübliche accentuation von Ilioac und Avxassis beruft, nicht der Sidonier, sondern wahrscheinlich der Thraker ist, würde diese vermuthung einigen halt bekommen. Böstien und Kreta würde er danach bereist haben. In dem wissenschaftliebenden Rhodos, wo die beredsamkeit blühte und einen eigene rhodischen stil geschaffen hatte, wo besonders die stoiker ihr schulen eröffnet hatten, und eine nicht geringe anzahl gramme tiker lehrten, scheint er neben der grammatik auch rhetorik ge (Suidas: "έσοφίστευσεν." Doxop. Homil. in lebrt zu haben. Aphthon. t. II p. 104 Walz.) Hier schrieb er sein werk über Rhodus, wie später Asklepiades von Myrlea nach Strabo III 🛌 157 eine periegese Turditaniens schrieb, wo er als lehrer wirkte: Lehrs anall. Gramm. p. 435; und versuchte sich an der Nestoris h als metallurgischer künstler, wie er durch portrait Aristarchs bereits früher eine jugendliche probe seines malertalents abgelegt hatte. Vielseitigkeit des talents charakterisirt den mann, dem 😅

auch nicht an laune gesehlt zu haben scheint. Schol.  $\Pi'$  93. p. 442 b 33. — Ob aus schol.  $\Sigma'$  207. 483 oi  $\pi \epsilon \varrho$  Aloréolor zòr  $\Theta \varrho \tilde{\kappa} \kappa a$  auf eine schule zu schliessen ist, welche ihm folgte, steht dahin; jedenfalls zeigt das interesse, welches seine schüler an der fabrication der Nestoris nahmen, zu der sie die mittel aufbrachten, dass er seine zuhörer anzuregen verstanden haben muss.

#### C. II. Seine werke.

### 33 Τέχνη όητορική.

Doxopat. Siceliot. Homil. in Aphth. II p. 104 Walz: Όρίζεται δε πάλιν αὐτην Διονύσιος ὁ Θράξ οὖτω: ,, Ρητορική έστι δύναμις τεγνική διά λόγου έν πράγματι πολιτικώ τέλος έγουσα τὸ ευ λέγειν." Wenn auf diese angabe verlass wäre, so könnte aus ihr wohl mit einiger zuversicht auf eine τέγνη δητορική geschlossen werden. (Siehe indessen unten c. III "über die ursprüngliche gestalt der τέχνη γραμματική). Aber die stelle ist befremdlich: denn derselbe Doxopater führt die nämliche definition, nur dass für διὰ λόγου: πιθανοῦ λόγου eintritt in seinem - prolegg. rhetor. vol. VI p. 17, 9 - 15 Walz auf den älteren Dionys von Halicarnass zurück. (ἐπὶ Καίσαρος Αὐγούστου Διονύσιος ὁ μέγας — ἀπὸ Άλικαρνασσοῦ τὸ γένος καταφέρων). Auch die προλ. τῶν στάσεων VII P. I p. 15 thun das gleiche. (Διονύσιος δε επιγενόμενος ὁ Άλικαρνασσεύς). S. Spengel συναγ. τεχν. p. 218 A. Westermann gesch. d. hereds. 1 §. 88, 5. diss. de Dionys. Halic. vita et ingenio p. 20 (Berl. 1841. 4.). Nur die anonyme epitome der rhetorik III p. 611 Walz hat κατά τὸν Διονύσιον ohne zusatz. Wollen wir nun ultraconservativ sein, so bleibt kein ausweg, als διά zu urgiren, und darin den unterschied beider definitionen zu suchen; immer aber bleibt auffällig, dass allerorten die definition des Dionys dicht hinter der aristotelischen folgt, also doch, aller wahrscheinlichkeit nach, überall derselbe Dionys, sei es der Thraker, sei es der Halicarnasseer gemeint sein wird. — An sich hätte es nichts störendes den Thraker auch als rhetor thätig zu denken, wie denn z. b. Aristodemos von Nysa nach schol. A. Hom. II. 1' 453 p. 262, 12 Strab. XIV 650 und andere in Rhodos zugleich eine schule der grammatik und rhetorik, eine früh, die andere abends, hielten. Auch werden bei Nessel Bibl. Vindob. IV p. 48 aus einem cod. MS. "Dionysii Thracis erotemata grammatica et rhetorica" angeführt, welche nach den bei Villois. diatr. 101 (Fabric. L. V. c. 7 p. 84) mitgetheilten proben nicht geradezu unächt scheinen. Zugegeben nun dass Dionys eine rhetorik schrieb, würde ich vermuthen, dass aus dieser auch das folgende bruchstück geflossen sei.

2. Clement. Alex. Strom. V p. 414 D: Άλλὰ καὶ Διονύσιος ὁ Θρῆξ ἐν τῷ περὶ τῆς ἐμφάσεως τοῦ περὶ τῶν

Philologus. VII. Jahrg. 2.

τροχίσκων συμβόλου φησὶ κατὰ λέξεν 'Εσήμαινον γοῦν οὐ διὰ λέξεως μόνον ἀλλὰ καὶ διὰ συμβόλων ἔνιοι τὰς πράξεις. διὰ λέξεως μὲν, ὡς ἔχει τὰ λεγόμενα Δελφικὰ παραγγέλματα τὸ Μη δὲν ἄγαν καὶ τὸ Γνῶθι σεαυτόν καὶ τὰ τούτοις ὅμοια. διὰ δὲ συμβόλων, ὡς ὅ τε τρόχος ὁ στρεφόμενος ἐν τοῖς τῶν θεῶν τεμένεσιν εἰλκυσμένος παρὰ Αἰγυπτίων καὶ τὸ τῶν θαλλῶν τῶν διδομένων τοῖς προςκυνούσιν.

Ich glaube nämlich nicht, dass aus Clemens anführung auf ein abgeschlossnes selbstständiges werk unter obigem titel su schliessen sein wird. "Er τφ," heisst wohl nur: "an der stette wo er über den emphatischen ausdruck handelt, uud wo er der τρόχισκοι gedenkt." Ein kapitel der techne konnte ganz wohl περὶ ἐμφάσεως handeln, und dem verfasser gelegenheit geben von der έμφασις διά λέξεως auf die έμφασις διά συμβόλων abzuschweifen, zumal letztere der öffentliche redner zur ausdrücklichern unterstützung seiner rede auch nicht verschmähte. Fällt dagegen das fundament dieser hypothese, schrieb D. keine rhetorik, so wissen wir den titel des werkes unsres Dionys, aus dem Clemens schöpfte, nicht mehr. — "Eugaoig ist die kraft eines ausdrucks, welcher mehr ahnen lässt und in sich enthält, als er ausspricht. S. Maxim. Planud. schol. in Ideas I. vol. V p. 480 Walz. Joann. Sicel. Doxop. VI p. 223, 18. Tiberius de schem. VIII p. 543, 5. Trypho de trop. VIII p. 746, 18. Aristid. techn. rhet. IX p. 387. Dionys ahnte also, dass die prägnante kraft des gedankenausdrucks nicht bloss der sprache verliehen sei, sondern fand eine sprache auch in den symbolen, den sinnbildern, dem sinnlichen oft änigmatisch-verdeckten ausdruck für einen begriff z. b. in den zweigen der schutzslehenden, in dem rade in ägyptischen götterhainen. Die ganze stelle des Clemens, in welche die dionysische eingewebt ist, kann letzterer zur erklärung dienen. Die έφεσήϊα γράμματα, die delphischen tempelepigramme (vgl. D. scholien zur τέγνη p. 648, 17. 18) der Pseudo-Thespis (s. Clemens und Porphyr bei Wagner fragm. trag. Gr. min. III p. 2 ff. Bentl. opusc. p. 491. Welcker gr. trag. s. 1097), Euklos' von Cypern ausdruck u. a. ist ἔμφασις διά λέξεως; - die hieroglyphen, die sendung des frosches der mans des vogels und pfeiles, das rad (das magische, oder die radfermige darstellung des zodiakus?) die zweige der flehenden und andre heilige insignien, endlich die Muse der tragödie, welche Dionys auf dem brustschild am portrait Aristarchs anbrachte, ist έμφασις διά συμβόλων.

## 3. Περὶ Ῥόδου.

Steph. Byz. I p. 605 Meinek. Ταρσός) — Διονύσιος δὲ ὁ Θρᾶξ ἐν τῷ περὶ 'Ρόδου ἀπὸ τοῦ Βελλεροφόντου πτώσεως· μέρος γάρ τι τοῦ ποδὸς ταρσὸν καλεῖσθαι, τῆς ἐκείνου χωλείας ὑπόμνημα ποιουμένων τῶν ἀρχαίων. Vgl. Pindar. Isthm. VII, 63

#### ΙΙ. 4. Μελέται.

Schol. Vindob. 5 Hom. Odyss. γ΄ 9-12. Διονύσιος δέ ο Θράξ έν ταϊς μελέταις ϊνα φησί την· Πολλά μεταξύ πέλει πύλικος καὶ χείλεος ἄκρους (sic) [ἀφ' οῦ] παροιμίαν παραδεδόσθαι. (Zenob. 5, 71. Tzetz. Lyc. 489) προςτιθέμενος γὰρ 'Αντίνοος τὸ πώμα (ἔκπωμα Zenob.) βάλλεται. Hierauf bezieht sich et. m. 365, 20 Ἐπισχόμενος: ἔνιοι ἐπισχόμενον συσσημαίνειν τὸν προςάγοντα τῷ ἔρματι (στόματι) τὸ ποτήριον. ἐνταῦθα ὁ Θρᾶξ Διονύσιός φησιτήν παροιμίαν· ,,πολλά μεταξύ πέλει κύλικος." Wahrscheinlich ist im homerischen scholiasten ira zu lesen erder und im et. m. für ένταῦθα: έντεῦθεν —  $\pi \alpha \varrho \tilde{\eta} \chi \vartheta \alpha \iota$ .

## 5. Ποὸς Κράτητα.

Didym. schol. A. Hom. Il. I 464 p. 262 b 10: Διονύσιος ό Θρᾶξ εν τῷ πρὸς Κράτητα διὰ τῆς ἱπποδρομίας (II. Ψ' 643) φησί γεγραμμένου ,,άντιόωντες" μεταθείναι τον 'Αρίσταρχον. "aupis iovess. Die ursache der Aristarchischen änderung giebt D. an. In der stelle W' 643 schien ihm arziowrzwy nicht dieselbe bedeutung zu haben wie I' 464. Handschriftliche auctorität hatte Aristarch nicht für sich. ἀντιόωντες ἀνεψιοί sind propinqui auxilio venientes vgl. Il. X 551. Od. VII 293. XII, 88. XVII 442. XXIV 56. — Aus diesem werke ist wohl auch Dionys. bei Schol. Hom. Il.  $\Sigma'$  207. —

## ΙΥ. 6. Περὶ ποσοτήτων.

Didym. schol. Hom. 11. B' 111 p. 55 a 32. Σχολικόν άγνόημα τὸ δοκεῖν  $oldsymbol{Z}$ ηνοδότειον εἶναι τὴν μετὰ τοῦ  $oldsymbol{\sigma}$  γραφὴν μέγας αντί του μέγα. Καὶ δόξειεν αν υπό Διονυσίου τοῦ Θρακὸς ταῦτα δεδόσθαι 6). Ἐνγὰρ τῷ περὶ ποσοτήτων καθάπτεται Ζηνοδότου ώς ήγνοηκότος ότι τῷ μέγα ἀντὶ τοῦ μεγάλως Όμηρος ἀποχρῆται?). παρ' δ δή κατά τινα τῶν ὑπομνημάτων μετει-λῆφθαι τὸ μέγα ἀντὶ τοῦ μεγάλως. Vgl. Lehrs de Arista chi stud. Hom. p. 21. Düntzer de Zenod. stud. Hom. p. 18. 99. 180. Dionys kann, als er dies schrieb, nicht mehr in Alexandrien an der quelle gesessen haben, wo ihm die συγγράμματα Aristarchs und ein gediegner homerischer apparat zu gebote gestanden hätte, sondern muss nur auf hypomnemata, vielleicht von ihm selbst in den vorlesungen Aristarchs nachgeschriebne hefte, angewiesen gewesen sein.

# V. 7. (?) Υπόμνημα είς Ήσίοδον.

Ausdrücklich wird zwar nirgends eines hypomnem's zum

7) d. h. abweichend vom gewähnlichen usus gebraucht; nicht gerade "abutitur." Vgl. Joh. Classen zu Plutarch. Themist. p. 26, 4.

<sup>6)</sup> Vgl. über den gebrauch von didum. Schol. Aristoph. 754 p. 362 Invern.: άλλοι δε παρά το βύειν (βύνειν) δεδώκασι. Schol. Soph. Elect. 452. δίδωσι γάρ το ζωμα άντι ταινίας.

Hesiod gedacht, jedoch wüsste ich nicht die folgenden stellen

passender unterzubringen, als in einem solchen.

Schol. Procl. ad Hesiod. Opp. 569 [571] p. 335: O pir Θράξ Διονύσιος έλεγε φερέοικον τον κοχλίαν. Επιτιμήσαι δέ φτ σιν αύτο τινα τουτο λέγοντι 'Αρκάδα. είναι γάρ έν 'Αρκαδία τὸν φερέσικον ὁρᾶν (Heinsius liest οὐράν ohne grund und ursache) μελίττη εοικότα σμικρότατον κάρφη καὶ σύρφετον έαυτφ συνάγοντα στεγοποιείσθαι διά τους γειμώνας, βαίνειν δε άνα τα φυτά θέρους. τον δε κογλίαν μη φαίνεσθαι θέρους, άλλ' οπόταν δμβρος γένηται άναδυόμενον φαίνεσθαι διά των φυτων βαίνειν έλκοντι τον κουφον έξοπισθεν οστρακον 3). Vgl. dazu et. m. 790. Göttling Hesiel. s. 223 vergleicht den dichter bei Cicer. de divin. II, 64: "Herbigrada, domiporta." Andre solche worte sammelten Goettling Hesiod. praef. p. xxx. Bernhardy Encycl. d. Phil. s. 182. Schneidewin Var. Lectt. im Philologus Lobeck. Aglao. p. 850. vol. 111, 2 s. 380. Vielleicht war indessen die interpretation des wortes φερέοιχος nur eine gelehrte πρότασις, über deren lesung Dionys und der anonyme Arkader in streit kamen. iedoch der Thraker Dionys sich auch mit hesiodischer exegese beschäftigte, ist es um so weniger nöthig in schol. Dorvill. Hes. opp. 10 p. 161 Goettl. an des Corinther Dionys von Suidas erwähntes ὑπόμνημα εἰς Ἡσίοδον zu denken wie Göttling vorred. s. LXIX thut, als der epiker aus Korinth schwerlich den Hesiod commentirt haben wird, worauf Bernhardy z. Suidas I p. 1395 aufmerksam macht, welcher unter dem exegeten des Askräers Dionys λεπτός sucht, von dem A. Mai z. Fronto p. 94.

8. Schol. Dorvill.: Κλῦθι ἰδών ἀΐων τε δίκη δ' ίθυνε θέμιστας | Τύνη· έγω δέ κε, Πέρση, έτήτυμα μυθησαίμην.) Τύνη δτι προς τον Δία. Πολύζηλος δε εν Ροδιακοῖς (G. Voss p. 490 ed. Westerm.) Τύνην ἄργοντα Χαλκιδέα φησίν έφ' ού κρίνεσθαι τον Ήσίοδον μετά τοῦ άδελφοῦ, Διονύσιος δὲ φαὶε δριστοι (Göttling φιλέριστον). άγνοοῦντες ότι άντωνυμία έστι παράγωγος άπὸ σὸ τύνη καί έγω έγωνη. Polyzelos hielt also Τύνη für vocativ von Τύτρς wie Τύμνης nom. propr. ist bei Herod. V, 37. VII, 98. Dionys erklärung ist leider verwischt, Göttlings restitutionsversuch nicht unzweiselhaft, da o wohl compendium von onoir ist. Hesychs glosse Τύνη] † ἐντυπάς · πεσών · πληγείς fördert nichts, da die glosse, welche durch jene trias erklärt werden sollte ausgefallen ist und nur, was auf πληγείς folgt zu τύνη bezug hat. falls wird unserm Dionys die pronominalform Tven nicht unbekannt gewesen sein, aber vielleicht übersah er den gegensatz des σύ zu έγω und sah τύνη mit i adscr. für adjectiv zu dien as.

#### VI. Homerische studien.

Porphyrius de vita et poesi Homer. B. 2 (vgl. R. Schmidt

<sup>8)</sup> Der schluss scheint einen iamben zu bergen: "Ελκοντι κούφου εξόπιοθεν δοτρακον.

de Plutarchea Q. V. F. Homeri vita Porphyrio vindicanda Berlin 1850. 4.) berichtet: Aristarch und der Thraker Dionys haben

den Homer für einen Athener gehalten.

9. 'Αρίσταρχος δὲ καὶ Διονύσιος ὁ Θρῷξ 'Αθηναῖον — Όμηρον γενέσθαι φασίν. Dasselbe steht in der 5. Vita Homeri bei Westermann Biogr. Gr. Minor. p. 29: 'Όμηρος — τὸ δὲ γένος — κατὰ δ' 'Αρίσταρχον καὶ Διονύσιον τὸν Θρῷκα 'Αθηναῖος. vgl. Cram. Anecd. Paris. III p. 38, 17. Die Athener selbst dachten, wie Nitzsch melet. fasc. II p. 11 s. 47 bemerkt, früher nicht im traume daran, und wenn es geschah, war es scherz. Auch Aristarch war es damit wohl kein ernst, so wenig als Dionys. Sie meinten nur nach dem homerischen ausdruck auf des dichters abstammung von solchen schließen zu dürfen, welche: , Athenis profecti Iones Asiae oras et circa insulas occupassent. Dialecto igitur Atheniesem fere habuit.'' Nitzsch s. 34, dessen ansicht z. b. durch Schol. A. Hom. II. N' 197 bestätigung findet. Daher verschmäht Dionys auch ἀΓίαχοι in N' 41 und setzt den starken haucher αὐταχοι; obschon er X' 68 das äolische wort ἐξέθη statt πρόςωπον gelten lässt.

#### Zur Odyssee.

10. Nicanor zu Odyss.  $\beta'$  96.

Κουροι, έμοι μνηστήρες, έπει θάνε δίος Όδυσσευς,

Μίμνετ έπειγόμενοι τὸν ἐμὸν γάμον . . .)
Διονύσιος ὁ Θρῷξ ἰδίᾳ μὲν τὸ κοῦροι, ἰδίᾳ δὲ τὸ ἐμοὶ μνηστηρες διαστέλλει καὶ ἡμῖν δὲ οὕτως δοκεῖ, ἵν ἢ · ὧ ἐμοὶ μνηστηρες.

Unentschieden muss es bleiben, ob unser Dionys gemeint sei, in folgenden stellen:

11. Odyss. o' 31. 32:

'Αλλά τα γ' οὐκ ότω πρίν και τινα γαῖα καθέξει

'Ανδρών μνηστήρων, οι τοι βίστον κατέδουσιν) schol. Q. Harlei. 'Υποπτεύει Διονύσιος, έπεὶ τὸ μὲν δισταγμοῦ, τὸ δὲ ἀποφάσεως μετέχει.

12. Odyss. π' 239:

Μούνω ἄνευθ' ἄλλων ἢ καὶ διζησόμεθ' ἄλλους)

'Αθετεί Διονύσιος. Harlei. — Cram. anecd. Par. III p. 498, 20 fügt bei: διζησόμεθ' εὐθεῖα δυϊκῶν.

13. Der vollständigkeit wegen erwähne ich Odyss. γ 230:

Τηλέμαχε · ποιόν σε έπος φύγεν έρχος όδόντων;
Ασγαρός έστιν ὁ στίχος † δὲ ἴσως μετέγραφε · Τηλέμαχ ὑψαγόρη,
μέγα νήπιε, ποιον ἔειπες; τὸν δὲ δεύτερον περιείρει (Porson liest
περιαιρεῖ, ich würde περιήρει vorziehen) τελέως διὰ τὸ μαχόμενον
αὐτῷ · εἰ μὴ θεὸς (Od. γ΄ 228 οὐδ εἰ θεοὶ) ὡς ἐθέλοιεν. Harl.
Rustath. p. 1464, 62. 1465. Buttmann in den nachträgen s. 569:
"Dionysium Heinrichius porrigit: Διονύσιος μετέγραφε, Boeckh

'leior pererpager." Buttmann selbst liest mit berufung auf Wolf prol. p. ccxvIII not. "o de lorgos peréggage." Ich meine de quelle des scholions ist Didymos und de ious muss gerade un des für den bescheiden auftretenden Didymus charakteristischen "Iows willen geschützt werden. Keinesfalls steckt in ihm der name des grammatikers, dieser ist nach orizog ausgefallen. In setzen wollen hiesse harioliren. Es kann Aristarch sein, desser lesarten selbst Didymus nicht überall mehr zu ermitteln glückte, wo namentlich Ptolemäus der Askalonit ihn für die Odyssee in stiche liess. Lehrs Arist. p. 31. Es kann, da Atorrogioc. conpendiös dime geschrieben, vor de ioms leicht wegfallen konnt. Dionys der Thraker sein, der z. b. auch Il. X 379 laut zeng. niss des Aristonikos beim schol. s. 599 b 35 Bekk. über eine purthie misslungner homerischer verse spricht und darauf die onneit des Aristarch deutet -- ; es kann aber auch ebenso gut jeder andre sein.

Mehr wissen wir über seine leistungen für die Iliade; zuerst mögen die stellen der scholien hier platz finden, in welchen der volle name  $\Delta \iota or \dot{\iota} \sigma \iota o$ ;  $\dot{o}$   $\Theta \varrho \tilde{\iota} \xi$  keinem zweifel über den verfasser raum giebt; dann die, welche nur  $\Delta \iota or \dot{\iota} \sigma \iota o$ ; citiren, aber mit Lehrs p. 8 unzweifelhaft unserm Thraker zu vindiciren sind, da man den Sidonier nicht so schlecht weg ohne zusatz komnte verstanden wissen wollen, wie den Thraker.

14. Herodian. zu II. B' 262 p. 65 b 31 Διοσύσιος δε δ Θράξ φησι κακῶς ἀνεγνωκέναι τὸν Αρίσταρχον κατὰ τὸν περισκώμενον τόνον τὸ μὲν A Ι $\Delta\Omega$  καὶ  $^{\prime}H\Omega$ , τὰ δὲ ἄλλα κατ όξεῖαν τάσιν ΠΥΘΩ. ΛΗΤΩ. έχρην γάρ φησιν όμοίως άνεγνωπέναι. Dionys verlangte also αἰδώ, ἡώ oder Πυθῶ, Δητῶ. Vgl. et. m. 30, 40. Lehrs Arist. p. 260 ff. Spitzn. Hom. Il. I p. 51. aido finde ich accentuirt in den ausg. und cod. H. Iulian. epp. XXVII, αίδώ cod. 2 Heyleri, der auf Creuzer's Plotin de pulchr. p. 32 und Schäfer zum Dionys d. C. V. p. 43 verweist; αίδώ auch bei Herodot p. 5, 30 vgl. jedoch Schäfer z. Greg. v. Cor. s. 428. — Payne Knight am hiatus aidoaugualintes anstoss nehmend, welchen Ed. Gerhard lectt. Apotl. p. 157 freilich an dieser stelle zu vertheidigen sucht, las vielleicht richtig A IAOI vgl. Il. XIII 568. Hesiod. opp. 731. obschon Eustath. 216, 1 ausdrücklich sagt αίδω. τὰ παρὰ τοῖς νότερον αίδοῖα. Apellenius hat den accusativ gar nicht, einmal ήω sonst durchweg ήω.
15. Schol. II. Δ' 317 b 20: Πρότμησιν Διονύσιος ὁ Θυζές

15. Schol. II. Δ΄ 317 b 20: Πρότμησιν Διονύσιος ὁ Θράξ τὴν ὀσφύν, Φιλότιμος ὁ ἰατρὸς τὸν τράχηλον, Αρίσταρχος τὸ ἀκὶ τῆς ἥβης ἔως τοῦ ὀμφαλοῦ, τὸ ἦτρον, Παρμένισκος ὅὲ τὸν ὀμφαλόν. Eustath. 854, 19 ὁ δὰ Θράξ Διονύσιος τὴν ὀσφὺν οὕτω καλει, ὅν φασιν οἱ παλαιοὶ ἐκπίπτειν τοῦ ὀρθοῦ διότι οὐδαμοῦ ἀσφὸν ὁ ποιητὴς τιτρώσκει ἐπειδὴ θεοῖς ἰέρωται ὡς ζωογονίας αἰεία καὶ σπέρματος. Im folgenden liest man bei Bekker fälschlich κρό-

σμησιν διὰ τοῦ σ, ἔν τισι κεῖται τὸ τ. V. Man lese προτμῆσιν, wofür in einigen handschriften προτμῆτιν stand vgl. Hesych. u. a. w.

Herodian. zu M' 185 p. 342 b 13 et. m. 747, 20. 16. Ταρφειάς) Αρισταρχος όξύνει ώς πυχνάς. ὁ δὲ Θρᾶξ Διονύσιος όμοίως (προεφέρετο) τῷ ταχείας, παρὰ τὸ ταρφύς ἀρσενικῶς (όν), ού πολλαὶ ήσαν χρήσεις (παρὰ τοὶς παλαιοίς καὶ παρ Όμήρφ) καὶ δῆλον ὅτι ἀναλόγως ἀναγιγνώσκει ὁ Θρᾶξ, ἐπεκράτησε δὲ ἡ Αοιστάρχου ἀνάγνωσις. Dass Dionys recht hat, glaubt Spitzner bd. III s. 270 mit Buttm. ausf. gramm. I §. 64, 3 anm. 2. Denn ταρφέες ταρφέα ist homerisch. Il. A 387 O 472. Odyss. γ' 246. 11. Δ 69 M 47 N 718 X 142 Odyss. δ' 379. ταρφειαί nur hier und T 357. Im text behält jedoch Spitzner mit Aristarch und den handschriften ταρφειαί. Anders urtheilt Passow im lexikon II s. 1095, der 1.) ταρφειός, ά, όν 2.) ταρφύς, εία, ύ annimmt, (auch ταρφύς, ύ Aeschyl. Sept. 517 [531]. Ταρφειός verhalte sich zu ταρφέες wie θαμειός zu θαμέες, ταρφειαί gehore zu 1. da nirgends ταρφείαι geschrieben sei, ταρφέες, έα zu 2. Allein das argument, dass die handschriften überall ταρφειαί haben, ist keines; diese accentuation verdankt eben nur dem ansehn Aristarchs ihren ursprung. Mit recht entscheiden sich Freitag, Nauck zu Aristoph. Byz. p. 225 Lange spec. comm. Hom. Il. in Philol. IV, 4 p. 717. 18. für Aristophanes' Dionys' Tyrannios Pamphilus' ableitung des wortes von ταρφύς. Vgl. Hesych. II p. 1351: ταρφίαι] πυκταί, συνεγείς. Ταρφέα adverb. bei Apoll. v. Rhodos IV 1195 Orac. bei Lucian. Jup. trag. 31. vol. II p. 677 Rz. p. 495 Jcbz.

17. Herodian. II. N 41 356 a. 17 Χρύσιππος δὲ ὁ Στωϊκὸς καὶ Διονύσιος ὁ Θρᾶξ δασύνουσι τὸ αὐΐαχοι, ἵν' ἢ ξηρόφωνοι. Cram. anecd. Paris. III p. 285, 7 wo fälschlich ὁ ἱστορικός für ὁ Στωϊκός und ἵαχοι für αὐΐαχοι steht. Dionys las αὐίαχοι von αὖος ξηρός. Er hielt Homer für einen Athener, konnte also das äolische digamma nicht anerkennen. Gut Eustath. p.

919, 26.

Ł

2

18. Porphyr. zu II. N' 103 p. 358 a 41 Cram. AP. III 285, 16 θώων) Διοκλῆς καὶ ὁ Θρᾶξ Διονύσιος ὡς βαρύνοντα [ες falsch d. Bekk. schol.] τὴν λέξιν τὸν ἀρίσταρχον διαβάλλουσιν [die letzten 3 worte fehlen bei Bekker]. Lehrs p. 261. ff. ergänzt, wie aus Cramer erhellt, dem sinne nach die Bekkerschen scholien richtig.

19. Herod. zu O' 141 p. 415 b 33: συστέλλει δὲ ὁ Θορξ τὸ ὁῦσθαι, τὸ γὰρ πλῆρές ἐστι ὁὐεσθαι. Vgl. Eustath. p.

1009, 36.

20. Nicanor zu O' 741 p. 436 b 24 [p. 239 L. Fried-laender]: Τῷ ἐν χεροὶ φόως, οὐ μειλιχίη πολέμοιο.) — Διονύσιος δ ὁ Θρῷξ κατ' εὐθεῖαν πτῶσιν, ῷ ἐστι ἀκόλουθον στίζειν ἐπὶ τὸ φόως τελεία στιγμῷ. Eustath. 1040, 38: ὁ δὲ Θρῷξ Δ.

εύθεῖαν νοεί τὸ μειλιχίη λέγων. ,, ότι έν χεροίν ήμεν ή σωτηρία.

προςήνεια δε ούκ έστι πολέμου."

21. Schol. V. Π΄ 93 p. 442 b 33 Μή σ' ἀπομοννωθέντα λάβη κορυθαίολος Έκτως.) Zenodot hatte v. 89-94 in 3 zusammengeschmolzen:

μη σύγ' άγαλλόμενος πολέμφ και δηϊοτητι Τρωας έναιρόμενος προτί Ίλιον αἰπὸ δίεσθαι μή ο απογυμνωθέντα λάβη κορυθαίολος Εκτωρ.

Dionys witzelt über diese nüchterne lesart des Zenodot und parodirt launig den letzten vers durch vertauschung des λάβη mit δάκη. Schol.: ον παρώδει Δ. ο Θρ. άντι του λάβη δάκη λέγων. Düntzer de Zenod. stud. Hom. p. 153 versteht das scholion ganz richtig. - Den homerischen vers hatte in gedanken Apollonius von Rhodos III 742: δέος λάβε μουνωθείσαν: ein beleg mehr für απομουνωθέντα.

22. Schol. Π 106 p. 443 b 19: Φάλαρα — τος δε δ

Θράξ ὁ ἀμφοτέρωθεν αὐτης (της πήληκος) κόσμος.
23. Didym. z. Σ' 207 p. 493 b 35: οἱ περὶ Διονύσιον τὸν Θρᾶκά φασιν, Αρίσταρχον πρώτη ταύτη χρώμενον τη γραφή μεταθέσθαι καὶ γράψαι. 'Ως δ' ὅτε πῦρ ἐπὶ πόντον ἀριπρεπὶς αίθες ικηται (Α) και γάς άτοπόν φησι πύς εικάζεσθαι ×απνῷ (V).

Vgl. Eustath. 1129, 15. Diese stelle ist ebenso lehrreich für Aristarchs mitunter willkührliches verfahren, wie für das mühsame quellenstudium des Didymus. Unser Dionys rangirt demnach unter die hauptquellen, aus denen Didymus zur ermittelung der doppelten lesarten Aristarchs schöpfte. - Vielleicht stand diese stelle in der schrift πρὸς Κράτητα, worin er Aristarchische

lesarten besprochen zu haben scheint.

24. Schol. Paris. ap. Ruhnk. praef. Hes. p. viii. Cram. AP. III p. 291, 27. Φ' 122. Ένταῦθοι) Διονίσιος (cod. Διών)9) ό Θράξ, Τίμαρχος καὶ "Αριστοτέλης (Spitzner liest bd. IV s. 110 'Αρίσταρχος) όμοίως τῷ ἐνταῦθα περισπωμένως ἀνέγνωσαν. χεί δε περισπάν την προκειμένην λέξιν άτε δη και του γαρακτήρος (ἀπαιτούντος) • τὰ γὰρ είς οι λήγοντα τοπικὰ ἐπιζόήματα ὑπερδισσύλλαβα πάντα περιεσπάσθη μεσσαβοι πανταχοι, διο κα τούτο δικαίως περισπασθήσεται. Spitzner ficht Bothe hier mit unrecht an. Dionys verlangte wirklich ένταῦθοι.

25. Didymus zu Ω' 110 p. 633 a 4. προτιάπτω) 'Asolλόδωρος καὶ 'Αρητάδης καὶ Νεοτέλης καὶ Διονύσιος ὁ Θράξ διὰ τοῦ τ΄ τὴν πρόθεσιν γράφουσι καὶ δασίνουσι τὸ α΄, ίν ἢ προςάπτω,

σγατίθημι.

Spitzner bd. IV p. 322. Düntzer Zenodot. s. 127 entschoi-

9) Auch schol. V p. 169 a 41 zu II. E 683 liest man & dies φησι über die accentuation von Alios statt Alios. Wahrscheinlich ist Αιονύσιος dafür zu setzen und der Thraker zu verstehen, welcher of von Aristarch über prosodische fragen abweicht.

den auch hier mit recht für Dionys, welchem auch der epische sprachgebrauch der nachhomeriker zur seite steht: vgl. Eustath. 1341, 40. Pindar. Nem. VIII 62 (36 Bgk.): θανών ώς παισί κλέος μὴ τὸ δύσφαμον προςάψω.

26. Schol. AV. zu Ω' 514 p. 644 a 51.

Καί οἱ ἀπὸ πραπίδων ἡλθ΄ ἰμερος ἡδ ἀπὸ γυίων) ἀθετεῖ ὁ Θρᾶξ. ὁ γὰρ ἵμερος περὶ μόνην τὴν ψυχήν. γυῖα δὲ οὐχ ὅλα τὰ μέλη φησίν. εἰ μηδέ τις στερνοτυπεῖ τοῦτο οὐ γράφει. — Vgl. Lehrs p. 119. 20. Γυία heisst der ganze leib erst bei Pindar.

- 27. Εt. m. 279, 18 (308, 18) Ο δὲ Θρᾶξ ἐξηγεῖται ἑανόν τὸ λεπτόν, παρὰ τὸ ἔω τὸ ἀφίημι ὡς καὶ τὸ "ἑανοῦ κασσιτέροιο" (II.  $\Sigma$  613) τοῦ ἐπὶ λεπτὸν ἐληλασμένου. Vgl. Buttm. Lexil. II, 9. Lobeck rhemat. 191. not. "ἔω, ἔννυμι, ἐανός, εἰανός, ἰανός."
- 28. Apollon. Soph. 91, 28 zu ll. Δ΄ 242: Ἰόμωροι) ἐπὶ δὲ τοῦ ἰόμωροι Διοτύσιος ὁ Θρᾶξ οἶον ἰόντες ἐπὶ τὸν μόρον οἷον εὖψυχοι ἀπὸ τοῦ προφατῶς ἐπὶ τὴν ἀπόλειαν ἰέναι. Dass Dionys ableitung des wortes unrichtig ist leuchtet ein; bis jetzt ist die etymologie desselben ebenso dunkel, wie die der gleichartigen ἐγχεσίμωρος, ὑλακόμωρος, σιτάμωρος. [?]

29. Eustath. 1299, 58 Ψ΄ 270: αλλως δε κατά τον Θρακα Διονύσιον άμφιθετος ή άμφιθεουσα δ έστι κυκλοτε- ξες έχουσα σχημα παρά τὸ θέειν, έξ οῦ καὶ ὁ θόλος, οῦ χρησις

έν Όδυσσεία.

- 30. Et. m. 344, 10. ἐννεσίησι)διανοήσεσιν. ἐννοίαις. βουλήσεσιν, ῶς φησι Διονύσιος. Il. E 894 Hes. I p. 1250. Dieser Dionys ist aller wahrscheinlichkeit nach der Thraker.
- 31. Didym. zu II. Α΄ 607. 46 a 1. 'Αρίσταρχος τὸ 'ΗΧΙχωρὶς τοῦ τ γράφει καὶ Διοτύσιος. παρατίθεται δὲ ὁ Διοτύσιος τοὺς Δωριεῖς λέγοττας ἄχι. Cram. AP. III p. 6, 29 'Αρίσταρχος καὶ Διοτύσιος δίχα τοῦ τ. Vgl. et. m. 169, 30. 417, 1. Beide schreiben ἡχι (nicht ἡχι) was Wolf, Spitzner und die neuern herausgeber billigen, da wir auch πῆ ὅπη u. a. m. schreiben, und cod. Vratt. Apolllex. p. 377. Arcad. de acc. 183, 10; 197, 1. ed. Flor. das τ weglassen: ἡχι schreiben codd. Venet. Ambros. (Buttm. p. 586) Apollon. Dysc. de adv. 624, 24. Vgl. Cram. anecd. I p. 192. Zonar. p. 1018. Joh. Alex. τον. παραγγ. 37, 5. Buttm. II §. 116 anm. 25. Spitzner epist. ad Herm. p. 9.

32. Herodian. zu II. B' 269. 66 a 48: "AXPEION] Διονύσιος καὶ Τυραννίων την πρώτην ὀξύνουσιν ὥσπερ καὶ παρὰ

τοῖς 'Αττικοῖς. καὶ ἀναλόγως.

33. Herodian. zu II. E' 138 p. 150 a 39: "ТПЕР "АЛ-

ΜΕΝΟΝ) Διονύσιος αναστρέφει την υπερ.

34. Schol. zu Θ΄ 221 p. 228 b 2: πρὸς τὸ ,, Έχων ἐν γειρὶ" τί ποτε σημαίνει; Ὁ μὲν Απολλόδωρος, ὅτι περιειλήσας

elger er γειρί, ὁ δè Διονύσιος πρὸς τὸ κατασείων εὐθέος λαβόμενος τοῦ φάρους. — ἐεὐθέως. Es scheint hier die lösung eines aporema vorzuliegen: weshalb, fragte man, hat Agamemnon ein gewand in der hand, als er die Griechen anfeuert, Hektor von den schiffen zurückzutreiben? Apollodor vou Tarsos erwähnt als trefflichen lytiker schol. Eur. Med. 149. 171.

- 35. Herod. zu M' 20. p. 335 b 7: Επομεν δὲ ἐν ἐτέφοις, ὅτι οὐ πάντως ἐπικρατεῖ ἡ ἀπὸ τῶν ἐθνῶν χρῆσις καὶ ἐπὶ τὴν Όμηρικὴν ἀνάγνωσιν, ὁπότε καὶ περὶ τοῦ Γλισᾶντα (Β΄ 504) διελάβομεν, εῖ γε Διονύσιος ἱστορεῖ, τοὺς ἐγχωρίους συστέλλειν τὸ ῖ καὶ μὴ περισπᾶν. Τό τε Λύκαστος (Β 647) ὁ αὐτὸς ἱστορεῖ ὀξύνεσθαι ἡμῶν ἀναγιγνωσκόντων βαρυτόνως. Dionys las Γλίσας und Λυκαστός, weil die eingeborenen so accentuirten. Siehe jedoch Lehrs s. 272.
- 36. Aristonic. z. M' 301. p. 348 a 43: Μήλων πειρήσοντα καὶ εἰς πυκινὸν δόμον ἐλθεῖν)Η διπλῆ, ὅτι πειρήσοντα, διάπειραν ληψόμενον, ἐνεδρεύσοντα καὶ ὅτι ὁ καὶ περισσός ἐστιν. Ὁ δὲ Διονύσιος, ὅτι δύναται σημαίνειν τί πλέον, οὕτως ἐνδεὴς τροφῆς ὥστε καὶ ἐπὶ πεπυκνωμένον καὶ ἡσφαλισμένον δόμον ἐλθεῖν. Dionys hat recht.
- 37. Aristonic. zu O 571 schol. V 430 b 37: Εἴ τινά που Τρώων ἐξάλμενος ἄνδρα βάλοισθα) Ότι τῷ εὐκτικῷ ἀντὶ προςτακτικοῦ ἐχρήσατο, ὥς φησι Διονύσιος. Einen andern grund für das σημεῖον giebt schol. A. an.

38. Schol. BLV O' 633 p. 432 b 35 ελικος) τὸ ἀπλοῦν

άντὶ συνθέτου ώς καὶ Διονύσιός φησιν άντὶ τοῦ εἰλίποδος.

39. Schol. BL Ο΄ 635: ὁμοστιχάει· συμπορεύεται· βάφβαρον δέ φησιν είναι αὐτὸ Διονύσιος. Ueber dieses wort spricht Lobeck technol. verb. p. 171: — — "Διονύσιος, qui haud dubie ὁμοστιχέει melius esse iudicavit, sed vulgatum Epimerista Crameri l p. 391 synemptosi simplicis verbi excusare videtur: ἐστιχόωντο ἐστὶ β συζυγίας (καὶ γὰρ ἀλλαχοῦ φησιν)· αἰἐν ὁμοστιχάει."

40. Herodian. zu O' 656 p. 433 b 1. ἀπὸ τοῦ πρώτων μέμφεται δε Διονύσιος. οὐ γὰρ τὸ πρώτων φησί περισπάται. κατὰ συνίζησιν δε φαίνεται. Die stelle ist nicht heil; statt ἀπὸ τοῦ πρώτων ist ἀπὸ τοῦ πρωτέων zu lesen. Dionys tadelte das, weil daraus πρωτών werden müsste: deshalb sei πρώτων aus προτέ-

pwr entstanden zu denken.

41. Didym. zu O' 712. schol. A p. 435 b 12: 'Αθετεῖεαι ὅτι εὐτελὴς ὁ στίχος καὶ ἡ ἰδιότης τῆς μάχης οὐ σώζεται. ξίφεσι μὲν γὰρ καὶ ἔγχεσι πάντοτε μάχηνται, νῦν δὲ πελέκεσι καὶ ἀξίναις. ὁ δὲ Διονύσιος πῶς οὖν ἐπιφέρει "Πολλὰ δὲ φάσγανα— ἄλλα μὲν ἐκ χειρῶν χαμάδις πέσον;" εἰ μὴ εἶχον ξίφη. Dionys vertheidigt den Homer hier nicht gegen Aristarchs athetese, denn dieser verbannte v. 711, weil die Griechen nicht mit aexten und beilen bewaffnet waren und weil weiterhin (713) durch φάσγανα der schwerterkampf angedeutet werde. — Alse

nahm Dionys auch auf andere athetesen in seiner arbeit rücksicht als auf aristarchische.

42. Schol. V. zu Π 170: Πῶς, φασίν, ἐν ἄπασιν αύξων 'Αχιλλέα, τούτφ μειοί ανά πεντήχοντα μόνον λέγων έχειν τάς ναύς; - - BL. - - Διονύσιος δε τον μέγιστον άριθμον ρχ' τίμιον, τον δε λοιπον έν τῷ μεταξύ τούτων ἄγεσθαι, ὡς φθάνειν πάσας ἀπὸ τε ἀνδρῶν. καὶ Πίνδαρος ,,πεντηκονταερέ-τμους" φησὶ τὰς ναῦς τῶν 'Αχαιῶν είναι. V. Ein aporema, wie B' 308. Θ' 221. Σ' 483. Hesiod. opp. 569 [571]. Man fragte, warum Achill, der held des epos, so wenig schiffe habe?

43. Aristonic. zu Π' 810 p. 466 b 17: ἡ διπλη — ὁ δὲ Διονύσιος οὐκ ἐπὶ μελέτης, (d. h. hier: kampfesweise, kriegsbrauch) άλλ' ότι άνείλε πρώτως είς πόλεμον παραγενόμενος. schol. A. - Spitzner III p. 284 hält diesen Dionys für den Sidonier: Lehrs mit recht für den Thraker. - D. bezog die diple Aristarch nicht auf die kampfesweise, den brauch des krieges, sondern fasste sie als vermerk des tirociniums des Euphorbus.

44. Ariston. zu P' 24 p. 469 b 21 τὸ σημεῖον Διονύσιος διὰ τὸν 'Τπερήνορά φησιν. προείρηται γὰρ· ",' Ατρείδης δ' ἄρ' ἔπειθ' 'Υπερήνορα ποιμένα λαῶν Οὔτασε" (Ξ 516) καὶ ἴσως κατὰ τὸ σιωπώμενον έκεῖ αὐτὸν ωνείδισε. hier versteht Lehrs p. 8 den Thraker.

45. Aristonic. zu P' 125 p. 473 a. 34:  $\dot{\eta}$   $\delta \iota \pi \lambda \tilde{\eta}$  —  $\dot{\delta}$   $\delta \dot{\epsilon}$ Διονύσιος τὸ σημεῖόν φησιν. ὅτι ήλλακται πτῶσις. ,,Πάτροκλον έπει κλυτά τεύγε άπηύρα" άντι τοῦ "Πατρόκλου."

46. (Porphyrios?) zu Σ 483 p. 506 a 37: Οἱ δὲ περὶ Διονύσιον φασιν αὐτοί, Ιν ή τὰ αὖτὰ εἶναι ώς τοὺς τρίποδας. οί δε περί Αριστόνικον συντιθέντες, έπει μή είσι παρά θεοίς.

47. Didymus zu Σ 576 p. 513 b 15: Φησὶ δὲ Διονύσιος γράφεσθαι καὶ δονακη εν κατά τὸ οὐδέτερον ώς καὶ τὸν πευκώνα πευκάεν. schol. A.

48. Aristonik. zu T 49 p. 517 a 31: ἡ διπλη -- ὁ δὲ Διονύσιος τὸ σημεϊόν φησιν ότι οίον μυκτηρίζοντός έστιν τὸ. "έτι γάρ έγον έλκεα λυγρά" δευτεραΐοι γάρ είσι τραυματίαι. vgl. Spitzner IV p. 8.

49. Schol. AB X' 68 p. 590 a 16: ģεθέων) Διονύσιος δέ φησι καὶ νῦν τὸ πρόςωπον δηλοῦσθαι. διὰ γὰρ μυκτήρων ἢ στόματος έκπτέομεν, καίτοι γε του ποιητού λέγοντος: (Il. Ξ 518) "Ψυγή δε κατ' οὐλομένην ώτειλήν "Εσσυτο". Gegen Aristarch, welcher ģέθη = πάντα τὰ μέλη fasste. Vgl. Lehrs. p. 153.

50. Aristopic. zu X' 379 p. 599 b 35: ὅτι — ὁ δὲ Διονύσιος διστάζει μη πρός την απόλειψιν του χρόνου. παρασκευάζει γάρ τὸ ἐπειδή νῆάς τε καὶ Ελλήσποντον ἵκοντο (Ψ' 2) καὶ ἐπίτονος βέβλητο (Odyss. μ' 423). τὰ γὰρ τοιαύτα έσημειούντο πρός κρίσιν ποιημάτων, ότι σπανίως Όμηρος κακομέτρους ποιεί.

51. Herodian. zu Ψ΄ 180 p. 609 a 51 Ταγοί) Διονύσιος δὲ ἡγεῖτο πλεονάζειν τὸν ΤΕ σύνδεσμον καὶ ΑΓΟΥΟ ἡγεῖτο τοὺς ἡγεμόνας. ὁ μέντοι Αρίσταρχος ταγοὺς ἐξεδεξατο καὶ

σχεδον απαντες. Α.

52. Porphyrios zu B' 308 696 b 10 Cram. Anecd. Par. III p. 7, 7 δράκων) τούτφ τὸ ὅνομα ὁ Πορφύριον ἐν τοῖς ζητήμασί φησι Σθένιος· οὖτω γὰρ ἱστόρηται Διονυσίφ ἐν τῷ ε΄ τῶν ἀπόρων. Vgl. Θ΄ 221 Π΄ 170. Σ΄ 483 Hes. Opp. 569. Eine besondere schrift des Dionys ἄπορα anzunehmen, ist nach diesem citate nicht nöthig. Porphyr benutzte, wie wir wissen, die anonyme sammlung von aporien und lysen alexandrinischer grammatiker.

Gräfenhan gesch. der class. philol. I s. 403 leugnet, dass die beiträge des Dionys zu homerischer textes-kritik und exegese in besonderm commentare niedergelegt gewesen seien, sondern behauptet, sie haben in den schriften προς Κράτητα, περί ποσοτήτων u. a. sich zerstreut vorgefunden. Dagegen erkennen Lehrs Aristarch p. 30 und E. Koepke de hypomn. scr. Graec. p. 4 Υπομνήματα an, welcher auch Suidas gedenkt. Nicht alle eben ausgezogenen bruchstücke, geben wir zu, mögen aus seinen commentaren gestossen sein; z. b. kann 2 207 leicht aus der schrift πρὸς Κράτητα entnommen sein, wenn anders diese, wie zu vermuthen, Aristarchs lesarten oder metathesen besprach; andres, wie B' 308  $\Theta'$  221  $\Pi'$  170  $\Sigma'$  483 erscheint als lösungsversuche gestellter räthselfragen, mag nun Dionys selbst ein werk unter dem titel  $A\pi o \rho \alpha$  verfasst haben, oder mögen seine λύσεις aus dem alexandrinischen sammelwerke zur kenntniss der späteren gelangt sein: - aber ein gut theil obiger fragmente stammt gewiss aus hypomnematen, welche den aristarchischen ähnelten. — Die resultate der forschungen Aristarchs finden wir durchgängig zu grunde gelegt, bei jedem schritte begegnen wir bezugnahmen auf Aristarch, wiewohl Dionys den meister nicht immer mit herodianischer bescheidenheit glimpflich des irrthums zeiht (z. b. B' 262  $\times \alpha \times \tilde{\omega}_{S}$  N' 103  $\delta(\alpha\beta\dot{\alpha}\lambda\dot{\lambda}o\nu\sigma_{S})$ . Aristarchs kritische semeia erklärt er M' 301. O' 571  $\Pi'$  810 P' 24. 125. T' 49 X' 379. M' 301 erklärt er die  $\delta \iota \pi \lambda \tilde{\eta}$  für überflüssig und erklärt das andere anstössige KAI treffend Er scheint indessen nur dann erwähnt zu werden, wenn seine assicht über die ursache des σημεῖον von der gangbaren abwich. -Der lesart des lehrers folgt er A' 607 und unterstützt sie durch gründe, desgl.  $\Phi'$  122. er verwirft sie B' 262. 269. 504. 647 M' 185 N' 103 O' 741 Ψ' 180 Ω' 110. Namentlich wich \* in der accentuation häufig von ihm ab, so B' 262 (' $H\omega$ . aldo accus.) 269. 504. 647. M' 185 ( $\tau \alpha \rho \varphi \epsilon i \alpha \varsigma$ ) N' 103 ( $\theta \omega \tilde{\omega} r$ ) well er der analogie noch mehr als Aristarch einräumte und die lasdesübliche accentuation der ethnika durchaus berücksichtigt wis-

sen wollte. Mit ταρφείας statt ταρφειάς traf er gewiss das rechte. Aus dieser besondern berücksichtigung des accents erklärt sich leicht, wie man darauf kommen konnte, ihm έρωτήματα der art zu vindiciren, wie sie das excerpt bei Villoison diatr. p. 101 bietet, welche sich sämmtlich auf accentuation beziehen. Vielleicht liegt ächtes zum grunde. Was vorliegt erscheint wie in Johannes Alexandrinus τονικά παραγγέλματα in frage - und antwortform gebracht. Wir geben das fragment am schlusse unsrer abhandlung. — Als interpret erscheint er d' 242. E' 894 A' 424 O' 633. 741.  $\Pi'$  106  $\Sigma'$  613 X' 68  $\Psi'$  270. und weicht  $\Lambda'$  424 O' 741.  $\Pi'$  106 X' 68  $\Psi'$  270 von Aristarch ab. A' 424 nach dem urtheil der alten, das Eustath 854. 19 aufbewahrt hat, fehlgehend. - Durch interpunction kommt er der interpretation nur zweimal zu hülfe O' 741 B' 96, erstere geschmackvoll, letztere allgemein anerkannt. - Athetesen werden O' 712  $\Omega'$  514 o' 31  $\pi'$  239 angeführt, die zweite ist gebaut auf aristarchische beobachtung homerischen sprachgebrauchs. Unklar ist, ob Σ' 576 γράφεσθαι και sich auf doppelte lesart des Aristarch bezieht: wenn dem so ist, gehört das bruchstück vielleicht in die schrift πρὸς Κράτητα. — Als conjektur erscheint δμοστιγέει für δμοστιγάει, was er für barbarisch hielt: O' 635.

Commentare zu andern dichtern werden nicht erwähnt; und Gräfenhan a. a. o. und II p. 43 thut sehr wohl, aus der vereinzelten notiz beim schol. zu Eurip. Or. 1686 nicht auf einen commentar zum Euripides zu schliessen, "selbst, wenn der dort angeführte Dionys der Thraker wäre."

Das scholion lautet bei C. G. Cobet schol. antiq. in Eur. p. 18 ed. Witzsch.: Ἡ κατάληξις τῆς τραγφδίας ἢ εἰς θρῆνον ἣ είς πάθος καταλύει (codd. Vat. Havn. - λήγει)· ή δε της κωμφδίας είς σπονδάς και διαλλαγάς. όθεν όραται τόδε το δραμα κωμική καταλήξει γρησάμενον. διαλλαγαί γάρ πρός Μενέλαον. (Vat. add. καὶ όρ. Cobet: διαλλάσσεται γάρ πρός Μενέλαον ὁ Όρέστης) άλλά καὶ ἐν Άλκήστιδι ἐκ συμφορῶν εἰς εὐφροσύνην καὶ ἀναβιώτην (1. -σιν cod. Vat. -οτήν) όμοίως καὶ έν Τυροῖ (codd. Τύροις) Σοφοκλέους αναγνωρισμός κατά τὸ τέλος γίγνεται καὶ άπλῶς εἰπεῖν πολλά τοιαύτα έν τραγωδία εύρίσκεται: — VR. Am ende dieses passus hat nun der cod. Havn. 3549 bei Friedemann miscell. critt. vol. I p. 481, wo derselbe zur ὑπόθεσις gehört laut D. O. Bloch's angabe, noch die worte: παραγέγραπται έκ του Διονυσίου ύπομνήματος (όλοσγερώς) καὶ μικτών. Damit muss man zusammenbalten Ioann. Tzetz. scholl. in Aristoph. prolegg. in cod. Mediol. C. 222 sup. 4 mai. bombyc. saec. XIII ex lib. G. Merulae, worüber H. Keil im Rhein. mus. VI s. 108 ff. berichtet: p. 114 I §. 5 Πρώτα δὲ τὰ Διονυσίου καὶ Κράτητος καὶ Εὐκλείδου όητέον μοι κτέ. p. 116 §. 5. Τοίς δὲ τραγικούς βίβλους έξηγησαμένοις (d. h. den genannten dreien) πεισθείς οίς καὶ ούτοί φασι τὰ αὐτά, είπον Ὀρέστην καὶ Αλκηστιν καὶ τὴν Σοφοκλέους Ήλέκτραν (? Τυρούν) είναι σατυρικά δράματα ώς από πένθους είς γαράν καταλήγοντα κτέ. cf. p. 119 II §. 2. 3, wo ähnliche ausfälle des Tzetzes gegen Dionys, Krates und Eukleides wiederkehren, weil sie ihn verführt, ihnen unwahres über den satyrischen (komischen) charakter des Euripideischen Orest und der Alkestis und Sophokles' Elektra (Tyro?) nachzuschreiben und seine zuhörer zu lehren, was er nach selbstständiger prüfung der nachträglich gelesenen dramen für grundfalsch erkannt und zum frommen seiner schüler mündlich und schriftlich habe zurücknehmen müssen. Dieser Dionys nun ist schwerlich der Thraker, sondern wahrscheinlich der jüngere Dionys aus Halicarnass (zu Hadrian's zeit) mit dem beinamen o Movoixóg. Vgl. Meineke hist. crit. com. p. 16. com. gr. II p. 1240. Egger Longin. praef. p. Lvi Ritter de Didym. Chalc. p. 89. VI. In seinen 36 büchern der geschichte der musik handelte er auch über die tragiker und die bypothesen ihrer stücke. Die notiz des cod. Havn. ist daher nicht dahin zu deuten, als enthielten die scholien zum Orest einen commentar des Dionys zu diesem stücke unverkürzt und auszüge aus andern commentaren, sondern bezeichnet ihn lediglich als quelle der hypothesis. Bei Suidas u. w. Εὐριπίδης scheint für Διονύσιος έν τοῖς γρονικοῖς zu lesen έν τοῖς γορικοῖς.

### Bruchstück ungewissen ursprungs.

53. Phot. lex. 407, 1. Πέλανοι) πέμματα ἐκ πολῆς τουτέστιν ἀλεύρου εἰς θυσίαν ἐπιτήδεια, καρποὶ μέλιτι δεδευμένοι. Διονύσιος Θρᾶξ θεοῖς ἀπαρχαί τινες. λέγεται δὲ πέλανος καὶ ὁ περὶ τῷ στόματι πεπηγώς ἀφρός, καὶ τὸ περιπεπηγὸς καὶ ἐξηραμμένον ὀπῶδες δάκρυον, οἶον λιβανωτὸς κόμμι. καὶ ὁ τῷ μάντει διδόμενος μισθός, ὀβελός.

Das wort πέλανος kennt Homer nicht, erst die tragiker, namentlich Euripides haben es häufig. Ob nun aber Dionys in einem commentar zu einem tragiker oder in einem lexikal. werke oder in einer schrift über götter und gottesdienstliche gebräuche

darauf zu reden kam, steht dahin.

# VII. Die grammatik.

Das werk, welches den namen des Dionys verherrlichte ist die τέχνη γραμματική, so ungewiss es ist, ob dies büchlein sich mit recht eines so celebren verfassers rühme, oder ihm untergeschoben sei; — ob es vielleicht nur in den grundstrichen sein werk sei, oder ganz, wie es vorliegt, sein erzeugniss ist.

(Fortsetzung folgt.)

Schweidnitz.

M. Schmidt.

#### II. MISCELLEN.

#### 8. Pacuvius.

Das von dem auctor ad Herennium II, 23, 36 aufbewahrte schöne fragment des Pacuvius, nach Scaligers annahme, der auch Väke und Welcker beigetreten sind, aus dem Dulorestes dieses lichters entnommen, während andere weniger wahrscheinlich es ler Hermiona zuweisen, ist in den ausgaben noch durch viele orruptelen entstellt, die ich wenigstens zum grössten theil zu intfernen im folgenden bemüht sein möchte. Der leser wird finlen, dass ich wenig eigne emendationen vorbringeu werde; aber s scheint mir nicht ganz unverdienstlich an einem eclatanten eispiele zu zeigen, wie durch verständige benutzung der handchriftlichen überlieferung und des von andern gelehrten bereits efundnen, aber in den neuesten ausgaben unberücksichtigt ge liebnen die textcritik der rhetorica ad Herennium wesentlich geirdert werden kann. Möge der sospitator dieses buches "von ast einziger bedeutung" nicht mehr zu lange auf sich warten issen! - Der rhetor führt unser fragment als zweites beispiel er infirma ratio an (als erstes hatte ihm der anfang des Plaunischen Trinummus gedient) und zwar mit folgenden worten ach Orellis zweiter ausgabe von 1845: "Itemque infirma ratio st, quae non necessariam causam affert expositionis, uelut Paauius:

Fortunam insanam esse et caecam et brutam perhibent philosophi, Saxoque illam instare globoso praedicant uolubilem, Quia quo saxum impulerit fors, eo cadere fortunam autumant. Caecam ob eam rem esse iterant, quia nihil cernat, quo sese applicet;

- 5 Insanam autem aiunt, quia atrox, incerta instabilisque sit, Brutam, quia dignum atque indignum nequeat internoscere. Sunt autem alii philosophi, qui contra Fortunam negent Miseriam esse ullam, sed temeritate omnia regi. Id magis Veri simile aiunt, quod usus reapse experiundo edocet.
- O Velut Orestes modo fuit rex, modo mendicus factus est; Naufragio res contigit. Nempe ergo haud Fortuna obtigit.

Nam hic Pacuuius infirma ratione utitur, cum ait uerius esse temeritate quam Fortuna res regi; nam utraque opinione philosephorum fieri potuit, ut is, qui rex fuisset, mendicus factus esset." Ich lasse zunächst zu dem fragment selbst die varianten der mir zugänglich gewesnen ältesten und besten handschriften felgen, nämlich der Pariser n. 7714 (P) aus dem 9 jh., der Würzburger (W) gleichfalls aus dem ausgange des 9 jh., zweier Bamberger n. 420. 423 (AB), von denen jene dem 10, diese dem 13 ih. angehört, und des bekannten Erfurtensis (E). Die varianten aus PAB entlehne ich Baiters varietas lectionis ad rhetoricorun ad Herennium libros IV im Zürcher wintercatalog von 1844/45, die aus WE verdanke ich der freundlichen mittheilung Halms, der über W erläuternd bemerkt, dass diese handschrift, wie sie mit P gleichaltrig sei, so auch aus ganz gleicher quelle mit ihn stamme, was nicht bloss aus der beschaffenheit der lesarten, sondern auch daraus hervorgehe, dass W erst I §. 9 mit den nämlichen worten wie P anfange. Was E betrifft, so werden die unten mitgetheilten lesarten derselben zeigen, dass Wunder den werth dieser handschrift gerade für die rhetorica ad Herennium nicht richtig gewürdigt hat, wenn er es nicht für der mübe werth hielt die varianten zu diesen büchern vollständig zu veröffentlichen, zumal damals P, geschweige denn W, noch gasz unbekannt war.

> 2. saxoque instare in globos posse dicant PWE. saxique instar globosi esse (ohne dicant) A. saxeoque instare globo praedicant B uolubili PWEB. uolubilem A 3. id quo P urspr. id quod WE. ideoque P corr. quia quo A. id eo quia quo B inpuleeo cadere PWEA. cadere (ohne eo) B aut humani W 4. esse fehlt in B adplicet WE 7. negant PWE. negent AB 8 ullam miseritatem esse sed [tomeritate omnia] regi autumant P. ullam miseritatem esse autumanitatem W. ulla miseram temeritatem esse autumant E (so, Graevius angabe ist unrichtig). ullam esse miseritatem (corr. miserationem) aut humanitatem sed [tem. omnia] regi A. ullam esse miseriam sed [tem. omnia] regi autumant B (die in [] eingeschlossnen worte sind aus den bezüglichen handschriften nicht ausdrücklich be-Id magis simile esse usus W (zwischen simile und esse von zweiter aber auch sehr alter hand übergeschrieben einnt). id magis ueri simile esse aiunt usus P urspr. E. id magis ueri simile esse aiunt quod usus P corr. AB re abse P urspr. WES. res abse P corr. A 10. factus est mendicus modo PWEA, nur dass in P zuerst medicus stand. factus est mendicus B naufragio nempe rem (res P) ergo id fructu (fructum P) forte au fortuna obtigit P urspr. WE. naufragio res ista contigit ergo id factum temeritate non fortuna obtigit 🗗 corr. naufragus (naufragio B) nempe res (res ista B) contigit. ergo id non forte aut fortuns obligit (optigit B) AB

Dass in v. 2 die von Orelli beibehaltne vulgata nicht das richtige sein kann, ergibt sich aus den lesarten der handschriften von selbst, nach denen illam auf gar keiner überlieferung beruht, wozu noch kommt dass ein solcher die stelle eines trachaeus vertretenden dactylus wie -stare glo-, wo hinter der ersten kürze ein wort zu ende ist, von den alten scenischen dichtern streng vermieden worden ist. die handschriften führen vielmehr, vorläufig von ihrem werthe abgesehn, auf zwei ganz verschiedne fassungen, deren jede für sich geprüft sein will. auf grund der überlieferung von A nemlich kann man mit Bothe herstellen: Saxique esse instar globosi praedicant uolubilem (dies wenigstens weit vorzuziehn dem instar esse globosi von G. I. Vossius), die Fortuna sei beweglich wie eine kugel; und diesen gedanken findet Spengel (Münchner gel. anz. 1846. n. 113. s. 910) so natürlich, dass man das saxi instar globosi, wenn es in den alten büchern auch nur durch conjectur auftreten sollte, nicht wegweisen dürfe; richtig sei in v. 3 von Orelli quia quo (was durch A und mehrere jüngere handschriften allerdings beglaubigt wird) hergestellt worden, nur müsse man, um dem gedanken aufzuhelfen, noch fortima autumant lesen, wie (ausser W) ein von Spengel eingesehener codex Emeranus sec. XI biete: 'wie die kugel zufällig fällt, so, wird gesagt, fortund cecidit, also durch die fortuna'. Aber heisst quo -eo wie-so? v. 2 und 3 würden in jener von Spengel befürworteten fassung keine andere deutung zulassen als diese: 'die philosophen behaupten, die Fortuna sei beweglich wie eine kugel, weil die kugel, wohin sie der zufall führe, dahin, wie sie sagen, durch die Fortuna falle'. Ich muss gestehn dass mir hierin kein vernünftiger sinn zu liegen scheint, und die hinzufügung des autumant in dem causalsatze nach dem vorhergegangnen praedicant macht meinem gefühl nach eine solche oder ähnliche auffassung auch sprachlich unmöglich. Auch Vossius' quoquo saxum und Bothes quia quo ut saxum fördern nicht weiter. Eben jenes autumant nach dem vorhergegangnen praedicant scheint mir unabweisbar darauf hinzudeuten, dass v. 3 in keinem subordinierten verhältnis zu v. 2 stehn darf, und insofern war die frühere vulgata Ideo quo saxum impulerit fors, cadere eo fortunam autumant dem Orellischen quia quo vorzuziehn, nur dass kein kundiger die dadurch nöthig gewordne betonung impulerit anerkennen wird und die umstellung cadere eo die handschriftliche auctorität gegen sich hat. Dazu ist ideo schlechter beglaubigt als was PWE geben id, wodurch nicht allein der vers untadlig hergestellt, sondern auch ein gedanke gewonnen wird, der, wenn man auch v. 2 nach der durch PWE repraesentierten überlieferung herstellt, nichts zu wünschen übrig lässt; v. 2 ist nemlich zu schreiben: Saxoque instare in globoso praedicant uolubili (das posse dicani der handschriften ist nur aus dem misverständnis der sigla für die praeposition in praedicant entstanden und jenes posse hat wieder dem esse in A den ursprung gegeben, so dass dieser infinitiv, der in der oben verworfnen andern fassung unentbehrlich war, von seiten der überlieferung eigentlich gar keine beglaubigung hat), und wir haben darin canticis zuweilen erhalten hat, wie Pseud. 247. 248. 252 u. ö.), zweitens sowohl ainst als quod wirklich auslässt, von welches heiden glossemen nur das zweite noch ursprünglich in P und in B ganz fehlt. - Dass in v. 10 statt der vulgata modo mendicus factus est aus den büchern geschrieben werden muss factus mendicus modo, liegt auf der hand. Nun macht nur moch der letzte vers schwierigkeit, dessen herstellung aber auch unsicherer bleiben wird als die aller ührigen bisher emendirten verse. Dass die vulgata weit am ziel vorbeigeschossen hat, ergibt sich aus dem was oben über den werth der handschriften bemerkt worden ist, denn das aufgenommene contigit ist nur durch AB und P corr., also die interpolierte quelle beglaubigt und obenein auch seinem begriff nach hier völlig unzulässig (s. darüber insbesondere Seyffert zu Cic. Laelius p. 39 f. und über das hier durchaus passende obtingere ebend. p. 569). Man darf also mer von der ziemlich übereinstimmenden überlieferung der andern, geten quelle ausgehn, die aber mehrfacher nachhülfe bedarf. Zuerst wird rem (der in P stehende nominativ res ist schon eine dem sinn zu liebe gemachte correctur) als durch dittographie am nempe entstanden zu streichen (nempe ergo hier wie bei Plautus Bacch. 689. Most. II, 2, 60. Ter. Andr. I, 2, 24) und sodann forte aut fortuna, wie schon Oudendorp richtig erkannt hat, in haut forte fortuna zu verwandeln sein. So bleibt nur noch fructs oder fructum zu emendieren übrig, und wenn auch factum, was in P corr. an dessen stelle gesetzt worden ist, dem gedanken völlig entspricht, so lässt sich doch schwer begreifen, wie dies in fructum habe corrumpiert werden können. Dem critischen scharfblick meines verehrten freundes Bezzenberger, den ich um seine hülfe bat, ist es gelungen auch diese letzte schwierigkeit zu beseitigen: er erkannte alsbald, dass in der corruptel nichts anderes stecke als structum. Das ganze fragment mag demnach ursprünglich etwa so gelautet haben:

Fórtunam insanam ésse et caecam et brútam perhibent phílosophi

Sáxoque instare in globoso praédicant uolúbili:

Id quo saxum impúlerit fors, eo cádere Fortunam aútumant. Caécam ob eam rem esse íterant, quia nil cérnat quo sese ádplicet;

5 Insanam autem aiúnt, quia atrox, încerta instabilísque sit, Brútam, quia dignum átque indignum néqueat internóscere. Súnt autem alii phílosophi, qui cóntra Fortunám negant Esse ullam, set témeritate rés regi omnis aútumant. Id magis ueri símile esse usus reápse experiundo édocet.

10 Vélut Orestes módo fuit rex, fáctust mendicús modo: Naúfragio nempe érgo id structum, haut fórte fortuna óptigit. Dresden.
Alfred Flockeisen.

# 9. Die familie der Pompejer in Gallien.

(Zu Justin XLIII, 5 extr.)

E

5

•

Ξ

Ē

Justin wiederholt an der oben bezeichneten stelle die folgende notiz des geschichtsschreibers Trogus Pompeius über seine vorfahren: "In postremo libro Trogus maiores suos a Vocentiis originem ducere, avum suum Trogum Pompeium Sertoriano bello civitatem a Cn. Pompeio percepisse docet: patruum Mithridatico bello turmas equitum sub eodem Pompeio duxisse, patrem quoque sub Caio Caesare militasse epistolarumque et legationum simul et annuli curam habuisse." Das gebiet der Vokontier mit den hauptstädten Vasio und Lucus Augusti erstreckte sich östlich an der untern Rhone hin und wurde durch diesen fluss von dem gebiete der Volcae Arecomici getrennt, deren hauptort Nemausus war: alles gegenden, welche der junge Pompeius bei seinem bekannten zuge über die Alpen nach Spanien durchziehen musste. Bei dieser gelegenheit, wie es scheint, und vielleicht auch bei dem längern und öftern verweilen in Südgallien nach dem unglücklichen beginne des krieges mit Sertorius erhielt wohl der Gallier Trogus, der grossvater, wegen irgend welcher verdienste, durch die vermittelung des Cn. Pompeius das römische bürgerrecht, wie Justin berichtet, und legte sich den namen seines patrones nach gewöhnlicher sitte bei, so dass man ihn wohl bestimmt mit vollständigem namen Cn. Pompeius Trogus nennen kann. Seine beiden söhne, der oheim und der vater des geschichtsschreibers, traten, wie es sich erwarten lässt, in die dienste des wohlthäters und patrons ihrer familie, des Pompeius, und es berichtet dieses Justin a. a. o. vom erstern ausdrücklich, indem er dessen theilnahme am Mithridatischen kriege unter Pompeius bervorhebt. Seinen vornamen (denn die namen Trogus Pompeius führte natürlich auch er) gewinnen wir vielleicht aus folgender inschrift, die im jahre 1828 unter dem altare der kapelle zu Notre Dame de Nazareth bei dem dorfe Entrechaux in der nähe von Vaison gefunden und von uns in den Bonner jahrbüchern von freunden d. alterth. XVIII. s. 127-130 im einzelnen besprochen wurde, worauf wir der kürze halber verweisen müssen. fragmentirte inschrift lautet nach der a. a. o. näher angegebenen mittheilung des Franzosen Deloye also:

QIOM VOIT

AFII
PRAEI BO
TIOR FRV
FLAMINI D
PONTIFDEA
POMPEIAS
FILIA

#### PATRI OPT EX..ODIC

Indem Deloye mit recht das wort FILIA als mitte der inschrift ansieht, ergänzt er also:

Q. POM(PEIO)
VOLT(INI)
A FI(LIO . . . .
PRAEF(ecto) BO(CON)
TIOR(um) PR(O)V(INCiae)
FLAMINI D(ivi) (IVLii)
PONTIF(Ici) DEA(NAB)
POMPEIA S(EXTA)
FILIA
PATRI OPT(IMO)
EX (SV)O DIC(AVIT),

Ausgehend von der stelle des Justin glaubt nun Deloye in dem Quintus Pompoius Trogus unserer inschrift den choim des geschichtsschreibers zu sehen. Die sprachtichen gründe, welche eine solche annahme mehr eder weniger unterstützen, sind in den angeführten jahrbüchern a. a. o. von uns zusammengestellt worden. Dass es weder der grossvater unseres geschichtschreibers noch dieser selbst sei, auf den sich die inschrift beziehen könne, ergebe sich aus dem vornamen Quintus, da der suletst genannte, als enkel, den vornamen seines grossvaters und dieser gewiss, wie eben gesagt, den seines wollthäters, Cneius Pompeius geführt habe. Es kann aber auch der vater unseres geschichtsschreibere nicht in dem Quintus Pompeius der inschrift angedeutet sein; denn diesem würde wohl sicherlich von seinem sehne, dem geschichtsschreiber, nicht aber, wie hier geschieht, von seiner tochter ein denkstein errichtet worden sein. Somit bleibe niemand übrig als der oheim, der also Omintes Pompeius Trogus geheissen habe. Wie es scheine, meint Deloye weiter, habe sich dieser von Pompeius weg und dem aufgehenden glücke Caesars, zugewendet, von ihm, welcher die ersten der gallischen familien zu gewinnen suchen musste, sei er dann mit der verwaltung der heimathlichen provinz der Vocontier betraut worden; daher ergänze sich auch mit um so grösserer wahrscheinlichkeit in der 6 zeile ebiger inschrift FLAMEN DIVI IVLI, in so fern er später der priester seines vergötterten gönners geworden sei. Alle diese vermtthungen erhalten eine bedeutende stütze dadurch, dass wir auch seinen bruder, eben den vater unseres geschichtsschreibers, wirklich nach Justins ausdrücklichem zeugnisse nicht allein als soldaten (sub C. Caesare militasse), sondern auch als geheimsekretär, siegelbewahrer und diplematischen agenten (epistolarum et legationum simul et annuli curam habuisse), in der unmittelbaren umgebung Caesars in seinen gallischen kriegen sehen. Zu diplomatischen sendungen mussten ihn insbesondere gallische abkunft

und die da**raus hervorgehende** *hennt***ais**s der *gallischen sprache* empfehlen und brauchbar machen. Nach allem diesem erhält daher die scharfsinnige vermuthung Nipperdey's im Philolog. II. p. 305, dass der bei Caesar B. G. V, 36 als dollmetscher (interpret) von dem legaten Q. Titurius Sabinus an den Eburonenkönig Ambiorix gesendete Cn. Pompeius eben der von Justin genannte und vater des geschichtsschreibers sei, eine um so grössere wahrscheinlichkeit, als weiterhin c. 37 berichtet wird, es seien dem durch Ambiorix unter den zu ihm gesendeten Römern angestifteten bluthade nur wenige entkommen, wodurch die vermuthung nahegelegt wird. dass Cn. Pompeius sich unter denselben befand, zumal da er als geborner Gallier der sprache und des landes kundig war: so konnte er dann später die oben erwähnte stellung bei Caesar einnehmen (vgl. Nipperdey s. a. o.) - Aus dieser ganzen erörterung kann demnach mit vieler wahrscheinlichkeit geschlossen worden, dass der grossvater, vater des geschichtsschreibers Trogus Pompeius und dieser selbst einen und denselben namen Cn. Pompeius Trogus gehabt, der oheim aber Quintus Pompeius Trogus geheissen habe. - Auch in der spätern nachaugusteischen zeit scheint die familie der Pompeier in Gallien fortgelebt zu zu haben, wenigstens erwähnt die folgende schlecht copierte zu St. Anselme gefundene inschrift (vgl. Bonner jahrb. a. a. o. s. 129) einen Pompeius:

> POMPEO UCITIFRED FLAM. AVG. VALERI TERRICUS TAVLINVS

und in gleicher weise verewigte sich ein gallischer Sextus Pompeius Pandus bei den göttlichen quellen von Nemausus in einer von Witzschel, Comment. de eivitate Nemausensi Grimae 1837. p. 32. mitgetheilten inschrift:

QVOIVS. ET HOC. AB. AVIS. CONTIGIT ESSE SOLUM.

. . . . DICULAM. HANC. NVMPHIS. POSUIT. QVIA. SAE-PIUS. VSVS.

HOC. SUM. FONTE SENEX. TAM. BENE. QUAM. IVVENIS. Hier ist offenbar die erste zeile zu ergänzen:

Sextus Pompeius dicor cognomine Pandus und in der dritten am anfange Aediculam zu lesen. Der inhalt der zweiten zeile gibt eine andeutung, dass also die familie der Pompeier sich noch bei den Volcae Arecomici vorfand, vielleicht durch verpflanzung aus dem benachbarten heimathlichen lande der Vocentier. Uebrigens kommen solche votivtafeln genesener badegäste auch sonst noch vor und insbesondere im vorliegenden falle erhält das denkmal des Pompejus Pandus seine bestätigung durch Ausonius Ord. nob. urb. XIV. Burdigal., welcher die quellen von Nemausus unter den vorzüglichsten nennt:

Non Aponus potu, vitrea non luce Nemausus
Purior, aequoreo non plenior amne Timavus. —
Hadamar.

J. Becker.

# 10. Emendatur Plinii Naturalis Historia 1).

II, 56, 57. L. autem Paulo, C. Marcello Cons. lana pluit circa castellum Carissanum, iuxta quod post annum T. Annius Milo occisus est]. Nihil adnotationis olim adiecerat Silligius. etsi Carissanum, non quod praeter hunc locum alibi non commemoraretur, sed quod cum cetera rei enarratae fama discordaret. in suspicionem virorum doctorum inciderat. Etenim quum Milonem ad Cosam in agro Thurino Caesar Bell. civ. III, 22, ad Compsam in Hirpinis Velleius II, 68 lapidis ictu occisum referrent, horum testimoniorum interpretes, ea de re inprimis consulendi. Plinio vel Cossanum vel Compsanum reddendum esse censuerunt: atqui Cluverius in locum nominis Carissanum inauditi Cassanum haud magis antiquo tempore auditum restituere conatus est. sumptum illud ab oppido hodie appellato Cassano, quippe in cuius vicinia Cosa Thurinorum sita esset. V. Romanelli storia del regno di Napoli T. I. p. 240. Millingen Aucient coins p. 26. Hoc vero mittimus: tum etiam hoc, quod duae traduntur fuisse Cosae urbes, altera Hetruriae, altera Lucaniae 2), quum de hac solum hic sermo sit. Unum verissimum quod statuit Ruhnkenius ad Vell. 1, 14 Cosam a Compsa nihil differre, id quod pluribus persecutus est Zumptius ad II Verr. V, 61, 158, ubi recte defenditur Consanus. Optione igitur inter tres eiusden nominis formas, Cosa (vel Cossa) 3), Consa et Compsa, unice quaeri potest, qua potissimum forma Plinium usum esse dicamus. Ac nunc quidem Compsanum de coniectura scripsit, propter III, 11, 16, ut arbitror, quo loco legitur Compsani. Fortasse recte: quamquam idem Cosanum littus, quod spectat ad Hetruscam Cosan, retinuit III, 6, 12. Non tamen reticebo quod Silligium fugit, Romanellium I. l. de codice quodam perantiquo, uti appellat, referre, qui Cosanum Plinii loco, quem tractamus, exhibeat.

III, 5, 8. propiorque Pisae inter amnes Auserem et Arnum ortae a Pelope Pisisque sive a Teutanis, Graeca gente] Quemodo Pisisque stare possit, non intelligo. In contextum suscipiendum erat quod Silligius in notis attulit Pisaeisque, repertum

<sup>1)</sup> Maxima harum observationum crit, pars pluribus ante annis conscripta est quam novae a Silligio curatae editionis volumina 1 et V ia lucem emissa sunt: cuius curae utcunque potui suo quoque loco rationem habui.

<sup>2)</sup> Sunt qui etiam tertiam Campaniae addant. V. Millingen L. L.

<sup>3)</sup> V. Cardinali Iscriz. Velitern. p. 14. sq.

iam a Norisio Cenot. Pis. p. 3. Hoc scilicet nomine Graecam grentem ipse appellat IV, 5, 6: Latinam autem nomine Pisanorum, ut II, 103, 106.

IV. 11, 18. Nunc sunt Dicaea, Ismaron, locus Parthenion, Phalesina. Maronea prius Orthagorea dictal Quum a VV. Dd. quaesitum esset, annon Ismarus et Maronea una cademque urbs fuisset, duplici nomine diversis temporibus appellata, hunc locum Plinii, quem unum isti sententiae repugnare intelligeret, Witzleben Selectis quibusdam numism. Graecis ineditis, Lipsiae 1754, p. 49 ita expedire studuit, ut, vocabulo locus in lacus mutato. iam iungeret Ismaron lacus idque eo confirmaret, quod revera eius paludis (λίμση) et apud Herodotum et apud Stephanum Bvz. mentio facta esset. Adde Strabonis libri VII fragmenta a Ta. felio edita p. 34. Ingeniose quidem lacus repertum, et vera, ut opinor, lacus mentio: nec tamen ferri potest quod Witzleben proposuit Ismaron lacus, tum quod urbis nomen necesse est significetur, tum quod Ismaron genere neutro singularis nullibi dictum est. Atque Plinii aetate urbem revera exstitisse, docent verba sunc sunt: tum etiam urbem sua aetate superstitem agnoscit et a palude distinguit Strabo l. l. p. 32. sq. Μετά δε την άτα μέσον λίμνην Ξάνθεια, Μαρώνεια καὶ Ίσμαρος, αὶ τῶν Κικόνων πόλεις. Καλείται δε νύν 'Ισμάρα [immo "Ισμαρα] πλησίον της Μαρωνείας. Πλησίον δε και ή Ίσμαρις εξίησι λίμνη 4). Ex hoc loco insuper lucramur pluralem neutri, quo Strabonis aetate urbs appellata fuit, etiam Romanis acceptum, quorum locos designavit Forcellipius: quam nominis formam, qua nulla caussa est cur Plinius non uti potuerit vel etiam debuerit, amplexus, locum aperte corruptum lenissime modo restitui arbitror legendo Ismara cum lacu. Sic enim, quando idem urbi et adiacenti fluvio nomen est, scribere Plinius solet, v. c. III, 8, 14: Himera cum fluvio 14, 19: Pisaurum cum amne 5). Simile III, 8, 14: Colonia Syracusae cum fonte Arethusa, et alia innumera.

IV, 15, 29. Frisiabonum] Populi nomen hic et eadem scriptura mox C. 17, 31 commemoratum, nisi quod illo loco codd. Regii Frisiavonum exhibent, quae scriptura eo minus spernenda erat, quo strictius convenit cum ratione nominum Ingaevonum, Istaevonum, Aevonum, quae comparavit Beucker Andreae De origine iuris municipalis Frisici, Trai. ad Rhenum 1840, p.

5) Servit hic locus stabiliendae egregiae coniecturae Vossii ad Catull. p. 308, Lucano II, 406, ubi vulgatur iuncto Sapis Isauro, vindicantis iuncto Sape Pisaurus, quam futurus Lucani editor spernere non debebit.

<sup>4)</sup> Schol. Philostr. Heroic. ed. Boisson. p. 417: "Ισμαφος πόλις Θράτεις. λέγεται δὲ Θρακία ἀπὸ Κωνσταντινουπόλεως εως τοῦ Μέστου, ἀπὸ δὲ τοῦ Μέστου εως τοῦ Αὐλῶνος λέγεται ἡ Μακεδονία. Cum hoc fluvii Thrabii Mesti nomine mire consentiunt Plinii codices binis quibus memoratur locis eiusdem capitis quod tractamus, uno excepto Parisiensi Nestura priore loco exhibente: quam nominis scripturam uno consensu tuentur cum Scylace Strabo l. l. p. 24. 26. 30. 32. 34 aliique.

274. Addamus eandem scripturam in hoc ipse nomine suppeditari ex titulo Gruteri p. 532, 7 (non p. 5, 22, ut Benekerus refert): T. FL. VERINO NAT(ione) FRISAEVONE. Hie vere levidensis librariorum error est, more sue b pre v scribeatium. Gravioris momenti est quaerere, annen Plinio eadem meninis forma, quam laudatus titulus praestat, FrisaEvones, reddenda sit: qua de re secus statuo, quandoquidem nunc in lucem protraetum est diploma militare, quo cohors I Frisiavonum memoratur, ut de hac certe nominis forma nullum dubium relinquatur. V. jahr. d. vereins v. alterthumsfr. im Rheinlande XIII. p. 84. Praeteres cum fructu comparabitur FRISIAVS, littera V semel errore triviali scripta, pro Frisiavus, quam nominis formam praestat lapis in Britannia repertus, in Illustrations of the remains of Roman art in Cirencester, by Buckmann and Newmarch, Londini 1850. p. 114.

VII, 50, 51. Atque etiam morbus est aliquis per sapientian mori. Morbis enim quoque quasdam leges natura posuit: quedrini circuitus febrem numquam bruma, numquam hibernis mensibus incipere] Heumannus Poeciles T. I. p. 438: Ineptum est, inquit, morbum aliquem vocare per sapientiam mori. Mori enim quomodo dici potest morbus? Ego dum, quae praecedunt, quae que sequentur, inspicio, non dubito sic scripsisse Plinium: Itaque etiam in morbis est aliquid sapientiae, vel aliqua sapientia. Invenit Plinius ordinem, quem febres servant, unde colligas, intelligentis quadam eas esse praeditas." Tum hoc loco Ciceronis, quo de divinitate febrium ex ordine ipsarum perspicienda agitur, de N. D. III, 10 confirmatur, atque origo vitiosae vocis mori ex priore syllaba vocis subsequentis repetitur. Fatendum certe est, Henmanni suspicionem de nihilo non esse: quam notasse nunc satis habeo. Atque permulti ante Heumannum loco haeserunt, qui ant corruptus est, aut obscurius ab auctore expressus.

VII, 56, 57. Consentaneum videtur priusquam digrediamm a natura hominum, indicare quae cuiusque inventa sint. Emere ac vendere instituit Liber Pater; idem diadema, regium insigne et triumphum invenit] Non possum satis mirari neminem, quatum sciam, hoc loco offendisse, qui graviter, si quid video, affectus, sine codicum ope certo vix sanari poterit. Etenim quis unquam Bacchum audivit emendo et vendendo praefectum eset, quod munus nemo nescit Mercurio datum esse? Sed tamen recte habet Liberi Patris mentio, quoniam quae continuo sequuntur, huius inter munera iure referuntur. Quid igitur? Post inetituil necesse est statuamus excidisse Mercurii nomen, ac tum nonnulis verba, quibus inventio aliqua designaretur, quae esset Baechi. Haec certo certiora sunt: incertus vero omnis medicinae conatus. Si tamen divinationi locus datur, posset, adiecto post instituil Mercurii nomine, ante Liber excidisse putari libertatem. Cuius coniecturae fidem facit, quem scimus innumera Plinio debere, lsi-

dorus Orig. VIII, 11: Ab actibus autem vocantur, ut Mercurius. quod mercibus praeest: Liber a libertate, et post de Mercuria rarnun: Ideo et mercibus pracesse, quia inter vendentes et ementes sormo At medius. Libertatis autem tanquam instituti novi inter res inventas rationem a Plinio habitam esse, non mirabimer. quum meminerimus similia inventa ab eodem commemorata esse. veluti quae mox sequuntur: Regiam civitatem Aegyptii, popularem Attici post Theseum. . . Servitium invenere Lacedaemonii etc. []]a vero coniectura si admodum probabilis per se videtur, eo prebabilior fit, quo et alio loco similiter affecto sanandoque, cui etiam certior medicina ex eodem fonte statim admovebitur, certius ostendere contigit illo corruptelae genere hanc Pliniani operis partem. qua de inventoribus rerum agitur, magnopere laborare. Ibidem 6. 201. p. 63 a Silligio vulgatur: invenisse dicunt . . . hastas velitares Tyrrhenum, pilum Penthesileam Amazonem, securim Pisaeum. venabula et in tormentis scorpionem Cretas. In quibus inepta sunt quae de Penthesilea narrantur, ad quam securim referendam esse nemo est qui non statim videat. Nihil tamen Silligius affert, i nisi quod citat Müllerum Etrusc. T. I. p. 395 legendum proponontem: hastas velitares Tyrrhenum: Penthesileam Amazonem securim; venabula etc. Igitur omittamus quae ab universis codd. exhibentur pilum et Pisaeus? Et lenior et sanior ratio in promptu est. Ante pilam excidit Pilamnum. Audiamus Isidorum Orig. IV. ! 11: "Hinc et pigmenta, eo quod in pila et pilo aguntur quasi piligmenta. Est enim pila vas concavum et medicorum apta usui, in qua proprie ptisanae fieri et pigmenta concidi solent. Varro autem refert Pikammum quendam in Italia fuisse, qui pinsendis praefuit arvis 6): unde et pilumni et pistores. Ab hoc ergo pilum et pila inventa, quibus far pinsitur, et ex eius nomine ita appellata. Pikus autem est unde contunditur quicquid in pilam mittitur." Servius Aen. IX, 4: "Pilumnus et Pithumnus (?) fratres fuerunt et dii. Horum Pithumnus usum stercorandorum invenit agrorum: unde et Sterquilinius dictus est. Pilumnus vero pinsendi frumenti, unde et a pistoribus colitur. Ab ipso etiam pilam dictum est." Idem X, 76: "Sed Pilumnus idem sterculinus, ut quidam dicunt, qui propter pilum inventum, quo fruges confici solent, ita appellatus est." Ac Pilumnos diverso quidem vocis usu, sed significatione cognata, commemoravit Festus: "Pilumnoe poplos in carmine saliari, Romani velut pilis uti assueti: vel quia praecipue pellant hestis." Rem denique extra omnem dubitationem ipse ponit Plinius XVIII, 3, 10: Cognomina etiam prima inde, Pilamni, qui pilum pistrinis invenerat, Pisonis a pisendo. lam si pilo auctorem suum vindicavimus, consectarium est iungere Penthesileam Amasenem securim, Pisaeum venabula etc., quo omnis loci

<sup>6)</sup> Varronis locus deperditus,, aut si Isidorus spectavit de L. L. V. 138 Müll., is desurtatus ad nos pervenit.

offensio tollitur quoque modo Plinii verba iam distribuisse vide tur qui Plinii vestigia studiose legit, Polydorus Virgilius de res. inventoribus II, 11 ita scribens: "Securim Panthesilea Amasosum regina reperit: venabula Piseus." De Pilumno is niki, qui paullo ante: "bastas velitares, inquit, et pilum Tyrrhemu," ex que an colligere liceat, Virgilium in Plinii codice connian reperisse, nolim affirmare. Non tamen reticebo, loci corrigenti, ni modo concedatur, nobis Pisacum loca suo movere, etiam alian adesse rationem. Transposito enim nomine Pisseum et extrita voce pilum legi ponnet hastas velit. Tyrrhenum Pisacum, que no mine praeditus idem mox tubam aeneam invenisse dicitur: sel pili inventionem a Plinio omissam aegre ferrem. Hand magis probandum quod Heynius Nov. comm. soc. Gotting. T. VII. p. 41 commentus est; qui quidem perspexit securim ad Penthesilean referendam esse, scribendo tamen pilumque idque ad Tyrrhenun referendo structuram verborum effecit, a consuetudine non mede non Plinii, sed omnino Romanorum, ut opinor, prorsus alienam. Melius quod nomen Pisaeum ex mox sequentibus Pisaeum Tyrks sum irrepsisse iudicat, quod nomen et infra sub fin. capitis in his recurrit, in quibus notandis desidero Silligii diligentian: Rostra addidit Pisaeus Tyrrhenus, ancoram Eupalamus, ubi non praetereunda erat codicis Foxiani lectio rostrum addidit Pisacus Tyrrhenus, uti et anchoram, ex Dempstero T. I. p. 442 commemorato ab Heynio I. I., ista verba adhuc non satis constituts esse docente.

VIII, 40, 63. Rabies canum Sirio ardente homini pestifera. ut diximus, ita morsis letali aquae metu] Non sine iure in his Palmerius impegerat reponendumque viderat morsis letalis, ceteris verbis missis, quae hand expeditiora sunt. Palmerium secutus Heumannus Poeciles T. I. p. 437 quum existimaret verba # diximus absona esse, quoniam nihil ea de re Plinius antea dixisset (nam negat posse huc retrahi II, 40) invita Minerva legerdum proposuerat: Rabies — homini pestifera. Iniicitur et edmorsis (vel ammorsis) letalis aquae metus. In quibus ne recte quidem admorsis habet, cuius vocis usus a scriptoribus prosae oretionis Plinii aetate abhorret. Neque verum est quod de altere Pliniano loco affirmat, ubi postquam de miro caniculae exortat effectu auctor verba fecit, haec subiicit: Canes quidem toto spatie maxime in rabiem agi, non est dubium. Paucis verbis in re onnibus nota defunctus, ut a commemoranda pestifera eius rabie vi abstinere posset. Sed Plinii diligentiam, non ubique spectatam, si tamen in istis desideraveris, praestari ea potest ope Vet. Dal. exhibente ardente, ut diximus homini pestifera, qui verboran ordo si sententiam solam spectas, laudato loco plane convenit, quo nihil aliud quam temporis spatium exponitur, quo canes in rabiem agi soleant. Itaque hunc ordinem per me licet reponsmus. Residet vero illud ita, quo orationis structura turbatur.

Iligium si sequamur, Vet. Dal. ita, exhibet, sed eius loco Franzii ed., quae praeter illam sola ad manus est, enotatum s: utrius operae peccaverint, non attinet explorare. Nihil aum certius est lectione ira, qua suscepta haec loci forma prodit ebissima: Rabies canum Sirio ardente, ut dizimus, komini pestira: ira morsis letalis aquae metu. Ira, quam Horatius furorem evem dixit, pro rabie eleganter dictum, nec sine exemplo est. c rabiosi canis furor appellatur χόλος in Callimachi loco, iem primus vulgavit Bergkius Commentat. crit. spec. Marburgi 344. p. 16.

XVI, 5, 6. Quin et hodieque per Hispanias secundis mensis lans inseritur] Praeter consuetndinem inseritur dictum, cuius co margini exemplaris Harduiniani, quod possidet Nebelius, illega meus doctissimus, nonnemo adscripsit infersur, quod provie est verbum tricliniare, ut cum Forcellinio loquar, hunc usum templis illustrante.

XVIII, 3, 4. Cui viator, Vela corpus, inquit, ut proferam enatus populique Romani mandata] Ex Chiffl. reponendum perram, iam olim commendatum exemplorumque idoneorum auctori-

telfirmatum a Gronovio ad Tac. Ann. 1, 25.

XVIII, 19, 49. Non pridem inventum in Rhaetia Galline, ; duas adderent alii rotulas, quod genus vocant planarati] Agir de variis vomerum generibus, in quibus etiam illud in Rhaea inventum est, obscurae, si verba paullo accuratius examinanr, et fabricae et nominis. Ut de hoc primum dicam, quum itea varie legebatur, nunc Edd. susceperunt planarati, scilicet nfectum ex lectione codd. plaumorati, nec tamen, si vere fatenm est, hoc planius et magis perspicuum. Tum et ipsa menrotarum, quae ab aratro antiquo alienae putantur, magnae t offensioni. His perspectis Richtsteigius Excursu de aratro ssiodeo et Virgiliano?) locum strenue in examen vocavit: cuius ntentiam, quum ipse liber ad manus non sit, verbis censoris iu hem. litt. Ien. 1813. Jun. p. 423 reddam: "ein hauptpunct rselben ist die berichtigung der lesart Georg. I, 174 stivae, as currus a tergo torqueat imos. Der verf. hat recht sich auf erfahrung zu berufen, wenn er die wahrheit der gemeinen sart currus bestreitet, und überhaupt leugnet, dass die alten n dem pfluge mit rädern kenntniss gehabt haben. Er billigt her allein die schon von andern vorgeschlagene lesart cursus, elche Heyne aus vermeinten philologischen gründen allein verarf. Die stütze, welche man für die alte lesart und erkläng im Plinius gefunden zu haben meinte, entzieht hr. R. aus nreichenden gründen den auslegern, und zeigt, dass in der elle 18, 48 non pridem - plaustraratrum des letzte wort bloss

<sup>7)</sup> Sub calcem dissertationis: De nostrae aetatis indole et condine rerum rusticarum et de optimo agricolationem rationalem propandi modo. Vratislaviae 1812.

eine leere und grundlose vermuthung von Hardouin ist. Dem in dem ganzen capitel sei gar nicht vom ganzen pfluge, sonden allein von einem theile desselben, dem pflugschaar und dessen verschiedener gestalt die rede. Daher er auch mit weit grösse rer wahrscheinlichkeit die verschiedenen lesarten der handschriften dahin ändert, dass er planaratri liest, und darunter den schascipslug versteht. Die räder, rotulae, sinden sonach an dem plagschaar gar nicht statt: daher schlägt er rutulos vor, welches er vet kleinen streichbrettern erklärt. . . Hätten wir von dem gebrauche des wortes rutulus mehr beweisstellen: so würde sich diese verbesserung noch evidenter haben machen lassen. Für rec. leidet sie keinen zweifel." Quamvis prolixiora haec sint tamen ea a Silligio neglecta blattis committere nolui, quod et acute disputata sunt et quantum ad offensionis caussas ver sunt. Verumne sit quod Richtsteigius coniecit planaratri, he in medio relinquendum: nihilo vero deterius est nunc recepto planarati, cuius vocis ratio ne iustam quidem explicationem habet Erat quum putarem in scriptura codd. factam aliquam esse litte rarum metathesin, ut vox a pala composita esset; continuo esis Plinius subiungit: cuspis efficiem palae habet. Sed et hoc incertum. Certissimum vero rutulos, si quod de rotarum usu adnotatur, verum est, ut opinor, non infringendum Servii verbis, lectiones currus defendentis; "Currus autem dixit, propter morem provinciae suae, in qua aratra habent rotas, quibus iuvantur," quae ex ipsius loci Vergiliani ratione collecta videri possunt: quel an pariter sentiendum sit de Iunilii scholio ap. Suringar Hist cr. schol. Lat. T. II. p. 304, non decerno; is enim ad v. curus notavit: ,,Rotas; ideo currus, quod in Gallia aratra habent axes et rotas." Fortasse Plinii is loco iam tum corrupto usus est

XXXI, 2, 18. Ctesias tradit Siden vocari stagnum in India, in quo nihil innatet, omnia mergantur. Caelius apud net in Averno ait etiam folia subsidere, Varro aves, quae advolverint, emori. Contra in Africae lacu Apuscidamo omnia fluitant, nihil mergitur, item in Siciliae fonte Phinthia, ut Apion tradit Fontem Siciliae nomine Phinthiae dictum nemo veterum nevit: nam qui lexicis inseruerunt, hoc uno Plinii testimonio utuntur; ac si a Phintia, Siciliae urbe, ductum esset, aliam sine dubis formam prae se ferret. Ne multa: pro Phinthia legendum plinthia, quod quum coniectando assecutus essem, egregie confirmati vidi Senecae loco, in Harduini editione posthac inspecta allate, Quaest. nat. III, 25: Erat in Sicilia, est adhuc in Syria stagnum, in quo natant lateres, et mergi proiecta non possunt licet gravia sint.

XXXIII. Procem. init. Metalla nunc ipsaeque opes et rerum pretia dicentur, tellurem intus exquirente cura multiplici modo; quippe alibi divitiis foditur, quaerente vita aurum, argentum, electrum, aes, alibi deliciis gemmas et parletum digitorumque pigmenta, alibi temeritati ferrum] Bergkius Exercit. Plin. II.

p. III: "Locus corruptus, videturque scribendum: alibi deliciis parichem digitoremque, et verba gemmas et pigments pro glossemate sint habends. Sin tamen cui minus concinna videatur orațio his verbis omissis, certe scribendum: alibi deliciis parietum digitorumque gemmas et pigmenta. Vulgaris certe lectio vix ferenda. Nam fac, antiquitus delicatos homines digitos primores celoribus infecisse, nimis tamen obscure id significasset.Plinius." De corrupta voce digitorumque recte admonuit Bergkius. Leniore, epinor, medicina mendum tollitur scribendo oculorumque pro digitorumque, quae scriptura ad apices exacta a vulgata haud mulum discedit. Scilicet uno verbo Plinius illum pigmentorum ab-184 perstrinxit, quo mulieres adeo palpebras et supercilia ornaus caussa coloribus pingerent: qui luxuriae modus, a Medis trannumptus (v. Xenoph. Cyrop. 1, 3, 2, ubi v. Zeun.), nomine onoφαφή constat. Philostratus Epist. 40: ὀφθαλμῶν δὲ ὑπογραφαί, ιαλ κομών προσθέσεις, καλ ζωγραφίαι παρειών και γειλέων βαφαί, ετὶ εί τι κομμωτικής φάρμακον, καὶ εί τι έκ φυκίον δελερον ανtog, έπανόρθωσις του ένδεους εύρέθη. Galenus Isagog. T. XIV. . 766. Kühn. postquam de medicamentis eculorum affectorum ocutus: όσα δε, inquit, πρός εύμορφίαν έπιχρίεται, ώς τα διά τάνδυκος καὶ ήδυχρόου, οἰκ ἰατρικῆς, ἀλλὰ καλλωπιστικῆς ἐστιν δια, ubi Galenus metallum, an plantam dixerit, nibil nunc quaeere refert. Vocem ὑπογραφή illustrat Dionysius Hal. libri deverditi fragmento ap. Boisson. Anecd. T. I. p. 413, quod oblirioni eripiendum: Περὶ τοῦ ὑπογράφειν τοὺς ὀφθαλμοὺς καὶ τὰ τρέφωπα (ούτως γάρ εύρηται άεὶ παρά τοῖς παλαιοῖς) λέγει Διονόσιος ὁ Άλικαρνασσεύς έν το περί χρήσεως Αντικών όνομάτων, ίτι την υπό είωθασιν οί παλαιοί πολλάκις και άντι της πρό έκειθέναι, ώς τὸ ύπειπεῖν άντὶ τοῦ προειπεῖν, καὶ ὑπάγειν άντὶ τοῦ τροάγειν, ούτως και τὸ ὑπογράφειν τοὺς ὀφθαλμοὺς ἡ τὸ πρόσωπον, αντί του προγράφειν. Adiicio obiter significari fortasse idem in his ex codem codice excerptis p. 411: Εν τῷ περὶ λέξεων Διονυσίου. - Φύσκη τὸ παχὺ έντερον, δ ιέγουσιν οἱ ἰδιῶται φούσκαν.

XXXIV, 6, 11. Teuca Illyriorum regina] Legendum esse Pouts, id quod nunc Silligius ex B. reposuit, olim monueram

Comm. de columna Maenia p. 15.

XXXVI, 5, 4. Satyri quatuor, ex quibus unus Liberum patrem palla velatum ulnis praefert, alter Liberam similiter] Miror talia a Silligio edi potuisse, quum ipse proponendo ulnis pro Veneris, quod absonum est, se rei quid esset vidisse proderet, et tamen id quod unice verum et ab ipsis codd. tantum non omnibus servatum est, negligeret. Etenim iam olim rem perspexerat Voelkelius wegführung der kunstwerke aus den eroberten ländern nach Rom p. 79. sq., probata lectione humeris pstendens spectari Bacchum barbatum palla velatum, quem vulgo Indicum vocant, humeris Satyri sustentatum, qualem opera artis

quaedam ab ipso landata ostendant: quibus nunc alia multa eiudem generis monumenta addi possunt. Nihil verius hae sententia, modo non archaeologus doctus addidisset, praefert sibi videri mutandum esse in perfert: qua non solum non opus mutatione, sed ipsa imaginis ratio obscuratur. Ea enim est einsmodi signe rum plerumque forma, ut Bacchus, sive itinere defessus sive vin oppressus, lente incedens anxilioque ministri sustinentis et proneventis egens exhibeatur: cui muneri Satyri designando praefat inservit. Quod vero Silligius ulnis scripsit, in eo egregie falsu est vir egregius, quum Calpurnii loco X. 28, quo Silenus Boo chum aut "gremio fovere aut resupinus ulais sustinere" dicitu, non intelligeret, de puero Baccho agi, qui Liberi patris nomine appellari nullo pacto potnit: atque quo minus eo modo Plisi verba accipiamus, obstant quae sequuntur alter Liberam similies. Ut nune non quaeram, quam Plinius Liberam intelligat, ut veru esse Calpurnii imaginem Sileni Bacchum puerum ulnis sustinenti vel una statua in Museo Parisiensi servata docere potest, in la hand minus verum est, Liberam quamcunque a Satyro ulnis 🕶 tentatam a veterum arte et ingenio prorsus abhorruisse.

Giessen.

F. Osama.

# 11. Nachträge und berichtigungen zu bd. VI.

τυχην καρασοκώ, das φίλαι aus πάλαι entstanden sein? A. Nauck.
In dem ersten verse des Aeschylus s. 609 ist mir, ich weiss nickt wie, λοιμός in die Feder geflossen, während ich lues, wie die feminimund das über die νόσοι bemerkte zeigen, durch νοῦσος įwiedergebe wollte. Dieses bitte ich zu setzen. Mein freund A. Nauck versucht eine

andere restitution:

(λοιμός πικρός) κενήν γνάθον μαργώσαν είς έθνη πέριξ Φέρων ἔπλησε, σώματ' εὐνάζων νεκρών.

F. W. S.

## XVIII.

### Zur kritik der griechischen bukoliker.

Bei meiner ausgabe der bukoliker in der Teubner'schen nmlung wurde mir für erläuterungen und rechtfertigungen von n verleger nur ein so spärlicher raum zugestanden (eine zeile f jede seite), dass ich es unthunlich fand darauf etwas erriessliches zu leisten, sondern lieber in dem vorworte das verechen gab in dem Philologus die rechtfertigung meiner recenn nachzuliefern. Unaufschiebbare andere arbeiten haben mich her abgehalten meine zusage zu erfüllen, und auch jetzt kann nur einen anfang damit machen, weil mir die arbeit unter a händen zu sehr angeschwollen ist. Namentlich wird aus a untersuchungen über den dialekt und den werth der textesellen wohl ein besonderes büchelchen werden müssen. In den genden mittheilungen habe ich deshalb alles ausgeschlossen, is des gründlicheren eingehens auf den dialekt nicht entbehren nn, und hinsichtlich der auctorität der handschriften mich zuchst nur auf die anerkannte thatsache gestützt, dass der Meolanensis K. die wichtigste quelle ist und nächstdem der Medias P. mit seiner sippe (9. W. c. l.).

Die unbequemen Ziegler'schen benennungen der handschrifi habe ich auf die praktischen chiffern bei Gaisford reducirt d zugleich die Ziegler'schen codices, welche bei Gaisford nicht

rkommen, nach demselben systeme bezeichnet, also:

Mediol. 1 = K. Mediol. 2 = A. Medic. = P. Medic. 16 = S.

Vat. A. = m. Vat. B. = h. Vat. C. = n.

Palat. = p. Reg. = r.

ch die collationen des Sanctamandus sind unter den Gaisford'ien bezeichnungen aufgeführt, soweit es thunlich war, also

Laur. = P. Ben. V. = V. Ben. R. = W. soweit die gemeinte collation nicht ausdrücklich bezeichnet ist, id bei den von Ziegler vollständig verglichenen handschriften seen collationen zu verstehen, sonst die bei Gaisford. Die

Philologus. VII. Jahrg. 3.

Gail'schen collationen sind mir leider noch nicht zugänglich geworden.

Uebrigens bin ich im folgenden über die gränzen einer bloasen erläuterung zu meiner textesrecension erheblich hinausgegangen. Ich habe sämmtliche stellen behandelt, die mir in der gestalt, wie sie die Ameis'sche ausgabe, die letzte vor der meinigen, gibt, einen einigermassen erheblichen zweifel lassen (abgesehen von dem dialekte). Es sind darunter viele, in welches meine ausgabe nicht von ihrer vorgängerin abweicht, weil mir die sache damals nicht klar genug war, um eine änderung in texte zu rechtfertigen; namentlich habe ich seit jener zeit gar manches durch sorgfältiges studium der scholien gewonnen, deren Pariser ausgabe früher von mir nur flüchtig benutzt werden konnte. Auch jetzt ist es keinesweges meine meinung, dass alle vorgebrachten verbesserungsvorschläge sicher genug seien, un die aufnahme in den text zu verdienen. Aber ich habe es mir nicht so bequem machen wollen, eine menge aufsteigender bederken stillschweigend zu unterdrücken und mich bei den hergebrachten unhaltbaren erklärungen und vertheidigungen zu beruhigen, sondern mit ängstlicher gewissenhaftigkeit nichts verschwiegen, was mir anstoss erregt. Wenn ich dann aber kühn genug gewesen bin, fast immer auch positive vorschläge vorzubringen, so liegt es in der natur der sache, dass diese nicht alle richtig oder gar evident sein werden; aber sie werden immer den nutzen haben andern den weg zu zeigen, den sie entweder verfolgen oder vermeiden müssen.

Sollte sich jemand über die menge der gegen die gewöhnliche überlieferung erhobenen bedenken wundern, so erinnre ich zunächst an die worte eines feinen kenners der bukoliker; Meineke in der praefatio: "sunt enim depravatissima haec carmina multoque graviores corruptelas subiisse videntur, quam plerique editores suspicati sunt." Ich mache ferner aufmerksam, dass der text auch der neueren ausgaben nicht selten die alte vulgata beibehalten hat, wo diese auf den schlechteren oder schlechtesten handschriften oder auf conjecturen der ersten herausgeber beruht, während die besseren quellen bald die richtige lesart bald spuren derselben geben; ferner dass auch die besten handschriften nur relativ gut, an und für sich aber nicht wenig corrumpirt sind.

Leider kann ich nicht wohl vermeiden, hier auch einige worte über die beurtheilung meiner ausgabe von hr. prof. Bergk zeitschr. f. aw. 1851 nr. 68. 69 zu sagen, weniger weil ich gegen dieselbe einer vertheidigung zu bedürfen glaube, als weil ich es für unrecht halte, durch stillschweigen eine derartige handhabung der kritik zu ermuthigen.

Hr. B. macht mir masslose vorwürfe darüber, dass ich der ausgabe gar keine bemerkungen über die neuerungen im texte beigegeben habe, indem er die entschuldigung der vorrede nicht gelten lässt. Ich übergehe die verschiedenen hyperbeln und frage nur: warum verschweigt hr. B., dass ich in der vorrede versprochen habe, die erforderlichen rechtfertigungen nachzuliefern? Er erklärt ja selbst, dass er gegen einen nackten text nichts zu erinnern habe, wenn eine grössere ausgabe daneben die rechtfertigung gebe. Sollte es denn einen wesentlichen unterschied machen, wenn diese in einer leichtzugänglichen zeitschrift zu finden ist?

Man kann leicht denken, dass ich der behandlung des dialektes eine besondere aufmerksamkeit geschenkt habe, und es ist dies auch im vorworte angedeutet. Schon längst hatten verdienstvolle freunde der bukoliker, namentlich Ameis und Fritzsche, den dringenden wunsch ausgesprochen, dass ich mich einer bearbeitung des dialektes der bukoliker unterziehen möge. Man sollte meinen, auch hr. B. habe einige veranlassung gehabt sich zu unterrichten, wie sich der dialekt unter meinen händen gestaltet habe, und als recensent dem publikum gegenüber die verpflichtung auskunft über diese seite meiner bearbeitung zu geben. Aber nicht ein wort über die lösung einer aufgabe, welche ohne zweifel bei den bukolikern eine der schwierigsten ist.

Ebensowenig ist das bestreben meiner textesrecension den text auf die besten quellen zu begründen, gewürdigt oder auch nur erwähnt. Dagegen verweilt hr. B. mit besonderer vorliebe bei dem vorwurfe grosser kühnheit und willkührlichkeit in der aufnahme eigener conjecturen und führt als belege achtzehn stellen vor, indem er sich fast immer begnügt meinen text mit der vul-

gata zusammen zu stellen. So

,, ΧΧΙ, 16. Α. πάντ' έδόκει τήνοις ά γαρ πενία σφας έτήρει. vulg. πάντ' εδόκει τήνας άγρας πενία σφιν εταίρα." Da kein wort weiter hinzugefügt wird, soll und muss jeder leser glauben, meine abweichungen von der vulgata seien lauter eigene, willkührliche conjecturen. Wie verhält es sich in wahrheit? Es ist rein unglaublich. Throis ist in allen handschriften ausser 11., der jüngsten und schlechtesten, ist auch von den meisten kritikern seit Reiske als das richtige anerkannt und u. a. von Reiske, Brunck, Meineke aufgenommen. Ferner ist opag oder σφάς in allen handschriften (nur in Vat. E. mit w a sec. man.) und Ald. Call., sodass ich nur den accent geändert habe. Dann haben alle handschriften nebst Ald. ἄγρα (zuerst Call. ἄγρας), und dieses ist bereits von Reiske in ά γάρ emendirt. Endlich die vulgata éraica erscheint zuerst in der luntina; sonst haben die besseren quellen έταίρη, έτέρη (woraus ich έτήρει gemacht habe), die schlechteren έταίρους. Aber nicht genug. Ich hatte meine emendation der stelle bereits a. 1841 publicirt (etwa gleichzeitig auch Ameis), und sie ist seitdem vor meiner ausgabe in die von Ziegler und Ameis aufgenommen. Und freilich ist kaum zu besorgen, dass irgend ein anderer kritiker ausser hr. B. sie nicht für evident halten sollte, wenn er die handschriftliche überlieferung, den sinn der stelle und die von mir angezogene parallelstelle Anth. Pal. IX, 654 τοῦσδε γάρ ἐστι φύλαξ ἔμπεδος ἡ πενίη mit einigem nachdenken zusammenhält. Hr. B., welcher diese stelle als einen beleg für meine willkührlichkeit anführt, hätte nicht leicht einen stärkeren beweis für die gränzenlose leichtfertigkeit seiner kritik geben können. Freilich ist es bei dem besten willen kaum möglich nur diese zu erkennen und zu glauben, dass hr. B. von dem ganzen angegebenen thatbestande wirklich gar nichts gewusst habe. Doch sehen wir weiter.

"XXVIII, 6. κάντιφίλεις έγω für κάντιφιλήσομαι." Es wird wieder verschwiegen, dass sämmtliche handschriften κάντιφιλήσω haben und die vulgata nur als eine metrische conjectur des Calliergus erscheint, über deren unangemessenen sinn ich hier nicht

sprechen will.

"Bion II, 5. A. Σκύριον ον Αυκίδα ζαλώμενος άδες έρωτα.

vulg. Σκύριον ( $\tilde{\omega}$ ) Αυκίδα ζαλῶν (ζαλῶ) μελος, ἀδὺν ἔρωτα." So hr. B., woraus niemand erkennen wird, dass das eingeschebene  $\tilde{\omega}$  und ζαλῶν statt ζαλῶ nur conjecturen sind und dass die zuverlässigeren quellen άδὺς haben.

"XII, 12. Θείω für οΐω." Nämlich dieses ist nur conjectur

yon Meineke, während die überlieferte lesart δοιώ ist.

"XV, 15. προαθρεῖν für πρώαν θην." Vielmehr für πρόαν θην in K. all., und zwar nicht nach meiner conjectur, sondern nach Seidler.

"XXV, 201. πάντας γὰς πίση τις ἐπικλύζων ποταμὸς ὡς, wie hr. A. schreibt, dürfte schwerlich das rechte treffen." Die quellen haben corrupt πεισῆας oder πισῆας, und so vulg. Meineke hat πεδιῆας conjicirt; meine änderung ist mindestens eben so leicht und, wie mich dünkt, dem sinne nach probabler. Was

sollte ich denn eigentlich in den text nehmen?

"XXV, 203 noch weniger (sc. dürfte das rechte treffen) εήτλητα für ἄτλητα. Hr. A. hätte doch wohl vermuthen können, dass Hermann und Meineke ihre guten gründe hatten nicht dieses, sondern δύστλητα zu schreiben." Eine wunderliche art der kritik! Woher weiss denn hr. B., dass jene männer auch au die änderung εήτλητα gedacht, aber die andere vorgezogen keben? Und wenn wirklich, ist etwa hr. B. niemals von ihren ausichten abgewichen? Uebrigens ist ναῖον εήτλητα augenscheinlich eine leichtere änderung des überlieferten εαῖον ἄτλητα als εαῖον δύστλητα.

"Andere veränderungen sind zwar scheinbar sehr gering, aber doch nicht minder willkührlich. Theocr. XXV, 276 las man histor

ένθα μοι άθανάτων τις έπὶ φρεσὶ θηκε νοησαι.

War hier etwas zu ändern, so hätte man ἐνὶ φοεσὶ erwartes können; hr. A. schreibt ἔνθεν μὶ ἀθ. offenbar nur, weil die hand hriften bei Ziegler ἔνθεν μοι und ἔνθεν μιν darbieten. Aber zs für handschriften!"

Was für unkenntniss des kritischen apparates! iter den Ziegler'schen handschriften Vat. A. C. E. ist Vat. A., elche Erder por hat, die älteste von allen handschriften des Theoit und in diesem gedichte, welches alle besseren nicht enthaln, unzweifelhaft auch die beste. Die beiden anderen, welche θ' έμιν haben (nicht ένθεν μιν) sind wenigstens nicht schlechr als die übrigen bekannten codices dieser idylle. Auch diese ben ἐνθ' ἐμὶν oder ἔνθέ μιν; nur 4., woraus keine variante merkt wird, hat vielleicht ἔνθα μοι wie Call. und das lemma Scholl. M. Aber die erklärung in diesen erda, over zeugt eder für erder. Hiernach habe ich nun die lesart der besten ndschrift aufgenommen, nur mit der richtigeren orthographie θεν μ' άθανάτων (auch ένθ' έμιν konnte leicht aus ένθεν μ' rderbt werden). Das nennt nun hr. B. eine willkührliche än rung und hätte weniger dagegen zu erinnern gehabt, wenn ı die allbekannte homerische formel έπὶ φρεσὶ θηκε ohne alle ranlassung wegcorrigirt hätte!!

,XVI, 68. δίζημαι δ' δτινι θνατῶν offenbar auch nur aus spect vor den handschriften." Seit Brunck las man δ' φ κεν is corrigirten handschriften, wofür Meineke die alte vulgata δè νι hergestellt hat. Aber die besten handschriften K. P. all. ben δ' φτινι, die Iuntina, eine höchst werthvolle quelle, δ' δ νι. Dieses letztere, worauf sichtlich alle varianten zurückwein, war von mir a. 1841 als das richtige empfohlen, aber schon üher von Gail aufgenommen und ist auch von Ameis in den kt gesetzt. Das wäre also nach hr. B. wieder eine meiner ilkührlichkeiten. Und was für seltsame begriffe von kritik, enn mir der respect vor den handschriften zum vorwurf geacht wird, nämlich vor den besten und wo diese untadelhafte sarten liefern!

Die andere hälfte der belegstellen übergehe ich jetzt, weil bei ihnen mich weitläuftiger auslassen müsste (über 11, 146 unt.); aber auch bei ihnen hat hr. B. dieselbe taktik gebraucht, rch zusammenhaltung meiner schreibung mit der vulgata den auben zu erregen, als seien meine starken abweichungen von eser willkührliche conjecturen, auch wo ich mich gerade an die erlieferung der besseren quellen angeschlossen habe. Welche zeichnung dieses verfahren verdiene, kann nicht zweifelbaft in, und selbst die von hr. B. bewiesene unkunde hinsichtlichs kritischen apparates kann nur in geringem masse zur enthuldigung dienen.

Mit meiner kühnheit in der aufnahme eigener conjecturen ntrastirt nach hr. B. seltsam die zaghaftigkeit, welche ich in r aufnahme fremder verbesserungen zeigen soll. Ueber die se stelle, welche als beleg angeführt wird, werde ich zu seiner zeit reden. Dass aber hr. B. wenig fremde conjecturen in meinem texte gefunden hat, ist freilich nicht zu verwundern, da er auch in der recension, sicherlich nur aus unkenntaiss und flüchtigkeit, eine menge von aufgenommenen emendationen anderer für meine conjectur ausgibt, nämlich: XXIII, 10 ὀπιπτεύηα Ernesti, XXI, 16 ἀ γὰρ Reiske, XV, 15 προαθρεῖν Seidler, XIV, 38 δάκρυσι Wordsworth, XXIV, 39 ἄπερ Briggs, XXV, 76 κοι παρεόντος Briggs. Selbst ἡμίθεοι XIII, 69, die lesart der besten handschrift K. (bei Gaisford) ist mir als conjectur angerechset.

"Nicht einmal eine vollständige sammlung der bukoliker bie tet hr. Ahrens' ausgabe dar. Bei Theokrit ist das XXX gedickt sis vengor Adorus ohne weiteres ausgelassen, obwohl es sich in den handschriften des dichters findet." So hr. B., indem er gänzlich ignorirt, dass schon Meineke das klägliche machwerk, welches sich nur in ein paar der allerjüngsten handschriften findet, als unnützen ballast ausgeworfen hat. Alph. Hecker hat gerade umgekehrt dem hr. B. einen vorwurf daraus gemacht, dass er es nicht unter die Anacreontea aufgenommen babe, we

hin es offenbar gehöre.

Das angeführte wird hinreichend klar machen, welches mass von sachkunde, gewissenhaftigkeit, wahrhaftigkeit und gerechtigkeit in der kritik des hr. Bergk zu finden sei, und um die ärsserungen desselben in dem epiloge nach ihrem wahren werthe würdigen zu lassen, namentlich folgende: "Wie gern hätte ich mich anerkennend über hr. A.'s arbeit geäussert" und "dass ich übrigens mich mit möglichster schonung ausgesprochen habe, wird jeder, der sich die mühe nimmt die sache selbst zu prüfen, einräumen." Die befürchtungen, welche hr. B. zugleich auf grund des Terentianischen veritas odium parit ausspricht sind sehr wenig am platze, weil es sich bei seiner recension nur un die folgen des gegentheils der veritas handeln kann; aber der spruch muss mir wohl ins gedächtniss rufen, dass hr. B. seit der zeit, wo ich in einer kritik seiner Poëtae Lyrici unter freundlichster anerkennung der guten seiten des werkes verschieden rügen ausgesprochen hatte, deren richtigkeit nunmehr von ihn selbst durch die verbesserte weise der zweiten bearbeitung ar erkannt ist - dass von jener zeit an hr. B. wiederholte gele genheit gesucht hat mich seinen unwillen fühlen zu lassen.

#### Idyll. I.

Vs. 6. Der genitiv χιμάρω, welchen Ameis aus K. h. sufgenommen hat, scheint auch mir jetzt der theokritischen ausdrucksweise mehr zu entsprechen als der dativ χιμάρφ.

Vs. 9. Man betrachtet οἴιδα als eine poetische dehnung aus ὅἴδα für ὄϊν. Aber nicht allein sind die ähnlichen beispiele der dehnung, z. b. bei Meineke Del. Anth. p. 233, sehr zweifelhaft, sondern es ist auch ὅἴδα, woraus man οἴιδα entstehen lässt,

eine nur fingirte und ganz barbarische form. Ohne zweisel ist oλίδα zu schreiben und ολίς für ein hypokoristisches paragogon von ols zu halten wie ἀμνίς V, 3. 139, VIII, 35 von ἀμνός, vgl. EM. 48, 46. 84, 16. Andere  $\tilde{\alpha}\pi\alpha\xi$   $\lambda\epsilon\gamma\delta\mu\epsilon\nu\alpha$  der art sind  $\alpha\varrho\tilde{\beta}\nu$ λίς = ἀρβύλη VII, 26, χαμευνίς = χαμεύνη VII, 133, ὀροδαμνίς = ἀρόδαμνος 138, ἐρωτίς liebchen = ἔρως IV, 59.

Vs. 11. Für das unpasssende activum άξεῖς ist seit Valckenaer aus h. n. H. P. V. as aufgenommen. Aber diese sämtlichen handschriften gehören zu den starkcorrigirten und es liegt der verdacht nahe, dass åξη nur ein besserungsversuch sei. Genauere prüfung zeigt auch, dass der dichter nicht so geschrieben haben kann. Die responsion der verse 4-6 und 9-11 erscheint nämlich auch hinsichtlich der gehrauchten verba sehr sorg-

fältig ausgearbeitet:

4-6: αἴκα ἔλη - - λαψη - αἴκα δὲ λάβη - - καταρρεῖ 9-11: αίκα άγωνται - λαψη - αί δέ κ' άρέσκη λαβείν -? In den mittleren gliedern ist immer λαμβάνω gebraucht, dagegen in den äussern mit den ausdrücken gewechselt. Der zweimalige gebrauch von ἄγομαι würde nicht zu dem sonst beobachteten gesetze passen. Das richtige wort hat sich, wie nicht selten, in der interpretation der scholien erhalten: ἀξεῖς, λαβών οἴσεις, τουτέστιν έν τη φόη τα δευτερεία των Μουσων έξεις. Sehr leicht wurde έξεις wegen des vorhergehenden ἄγωνται in άξεις verderbt. Man vergleiche übrigens Plutarch. Dion. c. 54 ἐλπίσας τὴν Σιπελίαν άθλον έξειν.

Auch die worte őir voregor halte ich bei genauer erwägung des gedankens für corrumpirt, weiss aber keine leichtere verbes-

serung vorzuschlagen.

Vs. 13. In den Emendationes Theocriteae habe ich behauptet, dass dieser vers aus V, 101 interpolirt sei. Unter den vorgebrachten gründen muss ich den von der bedeutung des ώς hergenommenen fallen lassen; denn durch die Alansinische inschrift C. I. nr. 5594 ist jetzt ein sicilisches ws mit der bedeutung wo vollkommen gesichert und nicht allein hier und V, 101 (wo dann auch die emendation von Heinsius αί τε μυρίκαι richtig ist), sondern auch V, 103 anzuerkennen. Aber die andern gründe für die unechtheit des verses bleiben bestehen. G. Hermann hat mir einmal brieflich eingewandt, die natur der bukolischen poesie dulde nicht die nackte ortsbezeichnung durch τείδε, sondern verlange weitere ausmalung; aber ganz ähnlich ist das schlichte க்∂s in der aufforderung V, 44.

Vs. 19. In den Emendd. habe ich die bestbeglaubigte lesart άλγε' ἄειδες gerechtfertigt, aber als präsens, wo dann nach Dial. Dor. p. 30 richtiger asides zu schreiben. Ameis hat asides als präteritum gefasst und für  $\delta \dot{\eta}$ , welches in P. und dessen familie fehlt, aus S. und h. marg. nore aufgenommen, offenbar nur eine emendation zur ergänzung der lücke. Das präsens asides wird auch

emplesson merts Vergi's materialising dies. V. 11 dales hade, merts that it, wie definition extense i am 25-df p. 3-df gut lo north, endies merts was merts and watering them. J. J. and they residenting the source. Tenanty in some time perfection largest.

And print these near meder made of an law material es it and print these near sectional in the material value van expense expense expense the enter excitating the same interest of the expense of the ex

Fr. 24. Die sunnammen Lauteufs von F. C. Manhine ist seine genenius, 13th Alastin state Alasticane Birm. Per. 169, 478 Fr. 25. D. und zu V. Die.

Vi. 24. Pier stremiëjere, ist ertemijerem in L., mor' dpilperu, in K. mat a. pr. man., mat so hat auch der scholiast go lesen, welcher durch lies seine; statigen erkliet. Des prisess let personaler, du es eine sehon bewährte eigenschaft der ziege letzeichnet; das j hat sich aus dem vorhergehenden apzügen ein geschlichen.

Ve. 27. Kussisum zeziescumu adei zego interpretirt un enen inductum, violitum, mit wacht gebohnt, ausgegausen. Wie uningulore dienen sinn haben konne, ist schwer begreiflich. Dem ni.i.(m. gunz dem deutschen spülen entsprechend, bezeichnet überall die bewegung einer flüssigkeit, bei welcher diese den bespälten gegenstand wieder verlässt. Häufig ist damit eine reinigung dennalhen verhunden, wie in zhizer exampa Cyrop. 1, 3, 9, 4 สพร์),แท หนานหมินไล Arist. Pax. 843 (die erklärung mit Wasser & fullan int fulnch; und in dem medicinischen gebrauche von zlife, κ). υπτήψ, κλύσμα etc. Für die bezweifelte bedeutung lässt sich nur unführen Henych. xexornzat, meniocozat, xextvorat, vgl hιμκωνή σιι, διακλαυσαι (Phay. διακαυσαι) από του κωνήσει, hung lost nlong χρίσαι, und Phot. κωνήσαι, περιενεγκείν, διακαυσαι, wo διακλύσαι vermuthet ist. Aber es ist noch wenige glaublich, dann joner noltname gebrauch des κλύζω in die alltägliche rede der grammatiker übergegangen sein sollte. Der setürlichete aundruck in der theokritischen stelle würde xayowurde neln, dan die neholien zur erklärung gebrauchen oder das synenyma άληλημηθέον, wodurch Scholl. H. K. M. glossiren, vgl-Theophr. II. N. D. 4. τορνεύεσθαι δε έξ αυτής (της τερμίσθου) uit u it i uit g thibinyaione, oute hulg, is gea gratamat uboe ent κοροιμένος, λομιβάρνον δε τό έγκαρδιον δείν και άλεί φε εν το ξύλον. uften july riegulter met michlior auf nehartepor. Dass aber in

der interpretation κεχρισμένον gerade die echte lesart erhalten ist, wie in έξεις vs. 11, ist mir um so wahrscheinlicher, da die Calliergiana κεκλισμένον hat; κ und χ, λ und ρ werden sehr häufig verwechselt. Auch in den glossen des Hesychius und Photius werden κέκλυσται, διακαύσαι aus κέχρισται, διαχρίσαι verderbt sein.

Vs. 30. Für das wunderliche κεκονιμένον haben drei der besten handschriften des EM. 330, 33 κεκολλημένον, wozu auch die glosse συμπεπλεγμένον in Vat. 3 gut passt. Hecker im Philologus V p. 416 hat danach glücklich κισσός έλιγούσω κεκομημένος hergestellt unter vergleichung von Callimach. h. Dian. 41 όρος κεκομημένον ύλη. Gewöhnlicher ist in demselben sinne das activum χομάω; aber κεχόμημαι ist nicht von diesem, sondern von κομέσμαι herzuleiten, welches auch Theokrit IV, 57 gebraucht hat: έν γὰρ όρει ράμνοι τε καὶ ἀσπάλαθοι κομέσνται. Denn so ist aus dem werthvollen Codex 9, herzustellen, da das distrahirte χομόωντι, wie ich zu seiner zeit zeigen werde, nicht zu dem dialekte der idylle passt. Mit κομέσμαι = κομάω vergleiche man οἰστρέομαι = οἰστράω. - Ελίγουσος wurde von einigen als die blüthe des epheu gefasst, s. Suid. Zonar. Scholl. a. x., aber richtiger hat man die blumen des helichrysos zu verstehen (Hesych. έλίχουσος — τὸ ἄνθος τῆς έλιχούσου βοτάτης), welche in phantastischer arabeske dem epheu zugegeben war. So hat es auch gewiss der scholiast genommen, welcher das folgende interpretirt: ή δε του κισσού ελιξ είλειται άγαλλομένη τῷ ο ἰκείω καρπῷ τῷ κρυκόεντι.

Es sind also am becher zweierlei epheuguirlanden, einmal epheu mit helichrysosblüthen, zweitens epheu mit der eigenen goldgelben frucht (ελιξ ist nicht speciell die dritte art des epheu, sondern allgemein epheuranken); άδὲ — ελιξ ist anderer epheu. Aber wo ist dieser zweite epheu? Sehr gefällig ist statt des unklaren κατ αὐτόν von Greverus κάτωθεν vermuthet, wodurch alles deutlich wird: ὕψοθι περὶ χείλη epheu mit helichrysosblüthe, κάτωθεν um den fuss epheu mit eigener frucht, ἔντοσθεν zwischen beiden guirlanden verschiedene vorstellungen. Will man κατ αὐτὸν halten, so muss man wenigstens interpretiren ihm gegenüber.

Vs. 32. Valckenaers accentuation γυνά, τὶ θεῶν δαίδαλμα scheint doch richtiger als die nach Buttmanns meinung A. Gr. lp. 64 wieder eingeführte γυνά τι. Das τὶ verhält sich hier ebenso, als wenn es ganz an der spitze des satzes steht, wie in τὶ φημι Soph. Trach. 865, vgl. Meineke in ed. Teubn. 1825, ferner XV, 145. Πραξινόα τὶ χρῆμα σοφώτερον ὰ θήλεια nach Adert's richtiger besserung, Soph. Ant. 159 χωρεῖ, τινὰ δὴ μῆτιν ἐρέσσων.

Vs. 39. Τοῖς μέτα erklärt Schäfer durch praeter hos, indem er XVII, 84. XXV, 129 vergleicht. Aber der natürliche ausdruck verlangt doch den accusativ, wie die scholien zu vs.

45 μετὰ τὸν γέροττα sagen, und diesen scheint daher Bergk in der recension meiner ausgabe richtig herzustellen 1). Jedech verlangt der dialekt τως, nicht τοὺς wie hr. B. schreibt, sul jene änderung ist anch leichter, da überall und anch in den handschriften des Theokrit ou und ω hänfig verwechselt werden. So haben XV, 51 alle codices γετοίμεθα statt γετώμεθα, XV, 142 Πελασγοί statt des von mir bergestellten Πελασγώ, vgl. V, 49. XI, 4 (wo ἀνθυώπως zu lesen) und unten zu I, 85; umgekeht haben fast alle quellen I, 23 πωμετικός für ποιμ., ein theil de handschriften VIII, 66 κωμάσθαι für χοιμ., XV, 1 Γοργώ für Γοργοί.

Vs. 46. Das corrigirte πυρταίαις lässt sich am leichteste in πυρραίαις besseren: πυρραίος ist dann ein paragogen von πυρροίς wie έρυθραίος, πιρραίος, πελιδιαίος, πελλαίος von den aljectiven der farbe έρυθρός u. s. w., vgl. Lobeck Parall. p. 319. Die scholien zu vs. 45 erklären durch πυρσαίς ήδη, πεπείρος δηλοιότι, wonach πυραίς in Scholl. E. N. zu corrigiren ist. Is dem pariser codex M = 10 sind die beiden ersten silben von σταφυλαίσι als lang bezeichnet, s. Dübn. ad Scholl., was af eine lesart πυρραίς σταφυλαίσι deutet.

Vs. 51. Meine in den Emendd gegebene erklärung von άκράτιστος als frühstück hatte schon G. Hermann ztschr. f. aw. 1837 pr. 27 und die von ἐπὶ ξηροίσι Greverus vorgebracht. Id zweisle aber jetzt daran, dass έπὶ ξηροίς καθίζει dem deutsches ins trockne d. h. in sicherheit bringen entspreche. Der ausdruck ist ohne zweisel von der schifffahrt hergenommen, und hier sinde ich nur solche entsprechende phrasen, mit ξηρός, durch welche ein unwillkommenes festsitzen der schiffe bezeichnet wird, wie Thucyd. I, 109 rac rave ent rov Engov enotines, VIII, 105 etis σαν τὰς καύς ἐπὶ τὸ ξιρόν, Polyb. 20, 5, 7 ἐκάθισαν πρὸς τὸ ξηρον αί νηες, Diod. 11, 77 των δε νεων άσνω καθιζουσών επ ξηράν την γην. Und wie in den letzten stellen bezeichnet xabiζειν auch sonst immer ein solches hinsitzen, z. b. Polyb. 1, 39,3 καθισάντων των πλοίων έν τοῖς βραγέσι, vgl. 1, 47, 5, Strah. 2 p. 157. Alm. Im übertragenen gebrauche muss dieses intransitive xabilim šnì ξηρὸν d. i. stranden etwa denselben sinn haben wie καυαγεύ scheitern, nämlich misslingen, schaden leiden, verungkücken. So ist auch zu verstehen Auth. Pal. XII, 145 ὁ γὰρ πάρος εἰς κυν ήμων μόχθος έπὶ ξηφοίς έκκέχυτ' αίγιαλοῖς (viell. αίγιαλου nach dem homerischen έπὶ ξερὸν ηπείροιο), die bemühung ist gescheitert Die theokritische stelle wird man also interpretiren "bevor er de frühstück hat scheitern lassen" oder mit einem andern bilde "beset er das frühstück zu wasser gemacht hat." Ueber aupariorog oder richtiger ἀχρατιστός frühstück s. Emendd.

1) Hr. B. sagt "für τοις δὲ μετά war nothwendig zu verbessers τους δὲ μετά, denn hier beginnt die beschreibung des zweiten feldes." Als wenn über diesen sinn der stelle der geringste zweifel gewesen wärt!

Für  $\xi\eta\varrho\varrho\tilde{\iota}\sigma\iota$  hat Siebelis, wie ich aus Ameis sehe,  $\xi\eta\varrho\varrho\tilde{\iota}\sigma$  vorgeschlagen. Die verwechselung dieser endungen ist sehr gewöhnlich, z. b. VI, 11, und der singular wird durch die meisten obigen stellen empfohlen. Aber für  $\xi\eta\varrho\varrho\tilde{\iota}\varsigma$  spricht doch die stelle der anthologie nebst der analogie von  $\tau\dot{\alpha}$   $\beta\varrho\alpha\chi\dot{\epsilon}\alpha$ , und ich bin zu rasch gewesen die emendation aufzunehmen.

Vs 52. Für ἀνθερίχεσσι hat K. ἀνθερίχοισι, was aufzunehmen ist, da es durch das ausdrückliche zeugniss des Eustathius Il. 1206, 11 vgl. 100, 17 und die nachahmung des Longus Past. I p. 12 bestätigt wird.

Vs. 56. Die lesung des verses ist sehr zweiselhaft, Δίολικον ist nur in P., bei Hesychius s. v. und als variante in den scholien, während alle andern quellen αἰπολικον zu haben scheinen. Für θάημα ist bei Hesychius θέαμα in P. (W. bei Wart.) θαῦμα, Vat. 4 θάῦμα; für das zweite τι hat P. τοι, h. τι. Zunächst ist nun θάημα unmöglich, weil die erste silbe des wortes lang ist, das attische θέαμα aber gegen den dialekt; die vergleichung der varianten zeigt, dass der dichter θᾶμα geschrieben hat, welches die echte dorische form für θέαμα sein musste, wie θάσασθαι für θεάσασθαι (dieses haben II, 72 irrthümlich gerade die besten handschriften), θατήρ für θεατής s. Dial. Dor. p. 342. Wie hier θαῦμα für θᾶμα, so hat P. V, 89 παρελαῦντα für παρελᾶντα. Um aber den vers herzustellen ist τι in τοι zu verwandeln; beide wörtchen sind an unzähligen stellen verwechselt.

Die lesart Αἰολικὸν, seit Winterton vorgezogen, kann nur in dem nachfolgenden Καλυδώνιος eine stütze finden, insofern nach Thucydides III, 102 Kalydon ehemals Αἰολίς genannt wurde; aber es wird sich zeigen, dass dieses Καλυδώνιος selbst sehr bedenklich ist. Dagegen sehe ich nicht, was sich gegen αἰπολικὸν θᾶμα d. i. θέαμα erinnern liesse; der becher heisst eine augenweide, ein wunderwerk (vgl. τὰ ἐπτὰ θεάματα) für hirten, wie ja der αἰπόλος selbst sich von ihm so hat bezaubern lassen, dass er ihn um theuren preis kaufte.

Das verbum ἀτύξαι nehmen Wüstemann und Ameis Adnott. p. 4 (nicht mehr in der ausgabe) für den infinitiv, ohne das xs zu rechtfertigen oder zu ändern. Ebenso fasste es schon ein scholiast, welcher durch ἐκπλῆξαι δυνάμενον erklärt. Auch die erste erklärung der scholien "ῆγονν θαῦμα (Dübn. richtig θέαμα) οἶον αἰπόλος ἀν θαυμάση διὰ τὸ κάλλος" deutet auf abweichende lesarten für κε und τυ; denn offenbar bezieht sich θαυμάση auf ἀτύξαι und der interpret hat αἰπολικὸν θυμὸν verbunden. Und in wahrheit liegt in der ausdrucksweise der vulgata etwas fehlerhaftes, welches in der übersetzung "quod miraculum animum tuum obstupefaciat" durch das zugefügte quod vertuscht ist. Ohne τέρας, synonym mit θᾶμα, würde sich das asyndeton al-

lerdings ertragen lassen ,, αἰπολικόν τοι θᾶμα· δεινῶς κέ τυ θυμόν ἀτύξαι" vgl. XXIV, 136.

Hiernach glaube ich für den vers folgende herstellung vor

schlagen zu dürfen:

αἰπολικόν τοι θᾶμα τέρας τέ τι θυμόν ἀτύξαι.

"traun eine augenweide für hirten und ein wunderwerk den geist

(natürlich eines hirten) zu entzücken."

Vs. 57. Πορθμεύς ist nach seinem etymon und nach der ausdrücklichen erklärung bei Eustath. Od. 1888, 9 ὁ διὰ πορθμού, δ έστι στενού πόρου θαλάσσης, τούς περαιουμένους άγων (aber auch über einen fluss oder see). αλλως γάρ οἱ διὰ μακρᾶς θαλάσσης στέλλοντές τινας οὐκ ᾶν πορθμητς λέγοιντο. Der πορθμευς Καλυδώνιος müsste demnach, da Kalydon nicht am meere liegt, strenggenommen ein fährmann über den fluss Euenos sein. oder wenn man einen dreisten gebrauch von Καλυδώνιος statt Aizológ zugesteht, ein fährmann über den Korinthischen meerbusen; im letzteren sinne verstehen die scholien. Aber wie könnte der dichter fingiren, dass der Sicilische ziegenhirt mit solch einem Kalydonischen oder Aetolischen πορθμεύς zusammengekom men sei? Man hat deshalb gegen Eustathius und gegen den allein üblichen gebrauch πορθμεύς hier in dem sinne von ναύτης Indess auch ein schiffer aus der binnenstadt Kalydon oder aus Actolien, von dessen schifffahrt wenig bekannt ist, bildet auf der Sicilischen scene eine seltsame erscheinung.

Aber die scholien erwähnen noch eine andere lesart Kalvδνίφ, welche sie verdammen, weil die Κάλυδναι bei Kos lägen. Vielmehr dient gerade dies zu ihrer empfehlung. Es ist nicht zu verwundern, wenn der dichter hier und da erinnerungen an die localitäten seiner geburtsinsel Kos hat einfliessen lassen Ausser Id. VII, worüber besonders zu reden, gehört dahin in Id. II der Myndier Delphis aus Myndos in der nachbarschaft von Kos, während der Αφαιστος Λιπαραΐος vs. 133 die scene nach Sicilien versetzt, vielleicht Στομάλιμτον IV, 23, da in Kos eine Κώμη Στομαλίμνη war nach Strab. XIV p. 457, endlich hier der πορθμεύς Καλύδνιος, alterthümlich für Καλύμνιος. Dieser kan nun auch als eigentlicher πορθμεύς gefasst werden, der über den πορθμός zwischen Kos und Kalymna fuhr. Wenn der dichter mit einem solchen den sicilischen ziegenhirten zusammentreffen lässt, so ist das allerdings eine poetische freiheit, die aber in der erinnerung an irgend ein factisches verhältniss ihre veranlassung haben mag.

Natürlich verlangt  $K\alpha\lambda\nu\delta r i \phi$ , dass für  $\pi o \varrho \partial \mu e i$  nunmehr  $\pi o \varrho \partial \mu \tilde{\eta} \iota$  gelesen werde. Gerade die beste handschrift K. bietet aber  $\pi o \varrho \partial \mu \tilde{\eta}$  oder nach Gaisford  $\pi o \varrho \partial \mu \tilde{\eta}$ , und es kann auch dies als ein zeugniss für  $K\alpha\lambda\nu\delta r i \phi$  betrachtet werden.

Vs. 59. Mit recht haben Boissonade und Ziegler statt οὐδί τί πα die alte vulgata οὐδὸ τί πω wiederhergestellt, welche

gleichmäsig durch die fast einstimmige auctorität der quellen, durch den sinn und durch die nachahmung des Virgilius Ecl. 3, 43 necdum illis labra admovi geschützt wird; οὐδέ τί πα wäre = οὐδέ τί πως.

Vs. 60. Wie Ameis, welcher mit Fritzsche xai aufgenommen hat (vulg. xer), den satz als wunsch fassen kann, ist mir nicht verständlich; übrigens s. unt. zu II, 118.

Vs. 62. Die handschriften und scholien zeigen auch hier eine alte divergenz der lesart, φθονέω und κερτομέω. Meineke und Ameis haben dieses mit recht vorgezogen, aber nicht richtia κούτοι κερτομέω mit dem corrigirten codex S. geschrieben; κούτι τυ κερτομέω in lunt. und als v. l. in den scholien wird offenbar auch durch κούτι τοι κερτομέω in K. bestätigt. Daraus ist χούτι χερτομέω in A. h. all. verderbt und dieses dann zur

herstellung des verses in xouvou x. corrigirt.

Vs. 63. Ἐκλελάθοντα wurde früher als aorist paroxytonirt, wie denn der scholiast in Vat. 6 λελάγωσι und τεταγών vergleicht; aber der sinn verlangt deutlich ein präsens. Alte grammatiker betrachten es deshalb als ein nach sicilischer weise aus dem perfectum gebildetes präsens, s. EM. 322, 56 und Anecdd. Oxonn. I, 282, 25. Die unhaltbarkeit dieser ansicht ist schon von Buttmann nachgewiesen A. Gr. 11 p. 232, und überhaupt ist die lehre der grammatiker über jene sicilischen formen eine irrige s. Dial. Dor. p. 334. Jetzt nimmt man mit Buttmann an, exleλάθοντα sei ein aus dem reduplicirten aorist gebildetes präsens. Diese erklärung hat keine analogie für sich und ist um so unwahrscheinlicher, weil sich Theokrit in den dorischen idyllen der äolisch-homerischen aoriste mit reduplication gar nicht bedient, ausgenommen VIII, 91 ἀκάχοιτο in einer idylle, welche überhaupt eine ganz abnorme mischung des dialektes zeigt. Ich glaube deshalb, dass Theokrit vielmehr ἐκλάθοντα geschrieben hat d. i. ἐκλήθοντα, dass aber dieses in der bedeutung vergessen machen seltene activum (Buttm. II p. 233) frühzeitig verkannt ist, da es in seiner dorischen form dem aor. Il glich, und dass deshalb in erinnerung an das homerische ἐκλελαθεῖν die reduplication zugefügt ist. Ebenso ist II, 46 für λασθημεν, welches in einem theile der handschriften in λαθημεν oder λαθεμεν verderbt ist. in S. D. durch weitere correctur λελάθημεν geworden.

Vs. 65. Dass ἄδ' ά φωνά ganz untadelich und die richtige lesart ist, hat G. Hermann in einem seiner letzten programme

eingesehen, das mir jetzt nicht zur hand ist.

Vs. 68. Aus der luntina hat man ποταμώ γε aufgenommen (A. ποταμοῖο γε); aber die vulgata ποταμοῖο ist an und für sich nicht zu tadeln, und ve scheint mir durch emendation hineingebracht zu sein, nachdem etwa ποταμοῖο wegen des nachfolgen den Άνάπω in ποταμῶ verderbt war.

Vs. 71. Die von Ameis aus K. h. C. c. 4. und Scholl.

satze getrennt.

Vat. 6 (= h) aufgenommene lesart ωδύραντο ist ein deutliches glossem und wegen ωδύραντο vs. 75 unerträglich<sup>2</sup>).

Vs. 73. Die besten handschriften K. P. 9. haben von hieran in dem schaltverse meistens  $n\dot{\alpha}\lambda\nu$  statt  $\varphi\dot{\iota}\lambda\alpha\iota$ . Es ist nicht glaublich, dass jenes ganz irrthümlich sei, aber auch schwerlich nachzuweisen, in wie weit es für richtig zu halten.

Vs. 82—85. Die unbefangene betrachtung von id. I und id. VII, 73—77 (id. VIII steht auch in diesem punkte fremdartig da) zeigt deutlich, dass Theokrit folgender auffassung der Daphnissage folgte. Daphnis, lange ein verächter des Eros I, 97, wird endlich von heftiger liebesgluth für eine nymphe ergriffen VII, 73. I, 78. 93. 98. 128; aber er beugt sich auch jetzt nicht unter das joch der Aphrodite, sondern trotzt ihr I, 100 squund geht in dem verzehrenden kampfe mit seiner leidenschaft zu grunde.

Hierzu passen nun vs. 82-85 in der überlieferten gestalt nicht, zunächst ζατενσα; denn nicht das mädchen ist die liebende, sondern Daphnis. Aber ζατεῦσὸ α oder ζατεῦσα ist auch nur in den schlechteren quellen; Κ. hat ζάτεισα (nach Gaisf. ζατοῖσα), P. ζητοῖσ' ά mit v. l. ζατοῖσα, die übrigen besseren quellen ζατοῖσ' α oder ζατοῖσα. Da ζατοῖσα von ζατέω eine fehlerhafte bildung wäre (das dorische ζατεῦσα ist in den corrigirten handschriften hergestellt), so lässt sich vermuthen, dass das wert irgend eine andere verderbniss erlitten hat. Die änderung (aλοῖσ'· ἀ von Hemsterhuis ist leicht, aber sie setzt eine ganz verschiedene gestalt der sage voraus. Ich bin einen schritt weiter gegangen und habe bei der häufigen verwechslung von os und o, s. ob. zu v. 39, ζαλῶ σ' α geschrieben. Die formel ζηλῶ σ ist bei den tragikern häufig, mit ironischem sinne gerade wie hier Eurip. Med. 60 ζηλῶ σ΄ ἐν ἀρχῆ πῆμα κοὐδέπω μεσοῖ, auch Aesch. Prom. 330 mit einem ironischen anfluge. Die änderum

Nach entfernung des ζατεῖσα ist man nicht mehr gezwungen die worte ά δέ τε κώρα κ. τ. λ. von dem verliebten mädchen sa verstehen, sondern man kann an ein vor dem verliebten Daphiis fliehendes denken, wie auch bei Nonnus XV, 307 die jungfran

empfiehlt sich auch dadurch, dass sie die unangenehme unterbrechung des satzes durch den schaltvers beseitigt; durch des schaltvers II, 105 wird doch nur der nachsatz von dem vorder-

<sup>2)</sup> Hr. B. will hier auch ωδύραντο ausnehmen, aber dagegen vs. 75 ωδύραντο in ωρύσαντο ändern. Man sieht überhaupt keinen grund sm änderung; insbesondere aber ist die vorgeschlagene unglücklich. Des ωρύομω, nach dem zeugnisse der grammatiker und dem gebrauche der schriftsteller der eigentliche ausdruck für das heulen der hunde und wölfe, kann wohl auch auf das wehgeheul von menschen übertragen werden, aber für das rindvieh vs. 75 ist der ausdruck eben so ungehörig als in vs. 71 an seinem platze.

vor dem gesange des Daphnis flieht. Aber dieser sinn würde vom dichter sehr unklar ausgedrückt sein und passt auch wieder nicht zu der dargelegten auffassung desselben. Daphnis schweift nach ihm in der wildniss nicht umher um die geliebte zu suchen wie etwa Eriphanis in der ähnlichen hirtensage bei Athen. XIV. 619, sondern im liebeswahnsinn ohne zweck VII, 74, wie bei Bion Id. I Aphrodite in liebesverzweiflung. Nun findet sich auch hier ein anzeichen einer corruptel; die besten handschriften haben nicht  $\dot{\alpha}$   $\delta \dot{\epsilon}$   $\tau \dot{\epsilon}$ , sondern P. W. c. 9.  $\dot{\alpha}$   $\delta \dot{\epsilon}$   $\tau \iota$ , K. A. x. und Greg. Cor. §. 14  $\dot{\alpha}$   $\delta \dot{\epsilon}$   $\tau \iota \iota$ , auch v. l. in Vat. 3 = c. Ich wage hiernach zu vermuthen, dass die ursprüngliche lesart folgende sei:

κήφα· Δάφνι τάλαν, τί τὸ τάκεαι ωδ έπὶ κωρα

πάσας ἀνὰ κράνας, πάντ ἄλσεα ποσσί φορητός; letzteres (K. Iunt. φορηται) wie Κηρεσσιφόρητος Hom. II. θ, 527, κυμάτεσσι φορητά Pind. fr. 58; ώδε ist in den handschriften öfter mit ἄδε verwechselt wie IV, 48. V, 34. XI, 64. Beachtenswerth ist noch die variante τί νυ τάκεαι in den handschriften von der familie des P., nämlich 9, α, und bei Warton Ben. Vat. (d. i. wahrscheinlich W. und C.), vgl. Hartung Part. II. p. 101.

Nach diesen änderungen bleibt in der stelle keinerlei dunkelbeit. Priap, der den Daphnis selbst spröde gefunden hat (Epigr. 3), verspottet ihn, dass er nun um eines mädchens willen im wahnsinn umberschweife und sich abhärme und sich doch nicht zu helfen wisse, nämlich nach der meinung des lüsternen gottes durch liebesgenuss; welchem sich Daphnis nicht hingeben will. — Uebrigens stimmt meine ansicht von der theokritischen auffassung der Daphnissage am meisten mit der von Jacobs, nur dass dieser eine gegenliebe des mädchens annimmt; die arbeit von Döderlein ist mir nicht zugänglich.

V. 95. 96. Diese verse haben die kritik sehr beschäftigt. Wenn aber besonders an άδεῖα anstoss genommen ist, so hat man übersehen, dass άδεῖα καὶ ά Κύπρις anstatt καὶ ά άδεῖα Κύπρις, wie es die scholien fassen, dem theokritischen gebrauche nicht entgegen ist. Ueber das hyperbaton des καὶ nach Alexandrinischer weise s. Haupt Observatt. Critt. p. 61 seqq. In der stellung des artikels hat Theokrit auch sonst merkwürdige eigenheiten, vgl. unten zu IV, 21; die stellung wie hier ist IV, 49 ξοικὸν τὸ λαγωβόλον, wo man auch unrichtig geändert hat z. unt., und mit demselben hyperbaton des καί vs. 107 ώραῖος χώδωνις s. unt. Wollte man diese auffassung von άδεῖα καὶ ά Κύπρις nicht gelten lassen, so würde die v. l. ά δὶα in den scholien leicht auf die emendation ά δῖα καλὰ Κύπρις führen.

Grössere bedenken erregt der zweite vers. Dass λάθρια γελάοισα in dem natürlichen sinne heimlich lachend für die situation ganz verkehrt sei, hat man wol eingesehen; aber wie in den worten ein subdole ridens, wie Ameis mit H. Voss übersetzt, oder mit heimlicher verstellung lachend nach dessen Adnott. p. 6 liegen soll, gestehe ich nicht einzusehen. Von welcher art das lachen der Aphrodite sein müsse, nämlich ein höhnisches, bezeichnet der scholiast am besten durch den gebrauchten ausdruck urzen ρισμός, und dieser kaum zu entbehrende begriff scheint gerate in dem bedenklichen λάθρια zu stecken, welches auch nur aus P. statt der vulgata λάθοη aufgenommen ist. Suidas und Zonaras p. 1292 erklären nämlich λαιθυράζω durch γλευάζω. The ognostus Ann. Oxx. II. p. 9, 8 durch διά τοῦ στόματος ψόσο τελείν έπὶ τῷ μαστῷ, und ebenso Zonar. p. 1290. Dagegen bei Hesychius wird das offenbar identische λαιθαρύζει durch λαμτ ρῶσαι erklärt. Das wort hängt also zusammen mit λαιδρός, nach Hesych. λαμυρός, ἀναιδής, θρασύς, vgl. Theogn. l. l. 9, 14 λαδρός, θρασύς, Scholl. Nic. Ther. 689 λαιδρήν - αναιδή ή θρασείαν. Hiermit halte man nun zusammen Anecdd. Oxx. I. p. 123, 14, wo vom pleonasmus des δ die rede ist: καὶ παρὰ τῷ Συρακουσίω (Sophron) λαδρέοντι δέ τοὶ μυκτῆρες. έγκειται γάρ τὸ λ (leg. λα) ἐπιτατικὸν ὁέω ὁέοντι, ἀντὶ τοῦ μεγάλως ὁέοντι, vgl. ΕΜ. 554, 33. λαδρέοντι παρὰ τὸ λα καὶ τὸ ὁέω, λαρέοντι μεγάλως δέοντι· και πλεονασμφ του δ. Die hier gegebene erklirung des λαδρέοντι ist offenbar verkehrt; vielmehr ist wol in höchsten grade wahrscheinlich, dass λαδρέω (von den μυκτήρες gebraucht) mit λαιδρός und λαιθαρύζω verwandt sei und gleich diesem die bedeutung χλευάζω habe oder noch genauer von μυχτη ρίζω. Worin dieses bestehe, lehrt am besten Anon. in Rhett. Walz, VIII p. 724, 19: μυκτηρισμός έστι λόγος διασυρτικός μετέ της των φινών μύσεως, ώς όταν έπι κακφ άλόντα τινά όνειδίζου τες είπωμεν --- έπιπνέοντες καὶ πνεύμα διὰ τῶν ρίνῶν. zeichnet nämlich auch das stammwort μύζω oder μύττω (wovon μυχτῆρες) nebst seinen unmittelbaren derivaten μυγμός, μυγθίζο einen ton, welcher durch das ausblasen des athems durch die nase entsteht, und da dieses ein natürlicher, auch bei uns üblicher gestus der irrisio ist, nicht selten auch diese selbst, z. b. ἐπίμυκτος Theogn. 269 irrisus, Poll. 2, 78 καὶ τὸν εἴρωνά τικ μυχτηρα λέγουσι, Hesych. μυχθίζουσι, μυχτηρίζουσι, χλευάζουσι Bei Theokrit XX, 13 γείλεσι μυγθίζουσα geschieht das verächt liche ausblasen nicht durch die nase, sondern mit den lippen, mit dreimaligem speien in den eigenen busen verbunden, vgl. Ti-Dazu stimmt die oben angeführte erklärung des bull. 2, 1. λαιθυράζω einerseits durch γλευάζω anderseits durch διά του στόματος ψόφον τελείν έπὶ τῷ μαστῷ. Ist nun die grundbeden tung von λαιθυράζω ein ausblasen, schnauben, so schliesst sich dieser auch die bedeutung θρασύς des verwandten λαιδρός an; man vergleiche nur, wie oft aveir zur bezeichnung des muttes dient, z. b. Pind. P. X, 44 θρασεία πνέων καρδία, Aesch. Sept 53 θυμός ανδοεία φλέγων έπνει, Hesiod. sc. 24 ύπλο σακίση πνείοντες. Man darf also das syrakusanische λαδρέω für gleich bedeutend mit λαιθυράζω halten in dem sinne von χλευάζω, με

THE RESIDENCE OF THE RESIDENCE

κτηρίζω; man darf ferner neben λαιδρός aus jenen verben die adjectivformen λαιθυρός und λαδρός supponiren und die letztere für syrakusanisch halten. Diese ist es nun aber, welche ich in dem λάθρη der handschriften erkennen zu müssen glaube, und auch der scholiast, wenn er sagt, ἐπὶ μυκτηρισμῷ ταῦτα λέγει ἡ Αφροδίτη (ähnlich Scholl. Salv.), scheint ein solches wort gelesen zu haben; denn wenn es in einem andern scholion heisst ταῦτα ἐπὶ μυκτηρισμῷ λεληθυῖά φησιν ἡ Κύπρις, so charakterisirt sich λεληθυῖα leicht als ein jüngeres einschiebsel. Ich ändere deshalb das λάθρη μὲν der handschriften in λάδρ ἡνθεν, so dass auch ἡνθεν wie γελάοισα aus dem vorigen verse wiederholt ist; λαδρὰ γελᾶν ist nun höhnisch lachen.

Für die nachfolgenden worte βαρὺν δ' ἀνὰ θυμὸν ἔχοισα sind sehr verschiedene erklärungen vorgebracht, aber keine einzige einigermassen glaubliche. Am wenigsten können sie cohibens et comprimens iram bedeuten, wie Ameis mit Hermann ad Oed. C. 680 interpretirt. Das müsste gerade umgekehrt κατέχειν heissen, und Aphrodite lässt ihren zorn auch offen genug aus. Das richtige hat hier einmal Warton mit der emendation ἄρα statt ἀνὰ getroffen. Beide wörtchen sind häufig verwechselt s. Hartung part. II p. 310, und ἄρα ist dem sinne sehr angemessen: "und feindseligen sinn hegend, wie sich aus dem höhnischen lachen schon erkennen lässt." Endlich ist noch zu bemerken, dass für γελάοισα, welches dem dialekte widerstrebt, mit Mühlmann de dial. bucol. p. 78 aus der luntina γελόωσα aufzunehmen ist. Die beiden verse werden also lauten:

ήνθέ γε μὰν άδεῖα καὶ ὰ Κύπρις γελόωσα, λάδο ήνθεν γελόωσα, βαοὺν δ ἄρα θυμὸν ἔχοισα.

Vs. 103. Meineke hat hier die vulgata κήν Δίδα gelassen (W. bei Wart. Δίδα, H. V. Δίδαο), obgleich er II, 33 statt έν Διδα aus einigen älteren ausgaben έν Διδα aufgenommen hat. Mir scheint auch hier der genitiv richtiger zu sein. Es ist an keiner einzigen stelle sicher, dass Theokrit Διδας als name des ortes gefasst habe; denn ές Διδαν statt des homerischen εἰς Δίδαο wird auch schon von den elegikern, lyrikern und tragikern gebraucht, welche noch nicht ἐν Διδη sagen, und ist deshalb zu fassen als zum gotte der unterwelt. Dagegen ist die ursprüngliche persönliche bedeutung klar in εἰν Δίδαο XVI, 30 und in ἐς Δίδοο I, 128, welches die richtige lesart ist s. unt. zu II, 33.

Vs. 105—108. Weshalb ich glaube, dass vs. 106 unecht und in seiner zweiten hälfte aus V, 45 entlehnt sei, habe ich in den emendd. dargelegt. Sonst möchte ich die stelle jetzt folgendermassen constituiren:

οὖ λέγεται τὰν Κύπριν ὁ βουκόλος; ἔρπε ποτ Ἰδαν. ὡραῖος χῶδωνις ὁπεῖ καὶ μᾶλα νομεύει καὶ πτῶκας βάλλει καὶ θηρία πάντα διώκει.

Hier ist nun οὐ λέγεται fragend mit Gräfe, Briggs, Ameis, und Philologus. VII. Jahrg. 3.

zwar où nach der in den scholien angedeuteten variante où, welches dem dialekte widerstreitet;  $\delta\pi\epsilon\hat{i}$ , die dorische form von oson, statt  $i\pi\epsilon\hat{i}$  (Graefe  $\delta\pi\alpha$ ). "Geht nicht die rede, dass der rinderhirt (Anchises II.  $\epsilon$ , 313, h. Ven. 55) die Aphrodite —; geht nach dem Ida (zum Anchises II.  $\beta$ , 819, h. Ven. 54) and (dahis) soo der schöne Adonis u. s. w. Ueber das hyperbaton und die stellung des artikels in  $\delta\alpha\hat{i}$  of  $\chi\hat{i}$  oder i s. ob. zu vs. 95. Uebrigens ist mir auch jetzt vs. 108 und folglich auch i in vs. 107 nicht unverdächtig, s. emendd.

Vs. 123. Gegen die conjectur des Lambertus Bos Ελίπε δὲ λίπ ἡρίον für Ελίπας δὲ λιπὲ ἡίον, welche Meineke aufgenemmen hatte, vertheidigt Fritzsche de poet. buc. p. 47 sehr richtig Ελίπας als eine andere benennung der Kallisto, deren grabhige nach Pausanias VIII, 35, 7 in der nähe des Mänalus gezeigt wurde. Weniger gut schützt derselbe Ελίπας ἡίον als "monten, in quo Helicae tumulus est." Die emendation ἡρίον scheint sicher, zumal der irrthum Ελίπα für den achäischen ort zu halten sehr leicht an das bekannte 'Piov denken liess.

Vs. 128. S. unten zu II, 33.

Vs. 134. Das sinnlose έξ ὀρέων dürfte in έξ ὀρθῶν m verwandeln sein, was dann gesagt ist wie Aesch. Ag. 1397 ἐν τῶν ὁμοίων, Soph. Aj. 717 ἐξ ἀἐλπτων, Arist. Av. 1116 ἐκ τῶν δικαίων, Thucyd. 3, 67 ἐκ προσηκόντων. Das sich erheben ist ein natürliches zeichen des muthes und der kühnheit, weshald z. b. bei Homer ἀναστῆναι so oft von streitenden gebraucht wird, und so auch Pind. N. 1, 43. ὁ δ' ὀρθὸν μὲν ἄντεινεν κάρα, πειρᾶτο δὲ πρῶτον μάχας, Eurip. Ph. 1460. ἀνῆξε δ' ὀρθὸς λαὸς εἰς ἔριν λόγων. Im lateinischen wird daher das dem ὀρθός entsprechende erectus oft geradezu für muthig, dreist gebraucht. Ich fasse also ἐξ ὀρθῶν in dem sinue von ὀρθοὶ ἀναστάντες "dreist sich erhebend mögen die käuze mit den nachtigallen wettsingen," wie in der nachahmung AP. IX, 380. τολμῷεν δ' ἐρίσαι σκῶκες ἀηδονίσιν. Die natur der geschilderten verkehrten welt wird nummehr durch dieses ἐξ ὀρθῶν viel schärfer charakterisirt.

### Idyll. II.

Vs. 3. Während βαρυνεῦντα als präsens und mit intransitiver bedeutung sehr problematisch bleibt, lässt sich gegen βαρὺν εὖντα (auch in m.) nichts erinnern; die contrahirte form des participiums von εἰμί findet sich nicht bloss im femininum εὖσα bei Theokrit selbst 11, 76. V, 24, sondern auch das masculinum εὖντα in einer Rhodischen inschrift s. Dial. Dor. p. 584.

Schon Toup hat eingesehen, dass in dem scholion ,,γράφεται καὶ καταμαγεύσω δεσμεύειν γάρ φασιν αἱ φαρμακίδες, ὅτων πρὸς κατοχήν τινα παρ' αὐταῖς καταμαγεύσωσιν" eine alte variante καταδήσομαι steckt. Aber man hat nicht beachtet, dass diese den stärksten anspruch hat hier und vs. 10. 159 für die richtige

lesart zu gelten. Denn während καταθύω in der bedeutung besaubern sonst gar nicht bekannt ist, erscheinen καταδέω, κατάδεσμος, κατάδεσις als gebräuchliche kunstausdrücke für eine gewisse art der bezauberung, s. Thesaur., vom liebeszauber namentlich in der von Toup beigebrachten stelle des Synesius Ep. 121 p. 257. ἀλλ' ἐγώ τοι καὶ ἐπωδὰς οίδα καὶ καταδέσμους καὶ ἐφωτικὰς κατανάγκας, αἶς οὐκ εἰκὸς ἀντισχεῖν οὐδὲ πρὸς βραχὺ τὴν Γαλάτειαν. Entsprechend ist das lateinische defigere. Das falsche καταθύσομαι konnte besonders in vs. 10 aus ἐκ θυέων leicht hervorgehen. Der sinn des mediums ist übrigens klar genug.

Vs. 4. Die vulgata οὐδέποθ ἤκει, wofür ich mit Meineke des dialektes wegen οὐδέπος ἵκει (letzteres aus K.) geschrieben habe, war schon von Reiske sehr richtig in οὐδὲ ποθ ήκει emendirt, wozu die glossen in Scholl. Vat. 6 προσήκει, ἐπλησίασεν und Scholl. Μ. ποθ ήκει, ἡλθεν ώδε πρός με eine bestätigung gebracht haben. Der sinn ist so viel ausdrucksvoller, nämlich nach Reike's worten "ne ad me ventitat quidem, ne pedem quidem unum infert in domum meam, nedum ut me familiariter utatur." Wegen προςήκειν accedere vgl. Soph. O. C. 35. Phil. 229. Die richtigste dorische orthographie würde ποθείκει sein, s. Dial. Dor. p. 344. 586.

In der respondirenden stelle vs. II, 157 ist für οὐδέποτ oder οὐδέποκ εἶδον das richtige von Reiske divinirte οὐδέ ποτείδον im codex S. Endlich auch XV, 148 ist die von Reiske, Valckenaer, Meineke aufgenommene sinngemässe conjectur des Casaubonus μηδὲ ποτένθης (statt μηδέποτ ἔνθης) durch Scholl. Μ. ποτένθης, ἐκείνω προσέλθης bestätigt.

Vs. 11. 12. Kiessling's schöne emendation ποταείσομαι ἄσυχε δα ῖμον (statt ποταείσομαι ἄσυχα, δαῖμον) ist mit recht von Ziegler aufgenommen. Ebenso ist vs. 166 die Νύξ εὕκηλος genannt, und vs. 38 wird das ringsumher herrschende schweigen hervorgehoben. Nach dem scholion zu vs. 10 wird Selene von den liebenden angerufen, ἐπειδὴ σιγηλή ἐστιν ἡ νύξ. Insbesondere aber ist die stille der nacht für die ausübung des geheimnissvollen zaubers wesentlich. — Blomfield's änderung χαί σκύλακες; welche Meineke und Ameis aufgenommen haben statt καὶ σκύλακες, scheint entbehrlich, wie auch Ameis de artic. p. 32 eingesehen hat.

Vs. 20. Das  $\tau o\iota$  kann sicherlich nicht mit Fritzsche und Ameis als dativ gefasst werden neben dem  $\tau i\sigma$  desselben satzes. Als partikel widerstrebt es nach Meineke's bemerkung der auffassung als frage; aber auch ohne frage dürfte die partikelverbindung  $\tilde{\eta}$   $\delta \alpha$   $\gamma \delta$   $\tau o\iota$  nicht nachzuweisen sein. Richtig scheint Ziegler  $\pi \alpha$  (besser  $\pi \alpha$ ) vermuthet zu haben, wie VII, 149. 151.  $\tilde{\alpha} \varrho \alpha$   $\gamma \delta$   $\pi \varrho$ , da  $\tilde{\eta}$   $\delta \alpha$  (richtiger  $\tilde{\eta} \varrho \alpha$ ) und  $\tilde{\alpha} \varrho \alpha$  nur dialektisch verschieden sind. Das punctum statt des fragezeichens ist in mei-

ner ausgabe durch versehen aus dem Meineke'schen texte stehen geblieben. Uebrigens mag sich τοι durch erinnerung an  $\dot{\eta}$   $\dot{\psi}$ ά  $\gamma \dot{\epsilon}$  τοι III, 8, wo es aber dativ ist, eingeschlichen haben; Id. III steht in der älteren anordnung der idyllen früher als Id. II. Sonst scheint auch V, 29  $\pi \dot{\varphi}$  in τοι verderbt zu sein, s. unt. zu der stelle.

Vs. 24. Καππυρίσασα (P. πυρίσασα, EM. 250, 35 und Et. Gud. 235, 26 κακπυρίσασα) ist ohne zweifel corrupt, nicht allein weil καταπυρίζω unmöglich intransitiv sein kann, wie Valckenaer und Dindorf Thesaur. s. v. einsahen, sondern auch weil Theokrit in den Δωρικωτέροις die synkope der präposition κατά nur vor dem artikel hat in xàz zo V, 143; nicht einmal xazθείην VIII, 20 ist echt, s. unt. zu vs. 118. An dem letzteren fehler leidet auch Valckenaer's conjectur κάππυρος εὖσα. vermuthe, dass Theokrit λαμπυρίσασα geschrieben hat. seltene verbum findet sich vom glänzen oder funkeln des goldhaltigen sandes Theophr. de lap. fr. 2, 58. 59, des στίμμι (spiessglanz) Dioscor. 5, 99. Das nomen λαμπυρίς hat gewöhr lich die bedeutung leuchtkäfer, glühwurm, cicindela (von candeo) Aber die glosse des Hesychius λαμπηδών, σπινθής, λαμπνοίς deutet auf eine andere bedeutung hin. Insofern es hier mit oanθήο zusammengestellt ist, vergleiche man Plin. N. H. 33, 6, 31, welcher dem goldhaltigen sande oder gestein lucentes scintillas zuschreibt, und 37, 7, 35. Carbunculi contra radios solis scintillant, anderseits aber den obigen gebrauch von λαμπυρίζω. Λαμπηδών, welches durch λαμπυρίς erklärt ist, bezeichnet auch einen hellleuchtenden blitzartigen glanz. Hierher gehört dann auch bei Hesych. λαμπυρίς, ζωύφιον, έκ φρυγάνων γινόμενον, καί άλώπηξ (das letzte beruht auf einer verwechslung mit λαμπουρίς) die zweite erklärung, welche bisher unerläutert geblieben ist Offenbar ist bei den worten das substantivum ausgefallen, wahrscheinlich  $\pi \tilde{v}_{\ell}$ , so dass ein hellleuchtendes flackerfeuer gemeint ist, aus trockenem reisig und feingespaltenem holze, (φρύγατα), wie solches in bündel zusammengebunden zu den goveroig und návois oder párois diente, s. Blomf, Gloss. ad Aesch. Ag. 275, oder lose nach patriarchalischer sitte zur erleuchtung des hauses auf den λαμπτηρες gebrannt wurde, vgl. Hom. Od. σ, 307 und dazu Eustath. 1848, 26, Hesych. s. v. λαμπτήρ. Man kann hiernach nicht zweifeln, dass das von λαμπυρίς abgeleitete verbum λαμπνοίζω jeden recht lebhaften glanz bezeichnen konnte. In welchem speciellen sinne es aber bei Theokrit gebraucht sei, lehrt am besten die vergleichung von Hom. Od. 1, 378 άλλ' δε δη τάχ ο μογλος ελάϊνος εν πυρί μέλλεν αψεσθαι χλωρός περ έων, διεφαίνετο δ' αίνως (bei Eurip. Cycl. 631 ist für dieselbe sache der ausdruck δαλὸς διάπυρος gebraucht). Das ins feuer geworfene lorbeerholz, wird erst glühend heiss und von gluth euchtend, λαμπυρίζει = διαφαίνεται, und zwar unter gewaltigen

knattern, und dann erst entzündet es sich in offene flamme,  $\alpha\pi\tau\epsilon\tau\alpha\iota$ . Dieser sinn des  $\lambda\alpha\mu\pi\nu\varrhoi\sigma\alpha\sigma\alpha$  ist auch in den scholien vollkommen genau durch  $\pi\nu\varrho\alpha\pi\tau\omega\vartheta\epsilon\bar{i}\sigma\alpha$  ausgedrückt, so dass der interpret noch das richtige wort gelesen zu haben scheint. Die Lateiner gebrauchen in jenem sinne des  $\delta\iota\alpha\varphi\alphai\tau\epsilon\sigma\vartheta\alpha\iota$  candeo, und dieses entspricht daher auch hier dem  $\lambda\alpha\mu\pi\nu\varrhoi\zeta\omega$ , wie in dem derivatum cicindela  $= \lambda\alpha\mu\pi\nu\varrhoi\varsigma$ .

Vs. 33. 34. Meineke hat statt der vulgata κινήσαις ὁ ἀδάμαστα aus K. (auch lemma in scholl. Vat. 6) κινήσαις ἀδ. aufgenommen, Ziegler und Ameis haben nach J. H. Voss κινήσεις κ ἀδ. geschrieben, und allerdings ist die hypothetische partikel hier unentbehrlich, s. unt. zu vs. 118. Aber man hat einen anderen fehler übersehen. Nach den worten νῦν θυσῶ τὰ πίτυρα ist die plötzliche lobpreisung der macht der Artemis ganz unmotivirt; man muss vielmehr erwarten, dass etwas von der bedeutung und kraft der πίτυρα gesagt werde wie bei den vorher angewandten zaubermitteln. Ich habe deshalb geschrieben: τὰ δ Αρτεμι καὶ τὸν ἐν Ἅιδα κινήσαι κ ἀδάμαντα (statt τὰ δ — κινήσαις ἀδ.); auch an einer anderen stelle ist κ in σ verderbt, s. unt. zu II, 118.

Aber auch ir Aida oder Aida erregt gerechte bedenken, einigermassen schon hinsichtlich der form; denn in diesen dorischen idvllen ist nur die uncontrahirte form Άίδας gesichert, nämlich I, 63. 103. II, 160. IV, 27 (ausserdem XVI, 30, 52), und das einzige andere beispiel der contrahirten form I, 128 & Atdur ελχομαι ήδη (sonst ές Aιδαν Ep. 6, Aιδης XXV, 271) ist wegen des spondeus vor der bukolischen cäsur, worüber näheres zu anderer zeit, sehr verdächtig. Sehr richtig haben hier Valckenaer und Meineke aus der trefflichen luntina es Aidos aufgenommen. Noch bedenklicher steht es aber mit dem sinne, alte und neue interpreten haben sich in mannichfaltiger weise an dem ἀδάμας ir Aιδα versucht, ohne etwas probables herauszubringen. Die gewöhnlichste erklärung, welche den Pluto versteht, ist schon darum ganz unzulässig, weil Aidas selbst bei Theokrit der gott, nicht der ort ist, s. zu I, 103. In einem scholion wird zor er ἄδα durch τὸν πάνυ σκληρὸν erklärt, was vortrefflich zum gedanken passt, zumal nach unserer obigen emendation, aber freilich von dem scholiasten nur durch eine sehr künstliche deutung aus den worten herausgebracht wird. Aber in P. h. ist ἐν ἄδη und wenn man sich dies in uncialen geschrieben denkt, ENAIAH so ergibt sich leicht die besserung

τῦν θυσῶ τὰ πίτυρα· τὰ δ' Άρτεμι καὶ τὸν ἀναιδῆ κινή σαι κ' ἀδάμαντα καὶ εἴ τί περ ἀσφαλὲς ἄλλο.

Das glossem τὸν πάνυ σκληφὸν wird ursprünglich zu diesem ἀναιδη gehört haben, wie auch der λᾶας ἀναιδής II. δ, 521 in den scholien und von Hesychius durch σκληφός erklärt wird.

Vs. 61. Sehr richtig hat schon Reiske ex δυμφ δέδεμαι τος-

gezogen, vol. Rehalliolisans zo Grund. Die construction as Estimum in drum ist sehr wenig glamblich. dagugen die tmesis ohne bodenken, vol. vo. 54. 56. 80.

- Vs. 65. Die eigenthümliche lesart in K. ex repui 8 desp friehtiger doffi gibt einen sehr angemessenen sinn und bewährt sieh durch die vergleichung der übrigen varianten als die echte. Denn die seit Heinsius herrschende vulgate ex rivoz noffinu scheint nur conjectur zu sein: ex rivoz doffinau, das Ziegler und Ameis aufgenommen haben, ist nur in stark-corrigirten quellen, in den meisten handschriften dagegen ex rivoz doffin erwir, in P. m. 1. ex rivoz dofonau. Man erkennt leicht, dass zumächst diese letzte leaart aus der ersten des K. verderbt und dann auf verachiedene weisen corrigirt ist, um dem verse zu genügen.
- Vs. 70. Aus der vulgate Gerzagika und dem Gerpagika der bensern handschriften (beides unhaltbare formen) hatte Meineke is ed. I sehr gut Gerzagika gefunden, was auch Keil Onomat p. 62 billigt. Den namen Geogagika; hat Pape aus Nicolaus Demascenus.
- Vs. 74. Die alte volgate rus Ergrida rus Kasapioras (and Im K. A. all., scheint von Meineke mit recht wiederhergestellt u nein, und ich bereue mit Ameis za; Kh. vorgezogen zu haben, welche lenart (zunächst zijs, wie P. h.) wahrscheinlich aus einer glosse entstanden ist, vgl. Scholl. M. rar Kleapioras, the Kitagistus. ex tavtis jag edareisaure. Wenn Ameis Adnott. ta Ki. denhalb verwirft, weil Simaitha zu wohlhabend erscheine, als als dans en nich für sie passen sollte die grotig zu leihen, so erkennt man in der idylle doch nur, dass sie nicht ganz durftiges und geringen standes, sondern etwa als eine gewöhnliche burgerstochter gedacht wird, und eine solche mochte nach damaligen brauche sich ebensogut ein putzstück leihen, wie sie etwa jetzt alles entbehrliche in's leibhaus schicken würde, um zum schützetfeste einigen flitterstaat zu kaufen. Viel schwerer kann ich mich entschliessen die lesart zus Kl. mit Ameis in dem sinne anzenehmen, dass Klearista als eine berühmte putzmacherin betrachtet werde.
- Vs. 76. Die vulgate μέσον (m. h. n. p. μέγαν, P. μέσην), welche Ameis nach G. Hermann's meinung wieder aufgenommen hat, scheint nur durch eine assimilation der endung an ἀμαξιτόν entstanden. Der von Hermann gegen μέσαν vorgebrachte grund, dass ἀμαξιτός nicht der gang sei, sondern nur der weg, auf dem man gehe, ist mir unverständlich. Dagegeu finde ich μέσον im adverbialischen sinne nur Eurip. Or. 983 οὐρανοῦ μέσον χθονός τε, also in der mitte zwischen, wie Alc. 17 γαίας καὶ νιφόεντοι ἀρανοῦ μέσοι. Auch Od. ξ, 299. ἡ δ΄ ἔθεεν Βορέη ἀνέμφ ἀκραιῖ καλῷ, μέσσον ὑπὲρ Κρήτης mitten zwischen den gegenüberliegenden küsten (von Kreta und Libyen). Dagegen lässt sich ein gebrauch

wie in  $\mu\acute{e}\sigma\sigma$   $\kappa\alpha\imath$   $\mathring{a}\mu\alpha\xi\iota\imath\grave{o}\imath$  = media in via nicht durch analoge beispiele belegen.

Vs. 77. 78. Die unerträgliche stellung Δέλφιν όμοῦ το καί Εὐδάμιππον hat man auf verschiedene weise fortzuschaffen gesucht. Am leichtesten kann man ὁμοῦ τι in der bedeutung έγγύς schreiben. welches auch sonst öfter in ὁμοῦ τε corrumpirt ist, s. Thesaur. V. p. 1993. Statt der undorischen form ouov wird Theokrit die dorische oug oder aug gebraucht haben. Auch der eigenname Εὐδάμιππον ist ohne zweifel fehlerhaft; unter den vorgeschlagenen besserungen ist am probabelsten Evdauioxor von Briggs, aus Εὐδαμος gebildet wie Αἰσγυλίσκος, Θεσσαλίσκος aus Aίσγίλος, Θεσσαλός u. a. Im folgenden verse haben nur ganz schlechte quellen das dorische 75, die besseren 77 gegen den dialekt. Da nun der scholiast in Vat. 6 70ig durch we interpretirt und also das d' nicht gelesen hat, so bietet sich für rois d' no die emendation rois dyr dar, wie denn auch IV, 49 das dorische  $\vartheta \eta r = \delta \dot{\eta}$  von den abschreibern in ähnlicher weise corrumpirt zu sein scheint.

Vs. 82. Das verbum ἰάπτω hat hier diejenige bedeutung, in welcher es mit δάπτω synonym und ursprünglich identisch ist, wie ἰαύω mit δαίω bei Sappho. So κατὰ χρόα καλὸν ἰάπτη Od. β, 376. δ, 749 (nämlich ὅνυξι) und βέλος χρόα δάψει II. ν, 831, übertragen Od. π, 92 καταδάπτεται φίλον ήτος, Aesch, Prom. 435 συντοία δάπτομαι κέας und Mosch. 4, 31 ἰάπτομαι ἄλγεσιν ήτος. Aber weder πεςιιάπτω noch πεςιδάπτω sind gebräuchlich und der ausdruck erscheint auch nach dem ἐμάνην nicht kräftig genug, Taylor's und Gräfe's treffliche emendation πυςὶ, wird jetzt auch bestätigt durch die glosse ἐκαύθη in Scholl. M. Man vergleiche auch vs. 131 seqq., wo dasselbe bild vom liebesfeuer und III, 17 (ἔξοως), ὅς με κατασμύχων καὶ ἐς ὀστέον ἄχεις ἰάπτει. Das synonyme δάπτω wird so vom feuer gebraucht II. ψ, 183, Aesch. Pr. 368, AP. VIII, 213, vgl. πυςίδαπτος Aesch. Eum. 993.

Vs. 83. Vulg. Κοὐδ΄ ἔτι — οὐδ΄ ὡς πάλιν. K. all. κοὐδέ τι, P. οὐδ΄ ἔτι, W. 7. κοὕτε τι. Meineke und Ameis haben aus P. οὐδ΄ ἔτι aufgenommen; aber mit recht haben Brunck, Schäfer, Kiessling das ἔτι verworfen, weil Simaitha noch gar nicht angefangen hatte auf die procession zu achten; auch ist φράζεσθαι c. gen. schwer zu vertheidigen. Jedoch ist nicht mit diesen κοὐδέ τι eder etwa οὐδέ τι zu lesen, sondern κοῦτε τι aus W. 7 (vgl. scholl. καὶ οὐδαμῶς οῦτε — οὐδὲ) und nachher οὐθ΄ ὡς e conj. vgl. II, 144 κοῦτε τι — οῦτε, I, 53 οῦτε τι — οῦτε, II, 15 μήτε τι — μήτε τι — μήτε. Οὐδ΄ und οὐθ΄ werden sehr häufig verwechseit.

Vs. 85. Die vulgata έξαλάπαξεν ist unverständlich, dagegen sehr schön und mit recht von Gräfe gebilligt die variante in den scholien έξάλλαξεν (so Heins. für έξάλαξεν),  $\tilde{v}$   $\tilde{q}$  έξήλησε (Dübn. έξηλλοίησε). Έξαλλάσσω ist hier gebraucht wie öfter im intran-

sitiven sinne παραλλάσσω z. b. Plat. Tim. 71. Ε διὰ νόσον ή τινα ένθουσιασμὸν παραλλάξας, ferner wie ήλλοιωμένος ὑπὸ μέθης bei Polybius u. a. und mens alienata bei den Lateinern. Also "eine hitzige krankheit stürzte mich in seberphantasien", weshalb gerade Simaitha keine erinnerung daran hatte, wie sie nach hause gekommen war. Man sieht übrigens, dass das scholion ἐκτὸς φροντίδος καὶ γνώμης ἐποίησε, welches jetzt zu ἐξαλάπαξεν gehören soll, sich vielmehr auf ἐξάλλαξεν bezieht.

Vs. 95. Für εἰ δ' ἄγε ist in P. εἰ' ἄγε, welches Winterton mit recht vorgezogen hat, da dieser seltnere ausdruck so viel leichter in den bekannten homerischen verwandelt sein kann als umgekehrt. Das auffordernde εἰα findet sich auch V, 78 und

ist ausserdem aus Lysistr. 1303 als dorisch bekannt.

Vs. 106. Für ἐκ δὲ μετώπω habe ich nach den besten handschriften ἐν δὲ μετώπω geschrieben; aber die nachahmung des Leonides AP. IX, 322 ἐκ δὲ μετώπου ἱδρῶς πιδύων scheint mir

doch jetzt éx zu sichern.

Vs. 112. Mit recht haben einige kritiker an dem ἐπὶ γθονὸς ὄμματα πήξας anstoss genommen; zu der ganzen situation passt es weder, dass der liebhaber aus blödigkeit, noch dass er nachsinnend (wie Ameis Adnott. p. 16 erklärt) die augen zur erde niederschlägt. Aber die versuchten besserungen sind unhaltbar. Die scholien zeigen, wie es sich mit der verderbniss der stelle verhält. Nach der erklärung ,,καὶ είσιδών με ὁ σκληρὸς καὶ ἐπὶ φιλία ἀβέβαιος, τὰς ἀκτίνας τῶν ὀφθαλμῶν ἐρείσας, έκάθισεν κ. τ. λ." wird hier die homerische stelle II. γ, 217 citirt, wo κατά γθονός δμματα πήξας. Offenbar hat der interpret έπὶ γθονὸς nicht gelesen, und dieses ist erst aus der citirten stelle in den text eingedrungen. Ohne jenes ἐπὶ χθονὸς ist aber der vollkommen passende sinn "nachdem er mich mit unverwandten auge (fixis oculis) betrachtet hatte." In dieser weise ist gesagt Plat. Rep. VII p. 530. C ώς πρός αστρονομίαν τα δμματα πέπηγεν und mit dem synonymen ἐρείδω, das auch die scholien gebrauchen (vgl. Ap. Rh. 1, 784 ἐπὶ χθονὸς ὅμματ' ἐφείσας, Eur. Iph. A. 1123 ἐς γῆν δ' ἐρείσασ' ὅμμα) Plut. Q. Symp. V, 7, 3 όταν απερείδωσι τας όφεις, Luc. Icar. 12 την όψιν ές τὸ ατενές άπηρεισάμην. Es fragt sich aber, was ursprünglich statt des homerischen χθονὸς im texte gestanden habe; denn έπὶ scheint echt zu sein, da die homerische phrase xazà hat. Der dichter dürfte geschrieben haben:

καί μ' ἐσιδών ὥστοργος ἐπὶ χρόνον ὅμματα πάξας.

Denn auch das undorische πήξας wird aus der homerischen stelle übertragen sein. Vielleicht hatte auch der echte text ὅμματ'

έρείσας wie das scholion.

Vs. 118. In ηνθον γὰο κήγών hat nach der gewöhnlichen übersetzung venissem enim et ego das καί, et keinen verständlichen sinn. Fr. Jacobs und Wüstemann erklären dasselbe durch

αὐτόματος, mea sponte, ohne die möglichkeit nachzuweisen. Aber da die scholien ηλθον αν έγω haben und die gewöhnliche auslrucksweise die hypothetische partikel verlangt, so wird novor rάρ κεν έγων zu schreiben sein. Ueberhaupt scheint Theokrit n den Δωρικωτέροις niemals die hypothetische partikel, wo der rewöhnliche gebrauch sie fordert, weggelassen zu haben. len meisten fällen, wo man dieses angenommen hat, ist in den landschriften nur eine verwechslung der dorischen form xa mit ιαί, welche auch sonst sehr üblich ist, z. b. Arist. Ach. 765 und n den Pythagoricis bei Stobaeus I, 64 p. 8, 53 - XLVIII, 63. 34 p. 335, 52 — CIII, 26 p. 553, 52 und p. 554, 45. Bei Theokrit ist diese verwechslung II, 142, wo für κα in p. S. Γ. ιαί ist, von G. Hermann, Ziegler, Ameis fälschlich vorgezogen, . unt. zur stelle. Ausserdem ist das echte xa am sichersten ingezeigt, wenn die handschriften theils xer theils xai haben, on denen jenes der bedeutung, dieses der form nach der dorischen partikel näher steht; so

I, 42. φαίης κεν γυίων vulg. (1. καί);

I, 60. τῷ κέν τυ μάλα πρόφρων ἀρεσαίμαν, Κ. A. h. S.
 k, 4 Vindd. all. καί, auch in den scholien erwähnt, von Fritzsche p. 54 und Ameis vorgezogen, aber ohne befriedigenten sinn, vgl. ob. zur stelle;

XI, 74. τάχα κεν πολύ μᾶλλον ἔχοις νῶν, Κ. P. A. m. C. 1. 9 all. καί, v. l. in 9. καππολύ. Hier ist καί von Meineke, Ziegler, Ameis aufgenommen, aber das echte κα wird sehr deutich durch die v. l. καππολύ geboten;

XVIII, 21. η μέγα κέν τι τέκοιτ' aus S. i. 7, καί h. n. (A. pei Gaisf.), C. 10, τοί κε vulg. aus den schlechtesten quellen.

In allen diesen fällen ist also das dorische za statt zer pder zai herzustellen, aber ausserdem auch in andern, wo die nandschriften nur zai haben, nämlich

II, 128. πάντως καὶ πελέκεις καὶ λαμπάδες ήνθον ἐφ' ὑμέ. Das doppelte καί ist ungehörig, aber in dem ersten steckt wieler κα (wegen vs. 124—126 s. folg.);

VIII, 90. οὖτω καὶ τύμφα δμηθεῖο ἀκάχοιτο (Herm. ad Mosch. p. 64 οὖτω κετ). Wenn καὶ richtig wäre, würde οὑτῶς καὶ geschrieben sein (wegen vs. 88 s. folg.).

Ueber V, 38, wo dieselbe verderbniss, s. ad loc. In etwas andern weisen ist die hypothetische partikel in die copulaive verderbt ausser II, 118 noch

II, 159. αἰ δ ἔτι κημέ λυπη, leg. κά με s. unt.

XV, 25. εἶπες καὶ ἰδοῖσα τὖ τῷ μὴ ἰδόντι, Scholl. διηγήσαιο ἔν, wonach mit Wassenbergh und Brunck εἴπαις κεν zu lesen, L. ad loc.

Verschiedene andere corruptelen der hypothetischen partikel sind an folgenden stellen:

VIII, 20. ταύταν κατθείην, wo nach Gaisford K. P. 28. q.,

sitiven sinne παρα) ' τινα ένθουσιασμ' bei Polybius v "eine hitzige gerade Sime gekommen **Peorzidos** ren soll,

Vs. mit rec leichte umge' ist r

sc)

L

d

λώνταν κα θείτη τι 17 das simplex τίθημι ge. " ner oder ravrav är). μου Αυτατολμώντι aus aut Mier, K. xe, Scholl. diereigat ür, mi wosech za zu schreiben; auch I, 61 hat K.

pus synkopirte κατθείπ

Adnott. p. 31 wollte weniger richtig μ. ο1 wollte μ. ο1 wollte μ. ο1 wollte μ. ο4. ωνα κατά Herm. ad Mosch. p. 64. und so so an αδώμαντα, αυς κινήσαι κ' αδώμαντα τετ 11. 31 - an stelle; ebenso ist κ' in σ correction

11. 34. Aprono ebenso ist κ' in σ corrumpirt s. eb. sur stelle; ebenso ist κ' in σ corrumpirt 

φετολ. Το βος βος το καλον στόμα τεῦς εφίλησα. Πολ. - εἰδον Πορος το καλον στόμα τεῦς εφίλησα. Πολ. - Το κατον το καλον στόμα τεῦς εφίλησα. Πολ. - Το κατον το καλον στόμα τεῦς εφίλησα. Το καλον στόμα τεῦς εφίλησα. 11. 124 το καλόν στύμα τευς εφίλησα. Ueber das κε in set north s. Hartung part. p. 240. 258 nmd der protasis τε πλέχοις ÷ τάχα κα πολύ μᾶλλον έχοις κῶτ.

ταίτιος ταλιάσος το πλέχοις τάχα κα πολύ μᾶλλον έχοις κῶτ.

ταίτιος επischaldigt damit das fehlen der notation. ar γαλιφού aldigt damit das fehlen der partikel in der apoperselbe entschuldigt doch p. 259 nur das eine beine in der apo-Derselbe entschar aber doch p. 259 nur das eine beispiel II. 7, 321 dosis, abt wird. In der Theokritischen at II. dosis, word. In der Theokritischen stelle deutet die aufbeigebrecht wird. Für welche sich frageling des  $\mu$ , für welche sich frageling beigebracht with the property of the property res jāssi, το dann das erste κ' zu ης und εὐδον gehört. Das bes sei ergänzt sich von solliet ang dan bes set ergänzt sich von selbst aus dem zusammenhange, konnte object pie ergänzt sich von selbst aus dem zusammenhange, konnte object relicht aus einer glosse in den text kommen. Ueber vs. 129 s. ob.

Rs sind hier sämmtliche beispiele aus den dorischeren idsl-Theokrit zusammengestellt, in welchen man ein fehlen der bypothetischen partikel bei dem objectiv oder präteritum angenommen hat. In cincm erheblichen theile wird aber ihre herstellung auch durch andere gründe empfohlen, besonders damit eis müssiges oder sinnstörendes zai fortgeschafft werde, in alle fällen kann die herstellung mit sehr geringer abweichung von den handschriften geschehen. Man wird deshalb sehr bedenklich sein müssen, dem sprachgebrauche dieser idyllen den mangel der

partikel in irgend einem falle zuzugestehen.

Vs. 122. Die erklärungen in Scholl. Gen. πορφυροίς λημιί σχοις καὶ ταινίαις περιειλημμένον έχων τον της λεύκης στέσατον und in Scholl. M. περιελιατήν zeigen dass man περί ζώστρησιν έλικταν gelesen und περί mit έλικταν verbunden hat. richtig; denn das simplex έλικτός kann nicht bedeuten circumvoluta oder involuta, wie man übersetzt, und umgekehrt scheint das compositum περιζώστρα wohl passend für eine binde um den leib, aber kaum für einen λημνίσχος am kranze. Das simplex ζώστρα kommt übrigens zufällig in keinem sichern beispiele vor: doch scheint Hesych. ζωστάς, ζώτας aus ζώστρας verderbt zu sein.

Vs. 124-128. S. zu vs. 118.

Vs. 137. Ἐφόβησε ist ganz unpassend, da das weib nicht sus furcht das schlafgemach und das bett des mannes verlässt, sondern aus rasender liebe zum buhlen. Die treffliche emendation von Fr. Jacobs ἐσόβησ΄ hätte längst aufgenommen werden sollen. Σοβέω ist öfter in das bekanntere φοβέω verderbt, s. Thesaur. s. v. ἐκσοβέω; so auch XIII, 48, wo ἔξεφηβόβησεν in K. d. i. ἐξεφόβησεν auf das richtige ἔξεσόβησεν führt; ferner Bion I, 57, wo καὶ σὲ φοβεῦμαι von Bergk sehr gut in καὶ σεσόβημαι emendirt ist. Es wird aber σοβεῖν gerade von leidenschaftlicher aufregung gebraucht, z. b. AP. VI, 219 σεσοβημένος οἴστρφ, vgl. Bion I, 57, und von der liebe AP. V, 260 ἐξεσόβησεν τόον, Theocr. XIII, 48 nach der obigen emendation ἔρως φρέτας ἐξεσόβησεν. Endlich ist zu bemerken, dass nach Hesych. ἀνασοβεῖ, ἀνακιτεῖ. Ταραντῖνοι auch die Dorier den ausdruck gebrauchten.

Vs. 142. Man versteht "um dir nicht weitläuftig zu schwatzen" und hat mit G. Hermann in diesem final-satze statt des überlieferten θουλέσιμι den conjunctiv θουλέωμι nothwendig gefunden. Aber diese homerische form ist sammt den andern längeren formen des conjunctiv auf  $-\eta\sigma\theta\alpha$  und  $-\eta\sigma\iota$  in dem theokritischen Δωρικώτερα ohne beispiel. Die angenommene bedeutung von  $\mu\alpha x \rho \alpha' = \mu\alpha x \rho \alpha' v$  ist nicht unglaublich, obgleich mir ein ganz zutreffendes beispiel nicht bekannt ist; aber sicherer ist bei den verben, die einen laut bezeichnen, doch die bedeutung laut, wie Hom. 11. β, 224 μακρά βοών, σ, 580 μακρά μεμυκώς. Nimmt man auch hier diesen gebrauch an, so lässt sich der optativ durch folgende interpretation rechtfertigen: "und wie ich fürwahr nicht laut ausschwatzen möchte, das grösste geschah u. s. w." Es ist dann eine ähnliche schamhafte wendung wie AP. V, 128 τά λοιπά σιγώ, μάρτυς έφ' οίς λύχνος έπεγράφετο, 252. τάλλα δέ σιγή κουπτέον· έχθαίρω την άθυροστομίην, Walth. v. d. Vog. wes. er mit mir pflaege, niemer niemen bevinde daz wan er unt ich und ein kleinez vogellin: tandaradei, daz mac wol getriuwe sîn. Natürlich ist in diesem sinne xa beizubehalten, wofür Ziegler und Ameis nach Hermann's meinung auch schlechte auctorität und mit unklarer bedeutung zai aufgenommen haben; deutlicher würde der sinn noch hervortreten, wenn ma χώ κα d. i. καὶ ὅ za schreiben wollte.

Vs. 144. In  $\mu \acute{\epsilon} \sigma \varphi \alpha \tau o i \acute{\epsilon} \chi \partial \acute{\epsilon} \varsigma$  (K. W.  $\tau \acute{v}$   $\gamma$  M.  $\mu \acute{\epsilon} \sigma \varphi \alpha \tau o \acute{\epsilon} \chi \partial \acute{\epsilon} \varsigma$ ) ist die stellung des  $\tau o i$  auffallend. Man kann  $\mu \acute{\epsilon} \sigma \varphi \alpha \tau o \acute{\epsilon} \chi \partial \acute{\epsilon} \varsigma$  oder  $\mu \acute{\epsilon} \sigma \varphi \alpha \tau o \acute{r}$   $\acute{\epsilon} \chi \partial \acute{\epsilon} \varsigma$  vermuthen; am wahrscheinlichsten ist mir aber  $\mu \acute{\epsilon} \sigma \varphi \alpha \tau o \acute{r}$   $\acute{\epsilon} \chi \partial \acute{\epsilon} \varsigma$ , da  $\gamma \epsilon$  sehr an seinem platze ist. Auch  $\acute{\epsilon} \sigma \tau \epsilon$ , s. Thesaur., und  $\check{\alpha} \chi \varrho \iota$ , s. Schäf. zu Bast. app. ep. crit. p. 38, werden zuweilen mit dem accusativ verbunden.

Vs. 146. Für die vulgata τᾶς γε ἐμᾶς ist in K. P. A. h. all. τᾶς ἐμᾶς, m. ἀκμᾶς, S. ἁμᾶς. Das letzte ist seit Meineke

nach Warton P. V. καταθείην haben. Das synkopirte κατθείην ist gegen den Theokritischen gebrauch ταύταν κα θείην τα schreiben, wie auch vs. 13. 14. 15. 17 das simplex τίθημι gebraucht ist (schon Briggs ταύταν κεν oder ταύταν αν). Ebenso ist bei Stob. XLIII, 94 p. 250 l. 40 αἰ κατατολμῶντι aus αἰκε τολμῶντι verderbt.

IV, 11. πείσαι τοι Μίλων, Κ. κε, Scholl. διεγείραι αν, πείσειεν αν, έκμήνη αν, wonach κα zu schreiben; auch I, 61 hat Κ. αίκε statt αίκα. Ameis Adnott. p. 31 wollte weniger richtig πείσαι κεν, und so auch Herm. ad Mosch. p. 64.

11, 34. Κινήσαις αδάμαντα, aus κινήσαι κ' αδάμαντα ver-

derbt, s. ob. zur stelle; ebenso ist κ' in σ corrumpirt

VIII, 88. οὐτῶς ἐπὶ ματέρα νεβρὸς ἄλοιτο, leg. οὔτω κ' (Herm. ad Mosch. p. 64 οὐτῶς κ') und s. ob. über vs. 90.

II, 124.  $\kappa\alpha i$   $\mu'$  εἰ μέν  $\kappa'$  ἐδέχεσθε, τάδ'  $\eta_{\mathcal{G}}$  φίλα, — εὐδον τ' εἴ κε μότον τὸ καλὸν στύμα τεῦς ἐφίλησα. Ueber das κε in der protasis s. Hartung part. p. 240. 258 und XI, 73 αἴκ' ἐτθών ταλάρως τε πλέκοις  $\div$  τάχα κα πολὺ μᾶλλον ἔχοις νῶν. Derselbe entschuldigt damit das fehlen der partikel in der apodosis, wofür aber doch p. 259 nur das eine beispiel II. τ, 321 beigebracht wird. In der Theokritischen stelle deutet die auffallende stellung des  $\mu'$ , für welche sich freilich II, 103 anführen lässt, darauf hin, dass καί κ', εἰ μέν κ' ἐδέχεσθε zu schreiben sei, wo dann das erste κ' zu  $\eta_{\mathcal{G}}$  und εὐδον gehört. Das object  $\mu_{\mathcal{E}}$  ergänzt sich von selbst aus dem zusammeuhange, konnte aber leicht aus einer glosse in den text kommen. Ueber vs. 129 s. ob.

Es sind hier sämmtliche beispiele aus den dorischeren idyllen des Theokrit zusammengestellt, in welchen man ein fehlen der hypothetischen partikel bei dem objectiv oder präteritum angenommen hat. In einem erheblichen theile wird aber ihre berstellung auch durch andere gründe empfohlen, besonders damit ein müssiges oder sinnstörendes xai fortgeschafft werde, in allen fällen kann die herstellung mit sehr geringer abweichung von den handschriften geschehen. Man wird deshalb sehr bedenklich sein müssen, dem sprachgebrauche dieser idyllen den mangel der partikel in irgend einem falle zuzugestehen.

Vs. 122. Die erklärungen in Scholl. Gen. πορφυροῖς λημή σχοις καὶ ταινίαις περιειλημμένον ἔχων τὸν τῆς λεύκης στέφανον und in Scholl. Μ. περιελικτήν zeigen dass man περὶ ζώστρησιν έλικτὰν gelesen und περὶ mit έλικτὰν verbunden hat. Offenbar richtig; denn das simplex έλικτός kann nicht bedeuten circumvoluta oder involuta, wie man übersetzt, und umgekehrt acheist das compositum περιζώστρα wohl passend für eine binde um des leib, aber kaum für einen λημνίσκος am kranze. Das simplex ζώστρα kommt übrigens zufällig in keinem sichern beispiele vor; doch scheint Hesych. ζωστάς, ζώνας aus ζώστρας verderbt zu seis-

Vs. 124-128. S. zu vs. 118.

Vs. 137. Ἐφόβησε ist ganz unpassend, da das weib nicht is furcht das schlafgemach und das bett des mannes verlässt, ndern aus rasender liebe zum buhlen. Die treffliche emendann von Fr. Jacobs ἐσόβησ΄ hätte längst aufgenommen werden llen. Σοβέω ist öfter in das bekanntere φοβέω verderbt, s. hesaur. s. v. ἐκσοβέω; so auch XIII, 48, wo ἔξεφηβόβησεν in . d. i. ἐξεφόβησεν auf das richtige ἐξεσόβησεν führt; ferner on 1, 57, wo καὶ σὲ φοβεῦμαι von Bergk sehr gut in καὶ σόβημαι emendirt ist. Es wird aber σοβεῖν gerade von leidenhaftlicher aufregung gebraucht, z. b. AP. VI, 219 σεσοβημένος στοφ, vgl. Bion I, 57, und von der liebe AP. V, 260 ἔξεσόσα νόον, Theocr. XIII, 48 nach der obigen emendation ἔρως νέτας ἐξεσόβησεν. Endlich ist zu bemerken, dass nach Hesych να σοβεῖ, ἀνακινεῖ. Ταραντῖνοι auch die Dorier den ausdruck brauchten.

Man versteht "um dir nicht weitläuftig zu schwatzen" Vs. 142. d hat mit G. Hermann in diesem final-satze statt des überlierten θουλέσιμι den conjunctiv θουλέωμι nothwendig gefunden. er diese homerische form ist sammt den andern längeren foren des conjunctiv auf -ησθα und -ησι in dem theokritischen υρικώτερα ohne beispiel. Die angenommene bedeutung von  $x \rho \alpha = \mu \alpha x \rho \alpha r$  ist nicht unglaublich, obgleich mir ein ganz treffendes beispiel nicht bekannt ist; aber sicherer ist bei den rben, die einen laut bezeichnen, doch die bedeutung laut, wie m. II. β, 224 μαχρά βοών, σ, 580 μαχρά μεμυχώς. Nimmt in auch hier diesen gebrauch an, so lässt sich der optativ rch folgende interpretation rechtfertigen: "und wie ich fürwahr :ht laut ausschwatzen möchte, das grösste geschah u. s. w." Es dann eine ähnliche schamhafte wendung wie AP. V, 128 τά ιπά σιγω, μάρτυς έφ' οίς λύχνος έπεγράφετο, 252. τάλλα δέ -η κουπτέον - έχθαίοω την άθυροστομίην, Walth. v. d. Vog. wes mit mir pflaege, niemer niemen bevinde daz wan er unt ich d ein kleinez vogellin: tandaradei, daz mac wol getriuwe sîn. türlich ist in diesem sinne xa beizubehalten, wofür Ziegler d Ameis nach Hermann's meinung auch schlechte auctorität d mit unklarer bedeutung xai aufgenommen haben; deutlicher irde der sinn noch hervortreten, wenn ma χώ κα d. i. καὶ δ schreiben wollte.

Vs. 144. In  $\mu \acute{\epsilon} \sigma \varphi \alpha \tau o i \acute{\epsilon} \chi \partial \acute{\epsilon} \varsigma$  (K. W.  $\tau \acute{v} \gamma$  M.  $\mu \acute{\epsilon} \sigma \varphi \alpha \tau o$   $i \acute{\epsilon} \varsigma$ ) ist die stellung des  $\tau o i$  auffallend. Man kann  $\mu \acute{\epsilon} \sigma \varphi \alpha \tau \widetilde{\omega}$   $i \acute{\epsilon} \varsigma$  oder  $\mu \acute{\epsilon} \sigma \varphi \alpha \tau o i \acute{\epsilon} \chi \partial \acute{\epsilon} \varsigma$  vermuthen; am wahrscheinlichsten mir aber  $\mu \acute{\epsilon} \sigma \varphi \alpha \tau o i \acute{\epsilon} \chi \partial \acute{\epsilon} \varsigma$ , da  $\gamma \epsilon$  sehr an seinem platze. Auch  $\acute{\epsilon} \sigma \tau \epsilon$ , s. Thesaur., und  $\check{\alpha} \chi \varrho \iota$ , s. Schäf. zu Bast. app. crit. p. 38, werden zuweilen mit dem accusativ verbunden.

Vs. 146. Für die vulgata τᾶς γε ἐμᾶς ist in K. P. A. h. τᾶς ἐμᾶς, m. ἀκμᾶς, S. ἁμᾶς. Das letzte ist seit Meineke

aufgenommen, ist aber leicht als eine blosse conjectur zu erkennen, wie dieser codex deren sehr viele enthält. Lobeck Parall. p. 228 nennt  $\tau \tilde{\alpha}_{\mathcal{G}}$   $\gamma \epsilon$   $\dot{\epsilon} \mu \tilde{\alpha}_{\mathcal{G}}$   $\alpha \dot{\nu} \lambda \eta \tau \rho i \delta \sigma_{\mathcal{G}}$  ineptum "quis enim credat Simaetham, quae pompam spectatura vestem mutuam sumsit, tibicina usam esse serva?" Dasselbe gilt auch von der conjectur  $\dot{\alpha}\mu \tilde{\alpha}_{\mathcal{G}}$ . Lobeck's vermuthung  $\tau \tilde{\alpha}_{\mathcal{G}} \sum \alpha \mu i \alpha_{\mathcal{G}}$  ist nun recht ansprechend, da die mutter nachher s. 154  $\xi \epsilon i \nu \alpha$  genannt wird. Aber dem  $\tau \tilde{\alpha}_{\mathcal{G}} \ \dot{\epsilon} \mu \dot{\alpha}_{\mathcal{G}}$  der besten handschriften scheint mir noch näher zu stehen  $\tau \tilde{\alpha}_{\mathcal{G}} \ \xi \epsilon i \nu \alpha_{\mathcal{G}}$ ; denn in der unzialschrift  $TA\Sigma \Xi EINA\Sigma$  konnte  $\Xi$  nach  $\Sigma$ , dem es hier sehr ähnlich ist, leicht ausfallen und IN noch leichter in M verderbt werden  $^{5}$ ).

Vs. 152. Sehr richtig hat Briggs ἀκράτως emendirt unter vergleichung von Alexis Ath. X, 429. e προχείρως τοὺς ἀκράτους πίνομεν, und dieses ist auch in κ. und Pal. marg.

Vs. 157. S. oben zu vs. 4.

Vs. 159. In  $\alpha i$  δ' ἕτι κἠμὲ λυπỹ ist sowohl das καὶ all das orthotonirte pronomen sinnwidrig; noch unrichtiger wird der gedanke durch das von Ziegler und Ameis aus den besseren handschriften aufgenommene  $\alpha i$  δέ τι, und Ameis hat sich doch genöthigt gesehen das ἕτι wieder in seiner Uebersetzung auszudrücken "sin autem perrexerit me dolore afficere." Da nun auch  $\alpha i$ , εἰ ohne κα bei Theokrit nie mit dem conjunctiv verbunden wird, so ist zu corrigiren  $\alpha i$  δ' ἕτι κά με λυπỹ, vgl. Scholl. ἐὰν δέ με ἕτι λυπήση. Die stellung des κα ist nicht auffälliger als die ganz gewöhnliche  $\alpha i$  δέ τις (τινι etc.) κα Dial. Dor. p. 383. Im aufange des verses habe ich μὰν aus K. dem μὲν vorgezogen, vgl.  $ν \bar{ν} ν$  μὰν XI,  $60^4$ ).

### Idyll. III.

Vs. 12. Die production θυμαλγές έμὸν ἄχος lässt sich durch kein ähnliches beispiel bei Theokrit rechtfertigen; denn I, 113. XI, 46 und sonst wird sie durch die hauptcäsur entschuldigt, in πασάμενος ἐπίτασσε und Ἰδάλιον ἐφίλησας XV, 90. 100 durch die drei kürzen der wörter, und ναῖον ἄτλητα παθόντες in dem epischen gedichte XXV, 200 ist gleichfalls corrupt. Die lesart ἐμὶν in schlechten handschriften, welche auch Meineke und Ameis aufgenommen haben, ist offenbar eine metrische correction. Man könnte daran denken, dass ἐμὸν ἄχος nur eine interpretation für ἄχος μεθὲν sei, wie Sophron ἀ καρδία μεθὲν gesagt hatte Dial.

<sup>3)</sup> Hr. B. nennt ξείνας eine willkührliche änderung für άμᾶς (sic).
4) In vs. 165 vermuthet hr. B. Σελαναία λεπαρόθρονε statt λεπαρόχου.
Ein grund gegen diese lesart aller quellen ist nicht angegeben, und sie ist auch in wahrheit nicht bloss unanstössig, sondern viel passender als das conjecturirte λεπαρόθρονε. Man vergleiche, dass Delphis vs. 102 λεπαρόχους heisst und vs. 79 von demselben gesagt wird στήθεια δε στίλβοντα πολύ πλέον ἢ τừ Σελάνα. Das wort bezeichnet treffend den midderen und weisslicheren glanz des mondes, vgl. σελήνη λευκοπάρηος Mus. 57.

or. p. 249; aber leichter erscheint es aus ἐμὸν δ' ἄχος im coκ h., welcher manche sehr gute lesarten enthält, ἐμὸν λάχος machen "siehe mein trauriges loos."

Vs. 21. Καταυτίκα ist kein griechisches wort, κατ αὐτίκα cht weniger falsch, mag man nun κατατίλαι oder κατά λεπτά rbinden wollen. Dagegen ist bei der häufigen verwechslung in καὶ und κατ nichts leichter als die änderung καὶ αὐτίκα, ofür auch noch καὐτίκα in.W. spricht. Wegen καὶ αὐτίκα vgl. artung Part. I p. 135, z. b. Plat. Symp. 220. A. τούτου μὲν μοι δοκεί καὶ αὐτίκα ὁ ἔλεγχος ἔσεσθαι.

Vs. 22. 23. Kiessling und andere haben nach φυλάσσω ein mma gesetzt, indem sie στέφανος κισσοῖο verbinden, κάλυκες rie schon Scholl. Gen.) als rosen fassen, und endlich ἐμπλέξας :λύκεσσι καί — σελίνοις dahin interpretiren, dass in den epheuanz auch rosen und eppich gewunden seien. Ameis erinnert igegen mit recht, dass es dann vielmehr ἐμπλέξας κάλυκας καὶ Liva heissen müsste. Wenn er nun aber aus den besseren indschriften K. P. 9. l. ἀμπλέξας vorgezogen und doch zugleich e interpunction nach φυλάσσω angenommen hat, so ist ihm entangen, dass sich beides gar nicht miteinander vereinigen lässt. enn στέφανον άναπλέχειν ist einfach einen kranz winden, vgl. rist. Ach. 1006 τούς στεφάνους άνείσετε, und so käme ein aus sen und eppich gewundener epheukranz heraus, eine contractio in adiecto. Meineke ist mit den älteren ausgaben in der terpunction der ansicht der meisten scholiasten gefolgt, welche σσοῖο καλύκεσσι verbinden. Aber was soll man unter diesen erstehen? Die erklärung durch κόρυμβοι in Scholl. Calliergi nd Vat. 6 ist höchst unglaublich, da die trauben des epheu mit źλυκες d. i. knospen und blumenkelchen gar keine ähnlichkeit aben, und noch unmöglicher ist die erklärung durch κλάδοι in choll. M.

Die schwierigkeiten der stelle heben sich im augenblick, soald man erkennt, dass χισσοῖο aus χίσθοιο corrumpirt ist, also it demselben fehler, welchen V, 131 fast alle handschriften ham s. unt., bei Theophr. VI, 2 gerade in der beschreibung des σθος sämmtliche handschriften, und welchen Plinius in seinem dex des Theophrast schon vorfand, so dass er sich verführen ess N. H. 16, 62 die aus dem Theophrast übersetzte beschreiung des χίσθος auf den epheu zu übertragen. Der χίσθος hat ach Theophrast ἄνθη δμοια τοῖς ἀγρίοις ὁόδοις πλην ἐλάττω καὶ οσμα. Wenn man also nun schreibt

τόν τοι έγων Άμαρυλλὶ φίλα κίσθοιο φυλάσσω άμπλέξας καλύκεσσι καὶ εὐόδμοισι σελίνοις,

) ist κάλυκες, vorzugsweise von den rosen gebraucht, natürlich uch für die ähnlichen blumen des κίσθος ein vollkommen pasender ausdruck, und die εἴοδμα σέλινα erhalten jetzt erst ihre echte bedeutung im gegensatze gegen die ἄοσμα ἄνθη κίσθου.

Der gebrauch des χίσθος zu kränzen, wenn dieser einer nach weisung bedarf, wird von Plinius N. H. 21, 30 bezeugt, freilich in der weise, dass er wieder den epheu nennt, aber den χίσθος nach den ungaben des Theophrast beschreibt.

Vs. 24. Für die vulgata ὧμοι ἐγὼν, τί πάθω; τί ὁ δύσσους; (Κ. τῦ, Ρ. τις) hat Meineke e coni. ὧμοι ἐγὼν τί πάθω τοι ὁ δύσσους; geschrieben. Ich glaube nicht, dass die homerische formel ὧμοι ἐγὼ, τί πάθω; Il. λ, 404 leicht eine solche erweiterung erhalten konnte, in welcher auch das τοι lästig ist, und vermuthe, dass Theokrit geschrieben hat:

ομοι έγων, τί πάθω; ά δύσσοος, οὐχ ὑπακούεις; Nachdem ά durch missverständniss in ὁ verderbt war, versuchte man den rhythmus durch ein einschiebsel herzustellen. Δύσσος hat aber nun denselben vorwurfsvollen sinn wie in der einzigen stelle, wo es ausserdem vorkommt, IV, 45.

Vs. 27. Die emendation  $\delta \dot{\eta}$  ' $\pi o \vartheta \acute{a} r \omega$  von Gräfe und Briggs, nur besser  $\delta \dot{\eta}$   $\acute{a} \pi o \vartheta \acute{a} r \omega$  zu schreiben, scheint mit recht von Meineke und Ameis aufgenommen zu sein. Auch  $\tau \epsilon \acute{o} r$  lässt sich auf befriedigende weise nicht erklären; aber die emendationen  $\tau \epsilon \dot{\eta}$  und  $\tau \epsilon \acute{t} r$  von Bergk (jene von Meineke, diese von Ameis aufgenommen) sind beide gegen den dialekt, und  $\tau \epsilon \acute{t} r$  findet sich ausserdem nie mit kurzer endsilbe;  $\tau \epsilon \acute{u} r$  aber, wie Bergk noch lieber schreiben wollte, ist eine ganz unbeglaubigte form, da auf Hesych.  $\tau \epsilon \~{\iota} r$ ,  $\zeta \eta \tau \epsilon \~{\iota} r$   $\acute{a} \lambda \lambda o \iota$   $\delta \grave{e}$   $\sigma o \grave{\iota}$  doch nichts zu geben ist. Es scheint, dass der vers eine etwas stärkere verderbniss erlitten hat. Der dichter dürfte geschrieben haben:

καίκα δή ἀποθάνω τοι έναντίον, άδὺ τέτυκται (statt τό γε μὰν τεὸν) "wenn ich vor deinen augen sterbe." Eraction wird gewöhnlich mit dem genitiv verbunden, kann aber auch den dativ bei sich haben so gut wie έναντίος, z. b. Sapph. 2 έναντίος τοι ἱσδάνει (v. l. έναντίον).

Vs. 28. 29. Die lesart ποτιμαξάμενον πλατάγησεν, welche seit Reiske alle herausgeber ausser Ziegler vorgezogen haben, findet sich ausser der erwähnung in den scholien des Calliergunur in den allerschlechtesten quellen, nämlich Ott. Goth. Par. ap. Valck. und n. marg. nebst edd. Med. Ald. Dagegen alle zuverlässigeren quellen sind für ποτεμάξατο τὸ πλατάγημα, und diese lesart hat offenbar auch Agathias vor augen gehabt bei seiner nachahmung der stelle Anth. Pal. V, 296, welche die Theokritischen ausdrücke in dreister anwendung auf das liebes-orakel des kottabos überträgt:

έξοτε τηλεφίλου πλαταγήματος ήχέτα βόμβος γαστέρα μαντφου μάξατο χισσυβίου, έγνων ώς φιλέεις με.

(πλατάγημα ist hier im sinne von λατάγημα zu nehmen oder vielleicht in dieses zu verwandeln, ohne dass dadurch die nachahmung reifelhafter würde; ausserdem scheint γαστέρι κοσσαβίου gebrieben werden zu müssen).

Nur Ziegler hat diese bestbeglaubigte lesart aufgenommen. er seltsam und unverständlich erklärt: das fernkeb drückte nicht rmal an sich den schlag, ita ut neque discinderetur neque ullum vitum ederet." Vielmehr ist προσμάξασθαι in der freieren anendung zu nehmen, welche das verbum μάξασθαι in mehreren sammensetzungen bei den Alexandrinischen dichtern hat. Man rgleiche Nicand. Ther. 180 (ἀσπίς) ὅτ' ἀντομένοισιν ὁδίταις δα προσμάξηται (Scholl. προσπελάση καὶ ἐμβάλη αὐτοῖς θάταν), 772. πυρσός δ' έν γενύεσσι θούν προσεμάξατο καυσον άνδράν (Scholl. καύσωνα δε τοις πληγείσιν έπάγει) Theory. XVII, 36 : μεν Κίπρον έγοισα Διώνας πότνια κούρα κόλπον ές εὐώδη δανας ἐσεμάξατο χείρας d. i. immisit, ἐμμάξασθαί τινι ὀργήν Caln. h. Dian. 124, xérzgor Nicand. Ther. 367. Hiernach ist 70 λέφιλον προσεμάξατο τὸ πλατάγημα so viel als προσήνεγκεν, τέδωκε, ἀπετέλεσε, das fernlieb gab mir nicht den klatschenden 2 (Agathias hat auch das μάξατο in ganz anderem sinne geaucht). Dabei scheint es aber nothwendig mit Greverus µoi μναμένο zu schreiben, was durch die lesart έμοιγε in K. L. . c. 6. 8. 9. begünstigt wird (übrigens scheint hier noch eine idere corruptel zu stecken). Derselbe erklärt das verfahren i diesem liebesorakel sehr richtig in der weise, dass ein blatt it drei fingern schlauchartig zusammengefasst und gegen den m gestossen sei. Denn wenn das blatt auf den arm gelegt id dann darauf geschlagen wurde, konnte es nimmermehr klathen. Die scholien und neueren erklärer haben dies verfahren it dem andern bei Pollux und in den Genfer scholien beschrieenen verwechselt, wo das blatt über einen aus dem daumen 1d dem benachbarten finger der linken hand gebildeten kreis elegt und dann mit der flachen rechten hand darauf geschlaen wird.

Gibt nun auf diese weise die bestbeglaubigte lesart einen nfachen und angemessenen sinn, so lässt sich dies von der sart ποτιμαξάμενον πλατάγησεν weniger sagen; man sehe nur e ausführliche behandlung der stelle bei Ameis Adnott. p. 24. elbst die probabelste erklärung von Greverus "das fernlieb sich sechmiegend klatschte nicht" hat darin etwas gezwungenes, dass e negation zu ποτιμαξάμενον nicht mitbezogen wird; auch bleibt er sinn des ποτιμάξασθαι dabei in einem halbdunkel. Zu anterer zeit werde ich nachweisen, dass der mangel des augmense dem dialekte dieser idylle durchaus nicht angemessen ist. s scheint aber auch, dass diese lesart nur einer sehr jungen prrectur verdankt wird. Nach den collationen bei Gaisford und Varton hat P. ποτεμάξατο πλατάγημα (Ziegler scheint den mantel des τὸ übersehen zu haben), der junge codex L. ποτεμάξατο ελατάγησεν. Aus der letzteren corruptel wird zur herstellung

des verses ποτιμαξάμετον πλατάγησεν gemacht sein, wie denn die schlechte klasse der handschriften, welche die lesart hat, an solchen änderungen sehr reich ist. Die bemerkung in den scholien , ἐν ἄλλοι; γράφεται καὶ οὕτω · οὐδὰ τὸ τηλέφιλον ποτιμαξάμενο πλατάγησεν', wird nur von Calliergus herrühren, der diese lesart in der Aldina vorfand, vgl. Wart. de Scholl. p. XIII ed. Par.

Vs. 48. Zu άτερ μασδοῖο τίθητι bemerkt Meineke: "logi tur de Venere tanquam de matre puellam lactante, quod ineptus Scripsit ni fallor ατερ μαστοίο τίθητι (Scholl. μαστού), sa removet a toro geniali." Sehr gut. Wenn Ameis Adnott. p. 36 dagegen bemerkt, man könnte interpretiren procul a pectore # ponit, so hat er Meineke's meinung nicht richtig aufgefasst; denn dieser leugnet gerade, dass μαζός die bedeutung pects (Scholl. M. στέρτα) haben könne, und zwar mit vollem recht. Areo μασδοίο könnte nichts anders sein als άτερ τίτθης und als nur auf einem παις έπιμαστίδιος, έπιτίτθιος passen. Uebriges vergleiche man Bion's ἐπιτάφιος Άδωνιδος, wo auch der toth Adonis nicht an der brust der Aphrodite bleibt, welche vielmet in wildem schmerze umherirrt, wohl aber auf ihrem lager n. Beachtenswerth ist auch die glosse in Vat. 9. γράφεια άτες μάλοιο άτες του συγκαθεύδει»; Ruhnken schloss aus de ser erklärung, dass die v. l. vielmehr άτερ θαλάμοιο gewesen sei Noch mache ich aufmerksam, dass vidérat ein bei leichnamet üblicher ausdruck ist, wofür auch  $\vartheta \dot{\eta} \times \eta$ , vgl. lat. positus z. b. Virg. Aen. 4, 681.

## ldyll. IV.

Vs. 11. Für πείσαι τοι (K. xs) ist πείσαι κα zu lesen, s. ob. zu II, 118. Eine befriedigende erklärung des verses ist noch nicht vorgebracht. Mir scheint darin eine beziehung auf das sprüchwort λύκος ἔχανεν zu liegen, nach Diogen. VI, 20 ἐπὶ τῶν τῆς ἐλπίδος ἀποτυγχανόντων, οἱ γὰς λύκοι ἀθηρία κανπεσόντες, χαίνουσι διερχόμενοι, vgl. Nott. Es ist nämlich λυσών nur ein anderer ausdruck statt χαίνειν von den wölfen, welche ἀθηρία περιπεσόντες vor hunger wüthen. Auf Korydon's bemerkung, dass Aigon als begleiter des Milon zwanzig schafe zu athletenatzung nach Olympia mitgenommen habe, erwidert Battos: "Milon sollte wohl selbst die wölfe dahin bringen alsbald wir hunger rasend zu werden," weil er nämlich die veranlassung ist, dass ihnen alle beute entzogen wird.

Vs. 13. Für δειλαῖαί γ' αύται wird durch die sehr gute auctorität von K. A. W. k. 9. δειλαῖαι δ' αύται geboten. Offenbar steckt darin δειλαῖαι δη αύται, da δη, wo es sysissis leidet, ganz gewöhnlich in δ' verderbt ist. "Allerdings sind sie unglücklich, da sie einen schlechten hirten fanden," vgl. Hartung Part. I p. 284. Mit unrecht haben Ziegler und Ameis nach dem vorgange von Boissonade hinter αύται ein kolon genetzt.

Vs. 17. Das räthselhafte ov dar findet sich ausserdem VII. 309. So falsch die erklärung der scholien durch où yñy ist (woher K. h. an beiden stellen auch im texte ov yar haben), s. Dial. Dor. p. 80, so unglaublich ist die deutung des  $\delta ilde{a} au$  durch Δημητέρα im Schol. A. zu VII, 39. Der bedeutung nach entspricht aber dieses où đão in beiden stellen unverkennbar ganz dem attischen ov δητα, vgl. z. b. Aesch. Prom. 345, Soph. O. R. 942, El. 403. 1198. Trach. 1127, und man kommt leicht auf die vermuthung, dass darin eine dorische form für δητα stecke. Diesem entspricht aber im dorischen, äolischen und ionischen dialekte die partikel δηύτε oder δεύτε oder δαύτε, deren existenz bei den lyrikern erst in neueren zeiten nachgewiesen ist; am sichersten ist dieselbe bei Alcm. fr. 20, Simon. fr. 21, Pind. fr. 99, Alc. fr. 19, Sapph. fr. 1 vs. 15. 16. 18 und fr. 43. 86, Archil. s. Schneidewin im Philol. III p. 527, Hippon. 123, Anacr. fr. 13, 14, 18, 47, 61, 63, 68, 89, 91,, alles nach Bergk's zählung. Seit Neue zu Sapph. 1, 18 und Hartung Part. I p. 323 glaubt man, dass das wort durch krasis aus δή αὖτε entstanden sei, wie denn wirklich Apollonius de conj. p. 445 eine krasis yon δη αντε in δηντε kennt. Aber eine unbefangene prüfung der bemerkten stellen lehrt, dass in den meisten das aves höchst unpassend ist, und dass vielmehr in allen das fragliche wort nur die bedeutung von  $\delta \eta$ , etwa mit einiger verstärkung, zu erkennen gibt. So in der frage Sapph. fr. 1 orze dnors, rira δηντε, in der aufforderung Sapph. 86 δενφο δηντε, Anacr. 63 αγε δηύτε, und sonst überall mit demonstrativer kraft. Ganz entsprechend ist in seinem gebrauche das attische  $\delta \tilde{\eta} \tau \alpha$ , z. b. in fragen und aufforderungen Hart. I p. 306. 308, überhaupt ein verstärktes δή Hart. p. 305. Wenn aber Hartung richtig eingesehen hat, dass  $\delta \tilde{\eta} \tau \alpha$  eine ähnliche verstärkung von  $\delta \eta$  ist wie έρθαντα, τητικάντα von έρθα, τητίκα, so ist dieser ursprung noch deutlicher bei  $\delta\eta\tilde{v}zs$ , weil hier auch das v erscheint, welches in dieser art der verstärkung bei den demonstrativen charakteristisch ist, man vergleiche noch erdeuter aus erder, rotourog aus rolog, ovious aus ws u. s. w.

Auch bei Homer hat man an mehreren stellen, wo  $\delta$   $\alpha \bar{\nu} \tau s$  liberliefert ist, jene partikel anerkannt. Hier ist nun 0d. 2, 311, 344  $\alpha \bar{\nu} \tau s$  für den sinn ganz passend, obgleich nicht nothwendig, und man kann deshalb  $\delta \dot{\eta}$   $\alpha \bar{\nu} \tau s$  mit Bekker oder  $\delta \eta \bar{\nu} \tau s$  schreiben; denn natürlich kann  $\delta \dot{\eta}$  wie mit andern wörtern so auch mit  $\alpha \bar{\nu} \tau s$  synizesis erleiden. Weniger angemessen ist  $\alpha \bar{\nu} \tau s$  schon II.  $\alpha$ , 340; endlich II.  $\eta$ , 448 und  $\tau$ , 134, auch h. Merc. 394 lässt sich demselben nur durch eine gezwungene und unwahrscheinliche interpretation, wie sie Nägelsbach zu II.  $\alpha$ , 340 versucht hat, ein sinn abgewinnen. Es wird also hier und vielleicht in allen stellen vielmehr die partikel  $\delta \alpha \bar{\nu} \tau s$  oder  $\delta \eta \bar{\nu} \tau s = \delta \dot{\eta}$  anzuerkennen sein.

Als die richtigste schreibung erscheint bei der angenommenen entstehung dyurs. Aber auch deure lässt sich rechtfertigen, wie z. b. serg und roeve als ionisch für enve und ronve angeführt werden. Bedenklicher ist daves, worauf das handschriftliche & avre in den homerischen stellen, bei Alkman fr. 20 und Sappho fr. 43 führt: denn auch der dorische dialekt hat in du durchaus das n. Nichtsdestoweniger kann man auch diese schreibung nicht mit sicherheit verdammen. Auch das dorische η ist keinesweges ganz ursprünglich, sondern aus einem noch älteren a hervorge gangen. Z. b. μή, welches im dorischen dialekte das η hat, lautet im sauskrit ma und auch in dem alterthümlichen dialekte der alten eleischen inschrift C. I. nr. 11 μά. Hiernach kan also recht wohl aus einem uralten du frühzeitig davze geworden sein, später aber, weil der zusammenhang mit on nicht klar verlag, nicht überall mit diesem das  $\eta$  angenommen haben, wen auch die scheinbare analogie von avze beitragen mochte.

Bei Theokrit findet sich nun dieses δαντε dentlich genng an einer stelle, die der kritik viel zu schaffen gemacht hat, nämlich

XI, 22. φοιτῆς δ' αὖθ' οὐτῶς, ὄχχα γλυκὺς ὕπτος ἔχη με Man lese δαῦθ' im sinne von δὴ oder δῆτα, und es lässtsich an gedanken nicht das geringste aussetzen. Es ist aber nicht zu verwundern, wenn das wort wie in vielen der erwähnten lyrischen stellen so auch bei Theokrit zuweilen stärkere verderbniss erlitten hat. Dies scheint der fall zu sein V, 14. 17 s. unt., aber auch οὐ δᾶτ IV, 17, VII, 39 wird aus οὐ δαῦτ' = οὐ δῆτα corrumpirt sein.

Vs. 22. Das corrupte κακογράσμων kann am leichtesten in κακογράσμων gebessert werden, was von dem alten verbalstamme I'l'A = paysir stammen würde, wovon bei Callimacht fr. 250 έγραε = κατέφαγε, Hesych. γρά, φάγε. Κύπριοι, Gales. Gloss. πολυγράφ, πολυφάγφ, Hesych. γραίνειν, έσθίειν, endlich γράστις oder κράστις futter. Also ware κακογράσμων gleichte deutend mit κακοβόρος und κακόσιτος schlechte nahrung verzehrend, dem gedanken sehr angemessen: "mögen die demoten des Lanpriadas, wenn sie der Here opfern, einen solchen magern stier bekommen; denn der demos ist es gewohnt schlechtes zeug zu fressen." Man begreift jetzt auch leichter, wie die v. l. in den scholies ταύρος für δάμος entstehen konnte, nämlich weil κακογράσμαν eigentlich ein dem viehe zukommender ausdruck zu sein schiet wie γράστις oder κράστις. — In τοὶ τῶ Λαμπριάδα τοὶ δαμόται ist die ungewöhnliche stellung, wie ich jetzt einsehe, von Meineke richtig mit XIII, 5 ώμφιτρύωνος ὁ χαλκεοκάρδιος υίος und IV, 33 τὸ ποταφον τὸ Λακίνιον verglichen, s. auch Ameis & artic. p. 18. Die in den versen liegende anspielung auf den unbekannten Lampriadas und seinen demos muss uns unverständlich bleiben.

Vs. 32. Ameis hat nach meinem vorschlage in den Emenddaus P. a. l.  $\tilde{\alpha}$  78  $K\varrho \acute{\sigma} \tau \nu \nu \alpha$  als nebenform für  $K\varrho \acute{\sigma} \tau \nu \nu \nu \alpha$  aufgenommen. Aber seine übrige behandlung der stelle erscheint mir nicht probabel; mein besserungsversuch airei  $\mu'$   $\tilde{\alpha}$  78  $K\varrho \acute{\sigma} \tau \nu \nu \alpha$ ,  $\kappa \alpha \lambda \dot{\alpha}$   $\kappa \delta \lambda \iota \nu \nu \alpha$ , kann übrigens mit demselben sinne der überlieferung mehr angenähert werden, wenn man schreibt: airsov  $\tilde{\alpha}$  78  $K\varrho \acute{\sigma} \tau \nu \nu \nu \alpha$ ,  $\kappa \alpha \lambda \dot{\alpha}$   $\kappa \delta \lambda \iota \nu \nu \nu \alpha$ ,  $\kappa \lambda \lambda \dot{\alpha}$   $\kappa \delta \lambda \iota \nu \nu \nu \alpha$ . (statt  $\kappa i \nu \nu \nu \alpha \nu \alpha$ ).

Vs. 34. Merkwürdig ist die variante κατεθοίσατο "ni fallor" in der übrigens werthlosen handschrift M. Man kommt leicht auf die vermuthung, dass darin κατεθώσατο stecke von dem echt dorischen θῶσθαι Dial. Dor. p. 343, und dass κατεδαίσατο nur ein glossem sei, weil bei Hesychius θῶσθαι durch δαίννοθαι erklärt wird.

Vs. 39. Weder der gebrauch von δσος — δσος für δσος — τόσος noch der sinn, welchen man künstlich genug aus den worten herausbringt, scheinen mir gebilligt werden zu können; aber ich finde keine probable heilung. Ueber ἀπέσβας habe ich Phil. VI. p. 699 gesprochen.

Vs. 49. Für ὁρικὸν τὸ λαγωβόλον (K. τῦ, ein par. τοι) ist Hermanns änderung ἱρικόν τι von Ziegler und Ameis aufgenommen, aber von dem letzteren de artic. p. 41 mit recht wieder verworfen. Die vulgate εἴθ' ἦν ist gegen den dialekt, welcher ἦς fordert, während zugleich die überlieferung fast immer αἴθε gibt; Toup hat deshalb αἴθ' ἦς geschrieben, und αἴθ' ist allerdings in W. Aug. Aber auch der conjunctiv πατάξω ist nach dem wunsche αἴθ' ἧς anstössig; man müsste das imperfectum erwarten wie VII, 86. XI, 55. Ich glaube deshalb, dass in dem εἴθ' ἦν eine andere verderbniss steckt, und vermuthe

πεῖ θήν μοι ὁοικὸν τὸ λαγωβόλον, ως τυ πατάξω; (in der ausgabe hatte ich ή θην geschrieben).

Die frage mit ποῦ (dorisch πεῖ Dial. Dor. p. 361) ohne verbum bezeichnet öfter das vermissen von etwas, das eigentlich da sein sollte, z. b. Aesch. Pers. 930 ποῦ δὲ Σευάλκης ἄναξ; Soph. Aj. 922 ποῦ Τεῦχρος; Sophr. fr. 35 πεῖ γὰρ ά ἄσφαλτος; Theocr. XV, 33 ά κλάξ τᾶς μεγάλας πεῖ λάρνακος; ώδε φερ' αὐτάν (vulg.  $\pi\tilde{a}$ , K. P. h.  $\pi\tilde{\eta}$ ); ebenso wird im mittelhochdeutschen wa-nu gebraucht, z. b. lw. 7111 wâ nû sper? wâ nû sper? diz ist hin, ein anderz her. Es liebt aber dieses nov noch den dativ eines personalpronomens sich zuzugesellen. So Il. v, 770 nov vol Aηΐφοβος; wo hast du den D. gelassen ? vgl. 772, ε, 771. o, 440. v, 83, Aesch. Pers. 928 ποῦ δέ σοι Φαρνοῦγος; vgl. 917. Ferner die formel που μοι Aesch. Perrh. που μοι τὰ πολλά δῶρα κάκροθίνια; und in dem tanzliede bei Athen. XIV, 629, Ε ποῦ μοι τὰ ὁόδα; ποῦ μοι τὰ ἴα; ποῦ μοι τὰ καλὰ σύλινα; Danach ist auch bei Theokrit II, 1 zu schreiben πεῖ μοι ταὶ δάφναι; φέρε Θέστυλι. πεῖ δὲ τὰ φίλτρα (libri πã, Scholl. ποῦ), denn die nachahmung des Nonnus XXXVII, 415 πη θρόνα; πη βοτάναι;  $\pi\tilde{\eta}$   $\pi o i n i l \lambda \alpha$   $\phi \hat{\alpha} \rho \mu \alpha n \alpha$   $K i \rho n \eta \varsigma$ ; beweiset nichts für  $\pi\tilde{\alpha}$ , da dieser leicht meinen konnte das dorische  $\pi \epsilon \tilde{i}$  durch das anscheinen nächstverwandte  $\pi\tilde{\eta}$  wiedergeben zu müssen. Auch in der vorliegenden stelle wird also  $\pi \epsilon \tilde{i}$   $\mu o i$   $\tau \hat{o}$   $\lambda \alpha \gamma \omega \beta \hat{o} \lambda \sigma v$  sein ,, soo hete ich den krummstab gelassen?", indem sich Korydon nach seinen abseits gelegten krummstabe suchend umsieht. Das dorische  $\partial \eta = \delta \hat{\eta}$  hat II, 78 eine ähnliche verderbniss erlitten, s. ob. Die ungewöhnliche wortstellung in  $\hat{\rho} o i n \lambda \alpha \gamma \omega \beta \hat{o} \lambda \sigma v$  gehört ne den theokritischen idiomen im gebrauche des artikels, s. obes zu I, 95.

Vs. 53. 54. Die vulgata η φά γε λεύσσεις; stammt aus den schlechteren handschriften; K. A. (h. bei Gaisf.) C. G. all. haben  $\vec{\eta}$   $\dot{\rho}\dot{\alpha}$   $\tau\varepsilon$ , P. M. L. c. l. 9  $\vec{\eta}$   $\tilde{\alpha}\rho\alpha$ . Es ware auffallend, wenn de bekannte formel  $\mathring{\eta}$   $\dot{\phi} \acute{\alpha}$   $\gamma \varepsilon$  so verderbt wäre, und anderseits ver misst man ungern das object. Es scheint daher, dass der dickter geschrieben hat ή ὁά έ λεύσσεις. Der accusativ é ist and sonst in 78 verderbt, wo man an ein ursprünglich geschriebens digamma nicht denken kann, z. b. Sol. fr. 12, 27 Bgk. Bei Theokrit wird derselbe zufällig jetzt nirgends gelesen, aber es wird später nachgewiesen werden, dass er an mehreren orten herzustellen ist, nämlich V, 38 (libri τυ, τε), VIII, 24 (ll. με, γε). Auch gleich in dem folgenden verse ist sowol έχω τέ τιτ, wie fast alle quellen haben, als έχω γέ νιν, wie schlechtere handschriften, widersinnig, und man wird zu lesen haben gro gros. Die partikel vor, bier in abgeschwächter temporaler bedeutung s. Hartung II. p. 27, ist auch V, 123 in den meisten handschriften in viv verderbt.

Vs. 57. S. zu I, 30.

Vs. 58. Die vor Meineke übliche interpunction, wodurch τὸ γερόντιον als subject zu μίλλει gezogen wird, erscheint natürlicher.

Vs. 60. Ameis hat aus K.  $\dot{\alpha} \times \mu \dot{\alpha} \nu$  für  $\dot{\alpha} \times \mu \dot{\alpha} \nu$   $\gamma'$  geschrieben; aber die partikel ist hier in der antwort sehr passend, s. Hartung I. p. 392.

### Idyll. V.

Vs. 9. Die besten handschriften haben ἀγκλέψας oder ἀκλέψας, und ἐκκλέψας scheint nur eine correctur zu sein. Das compositum ἀνακλέπτω wird freilich in den lexiken nicht aufgeführt, aber Hesychius hat wenigstens ἀνακλέπτεσ θαι, ἀναχωρεῖν und die bildung wäre ganz analog mit ἀναρπάζω. Auch Ameis ist geneigt ἀγκλέψας für echt zu halten.

Vs. 10. Die lesart ης τι ἐνεύδειν (vulg. τοι) scheint richtig, obgleich τι nur in schlechteren handschriften sich findet, nämlich Reg. Rav. Laud. Rav. 216, auch im cod. Aug. bei Greg. Cor. §. 72, vgl. Od. γ, 349 ἡ ούτε χλαϊναι — ἐνεύδειν. Der hiatus ist wie in ὅτι οὐ Ι, 88. 91. Gerhard Lectt. Apoll. p. 184 und

Fritzsche p. 63 verlangen 71, ohne dasselbe als handschriftliche lesart zu kennen.

Vs. 14. Die handschriften haben hier und in der nachahmung XXVII, 35 où  $\mu'$  αὐτὸν τὸν Πᾶνα, woraus Valckenaer οὐ  $\mu$ άν, οὐ τὸν Πᾶνα gemacht hat. Leichter ist die änderung ο ὑ δαῦτὸ, οὐ τὸν Πᾶνα, s. ob. zu IV, 17, und οὐ δῆτα wird in dieser weise öfter mit schwüren verbunden, z. b. Arist. Vesp. 1497  $\mu$ ά  $\Delta \hat{\iota}'$  οὐ δῆτὸ, Ran. 1183. 1188  $\mu$ à τὸν  $\Delta \hat{\iota}'$  οὐ δῆτὸ. Dagegen οὐ  $\mu$ ὰν findet sich sonst nicht in ganz ähnlicher verbindung gebraucht, ausgenommen in dem correspondirenden vs. 17 οὐ  $\mu$ άν, οὐ ταύτας x. τ.  $\lambda$ . Wenn aber wirklich, wie ich vermuthet habe, das δαῦτὸ einerseits IV, 17. XII, 38 in δᾶν, anderseits vs. 14 in  $\mu$ οντ corrumpirt ist, so ist es auch wol möglich, dass hier durch ein zusammentreffen beider arten der verderbniss  $\mu$ àν aus δαῦτὸ geworden und also ο ὑ δαῦτὸ, ο ὑ ταύτας als das ursprüngliche zu betrachten ist.

Vs. 19. Mit recht scheint Kiessling aus P. Q. ἔκλεψα aufgenommen und ἀπέδυσ vs. 15 als ἀπέδυσα gefasst zu haben.

Vs. 22. Άλλά γε in unmittelbarer verbindung ist ungriechisch, und schon Warton und Brunck haben mit recht aus Vat. 4 ἀλλ ἄγε τοι διαείσομαι aufgenommen. Der gebrauch von ἄγε mit der ersten person des conjunctivs bedarf keiner rechtfertigung. Es ist aber διαείσομαι nicht futurum, sondern der conjunctiv mit kurzem modusvocale (wie II, 3. 9 καταδήσομαι und μέμψομαι) des aor. Ι διαείσασθαι, vgl. Phrynich. Bekk. Ann. 37, 3 διάσασθαι τὸ διαμιλλήσασθαι ἐν ώδη τιτι.

Vs. 25. Statt der alten vulgata χίναδ εν (so auch K.) ist seit Meineke aus P. A. 9. all. χιναδεν aufgenommen, indem man πεναδενς als eine nebenform von τὸ χίναδος betrachtet; aber eine solche ist sonst nicht bekannt und auch durch keine genügende analogie gestützt. In h. p. S. C. V. all. ist χίναδε; auf eine lesart χίναιδε bezieht sich unverkennbar die glosse in scholl. Μ. πόρεε ἀναίσχυντε (richtiger getrennt zu schreiben πόρνε, ἀναίσχυντε) nebst der bemerkung in den gewöhnlichen scholien: χίνα-δος δὲ παρὰ τὸ χινεῖσθαι ἐν αἰδοῖ (Geel. τὴν αἰδῶ) ἢ ἀναιδῶς. ἡ παρὰ τὸ χινεῖσθαι ἐν δόλφ. Man vergleiche u. a. Et. Gud.

322, 13. Κίναιδος, ὁ ἀσελγης, ὁ κινῶν την ήδονην, ὁ πόρνος τὸ ναι δίφθογγος ὁ κινῶν ἑαντῷ αἰδῶ καὶ αἰσχύνην εἴρηται δὲ παρὰ τὸ κινεῖσθαι την αἰδῶ ἡ παρὰ τὸ κινεῖν τὰ αἰδοῖα. Auch haben Scholl. P. (= cod. 1.), die überall zu den besseren gehören und auch die vorhergehenden worte des scholions vollständiger geben, κίναιδος γὰρ für κίναδος δὲ, wonach es scheint, dass vorher ausgefallen ist γράφεται δὲ καὶ κίναιδε, woran sich anschloss κίναιδος γὰρ παρὰ τὸ κινεῖσθαι τὴν αἰδῶ, ὁ ἀναιδής, denn so wird für ἡ ἀναιδῶς zu schreiben sein; die folgenden worte sind ein jüngerer ungeschickter zusatz.

Zu dieser Lesart κίναιδε passt es nun auch sehr gut, dass für τάδε γ' in Γ. V. τάδε, in A. h. p. 5. C. 1. all. τάδ',

in P. τάγ' ist; denn es ergibt sich daraus der vers

καὶ πῶς οἰ κίναιδε τάδ ἔσσεται ἐξ ἴσω άμίν;
Κίναιδος konnte ohne zweifel sehr leicht die bedeutung ἀταίσχυντος, ἀταιδής annehmen, welche die scholien ihm beilegen, wie auch κιναιδία bei Suidas durch ἀναισχυντία erklärt wird und bei Hesychius κύναιδος (mit falscher orthographie) durch λίαν ἀναιδής. Es erscheint aber die anrede o schamloser für den gedanken wol noch angemessener als o fuchs. Nachdem das erste κίναιδε in κίναδε verderbt war, entweder zufällig oder weil man an das sicilische κίναδος dachte, wurden zur herstellung des metrums εὖ und γ eingeschoben, und zwar haben hier wie auch sonst zuweilen diejenigen handschriften die correcturen, welche in der regel freier von solchen sind.

Vs. 29. 30. Statt des überlieferten  $\tau \hat{v}$ ,  $\tilde{i}\hat{o}$  hat man seit Meineke die Volger'sche conjectur  $\tau v \hat{i}\delta \varepsilon$  aufgenommen (nach Ziegler add. hat auch cod. 9.  $\tau \hat{v} \hat{i}\hat{o}$ ). Aber diese specifisch äolische form ist unmöglich. Ich glaube, dass  $\tau \hat{v}$  wie häufig aus  $\tau o_i$  corrumpirt ist, dagegen  $\tilde{o}v$   $\tau o_i$  (scholl.  $\tilde{o}v\hat{d}\alpha\mu\tilde{\omega}\varsigma$ ) aus  $\tilde{o}v\pi\alpha$ , vgl. ob. 21 II, 20. Ausserdem aber ist mir das seltsam vereinzelte  $\tilde{e}\rho \omega\delta v$ 

sehr verdächtig, und ich möchte schreiben

άλλὰ γὰρ οὖπα

ωριφος ἰσοπαλής τοι, ἄδ' ὁ τράγος οῦτος ἐρίσδει "aber das ziegenlamm gilt dir ja in keiner weise für einen einsat, der es mit deinem schaflamme aufnehmen könnte — siehe diese bock hier wetteifert mit dem schaflamm". Die verderbniss in έρωδι ist durch diejenige des τοι in τὸ veranlasst. In der ausgabe hatte ich die stelle etwas anders constituirt.

Vs. 37. 38. Der sprichwörtliche ausdruck θρέψαι λυπιδείς ist, wie man denken kann, aus einer thierfabel entlehnt. Wir

besitzen diese noch in verschiedenen überlieferungen:

a) Fab. 319. Fur. (373 Halm.) Ποιμήν εύρων λυκιδείς, τούτους μετὰ πολλῆς ἐπιμελείας ἀνέτρε φεν, damit sie erwachsen ihm die schafe bewachen und selbst fremde rauben solles. Aber herangewachsen (ώς τάχιστα ηὐξήθησαν), zerreissen sie zuerst die eigene heerde.

2

b) Fab. 373. Fur. (375 H.) Ποιμήν μικρον λύκον εξερών εθερών εθερών ατο, είτα σκύμνον γενόμενον εδίδαξεν άρπάζειν έκ τῶν σύνεγγυς ποιμτίων. ὁ λύκος δὲ διδαχθεὶς ἔφη· ὅρα, μήπως σὰ ἐθίσας με ἀρπάζειν, πολλὰ τῶν σεαυτοῦ προβάτων ζητήσης.

c) Fab. 232. Fur. (374 H.) Ποιμήν νέογνον λύκου σκύμνον εύρων καὶ ἀνελίμενος σύν τοῖς κυσίν ἔτρεφεν. ἐπεὶ δ΄ ηὐξήθη, zeigt er seine wölfische tücke an der heerde. Das epimythion φύσις πονηρὰ χρηστὸν ήθος οὐ τρέφει ist in der gestalt γνώμη πονηρὰ χρηστὸν ήθος οὐ τίκτει von Georgides unter dem namen des Babrius erhalten, woraus erkannt wird, dass diese fabel auch unter den verlornen des Babrius war, s. fr. 134 ed. Berol., wo jedoch der aus der prosaischen fabel gebildete anfangsvers fehlerhaft ist.

d) Ein anonymes epigramm im Anth. Pal. IX, 47 Τὸν λύκον ἐξ ἰδίων μαστῶν τρέφω οὐκ ἐθέλουσα ἀλλά μ' ἀναγκάζει ποιμένος ἀφραδίη. αὐξηθεὶς δ' ὑπ' ἐμοῦ κατ' ἐμοῦ πάλι θηρίον ἔσται.

ή γάρις άλλάξαι την φύσιν ού δύναται.

Man hat als die hier redende pflegemutter des wolfes bald ein schaf bald eine ziege verstanden. Vergleicht man aber das σὺν τοῖς κυσὶν ἔτρεφεν in der dritten fabel, so scheint vielmehr eine hündinn verstanden werden zu müssen, welche für diesen zweck doch auch naturgemässer ist.

In allen diesen variationen der fabel ist dieselbe grundlage, dass ein hirt einen jungen wolf findet und aufzieht. Aber in dem epigramm gilt dann die säugende hündinn als die eigentliche wohlthäterinn, welche die tücke des wolfes an sich erfährt, in den drei prosaischen fabeln handelt es sich mit verschiedenen modificationen nur um das verhältniss zwischen hirt und wolf. Wie es hiermit in der theokritischen stelle stehe, darauf muss ich nachher zurückkommen.

So natürlich nun das θρέψαι λυκιδείς von wohlthaten an undankbare gesagt ist, so seltsam erscheint in demselben sinne der zweite ausdruck θρέψαι κύνας, da ja hunde gerade die dankbarsten und treuesten thiere sind. Man hat indess den scholien geglaubt, welche behaupten, es sei eine παροιμία έπὶ τῶν ἀχαριστούντων und stamme von den hunden des Aktäon, welche den eigenen herren zerrissen. Erasmus in den Adagiis erkennt auch eine beziehung auf dasselbe sprichwort bei Varro R. R. II, 9, 8. adiligenter ut habeant cibaria (canes) providendum. fames enim ad quaerendum cibum ducet, si non praebebitur, et a pecore abducet. Nisi si (ut quidam putant) etiam illuc pervenerint, preverbium ut tollant antiquum, vel etiam ut µvoor aperiant de Actaeone atque in dominum afferant dentes". Offenbar mit unrecht (Erasmus las übrigens ut proverbium attollant); vielmehr ist, was die interpreten nicht erkannt haben, das von Varro selbst L. L. VII, 31 erwähnte sprichwort canis caninam non est 322, 13. Κίναιδος, ὁ ἀσελγης, ὁ κινῶν την ήδονην, ὁ πόριος τὸ ναι δίφθογγος ὁ κινῶν ἑαυτῷ αἰδῶ καὶ αἰσχύνην εἴρηται δὲ παρὰ τὸ κινεῖσθαι την αἰδῶ ἢ παρὰ τὸ κινεῖν τὰ αἰδοῖα. Auch haben Scholl. P. ( $\Longrightarrow$  cod. 1.), die überall zu den besseren gehören und auch die vorhergehenden worte des scholions vollständiger geben, κίναιδος γὰρ für κίναδος δὲ, wonach es scheint, dass vorher ausgefallen ist γράφεται δὲ καὶ κίναιδε, woran sich anschloss κίναιδος γὰρ παρὰ τὸ κινεῖσθαι τὴν αἰδῶ, ὁ ἀναιδής, denn so wird für ἢ ἀναιδῶς zu schreiben sein; die folgenden worte sind ein jüngerer ungeschickter zusatz.

Zu dieser Lesart ×  $i\nu\alpha\iota\delta s$  passt es nun auch sehr gut, dass für  $\tau\dot{\alpha}\delta s$   $\gamma'$  in  $\Gamma$ . V.  $\tau\dot{\alpha}\delta s$ , in A. h. p. 5. C. 1. all.  $\tau\dot{\alpha}\delta'$ , in P.  $\tau\dot{\alpha}\gamma'$  ist; denn es ergibt sich daraus der vers

καὶ πῶς οἰ κίναιδε τάδ ἔσσεται ἐξ ἴσω ἀμίν;
Κίναιδος konnte ohne zweifel sehr leicht die bedeutung ἀναίσχυντος, ἀναιδής annehmen, welche die scholien ihm beilegen, wie auch κιναιδία bei Suidas durch ἀναισχυντία erklärt wird und bei Hesychius κύναιδος (mit falscher orthographie) durch λίαν ἀναιδής. Es erscheint aber die anrede o schamloser für den gedanken wol noch angemessener als o fuchs. Nachdem das erste κίναιδε in κίναδε verderbt war, entweder zufällig oder weil man an das sicilische κίναδος dachte, wurden zur herstellung des metrums εὖ und γ eingeschoben, und zwar haben hier wie auch sonst zuweilen diejenigen handschriften die correcturen, welche

Vs. 29. 30. Statt des überlieferten  $\tau \dot{v}$ ,  $\tilde{i}\delta$  hat man seit Meineke die Volger'sche conjectur  $\tau v i \delta \varepsilon$  aufgenommen (nach Ziegler add. hat auch cod. 9.  $\tau \ddot{v} i \delta$ ). Aber diese specifisch äolische form ist unmöglich. Ich glaube, dass  $\tau \dot{v}$  wie häufig aus  $\tau o\iota$  corruppirt ist, dagegen  $o\tilde{v}$   $\tau o\iota$  (scholl.  $o\dot{v}\delta \alpha \mu \tilde{\omega} \varepsilon$ ) aus  $o\tilde{v}\pi \alpha$ , vgl. ob. 21 II, 20. Ausserdem aber ist mir das seltsam vereinzelte  $\tilde{\varepsilon} \varrho \omega \delta \varepsilon$  sehr verdächtig, und ich möchte schreiben

in der regel freier von solchen sind.

άλλὰ γὰο οὖπα

ωριφος ἐσοπαλής τοι, ἔδ' ὁ τράγος οὖτος ἐρίσδει
"aber das ziegenlamm gilt dir ja in keiner weise für einen einsah,
der es mit deinem schaflamme aufnehmen könnte — siehe diese
bock hier wetteifert mit dem schaflamm". Die verderbniss in ἔρωδι
ist durch diejenige des τοι in τὸ veranlasst. In der ausgabe
hatte ich die stelle etwas anders constituirt.

Vs. 37. 38. Der sprichwörtliche ausdruck θρέψαι λυπιδείς ist, wie man denken kann, aus einer thierfabel entlehnt. Wir

besitzen diese noch in verschiedenen überlieferungen:

a) Fab. 319. Fur. (373 Halm.) Ποιμήν εύρων λυκιδεῖς, τούτους μετὰ πολλῆς ἐπιμελείας ἀνέτρε φεν, damit sie erwachsen ihm die schafe bewachen und selbst fremde rauben solles. Aber herangewachsen (ὡς τάχιστα ηὐξήθησαν), zerreissen sie zuerst die eigene heerde.

b) Fab. 373. Fur. (375 H.) Ποιμήν μικρον λύκον ευροών εθρεύματο, είτα σκύμνον γενόμενον εδίδαξεν άρπάζειν έκ τῶν σύνεγγυς ποιμείων. ὁ λύκος δὲ διδαχθεὶς ἔφη· ὅρα, μήπως σὰ ἐθίσας με άρπάζειν, πολλὰ τῶν σεαυτοῦ προβάτων ζητήσης.

c) Fab. 232. Fur. (374 H.) Ποιμήν νέογνον λύκου σκύμνον εύρων καὶ ἀνελίμενος σύν τοῖς κυσὶν ἔτρεφεν. ἔπεὶ δ΄ ηὐξήθη, zeigt er seine wölfische tücke an der heerde. Das epimythion φύσις πονηρὰ χρηστὸν ήθος οὐ τρέφει ist in der gestalt γνώμη πονηρὰ χρηστὸν ήθος οὐ τίκτει von Georgides unter dem namen des Babrius erhalten, woraus erkannt wird, dass diese fabel auch unter den verlornen des Babrius war, s. fr. 134 ed. Berol., wo jedoch der aus der prosaischen fabel gebildete anfangsvers fehlerhaft ist.

d) Ein anonymes epigramm im Anth. Pal. IX, 47
 Τὸν λύκον ἐξ ἰδίων μαστῶν τ ρέφω οὐκ ἐθέλουσα ἀλλά μ' ἀναγκάζει ποιμένος ἀφραδίη.
 αὐξηθεὶς δ' ὑπ' ἐμοῦ κατ' ἐμοῦ πάλι θηρίον ἔσται.

ή χάρις άλλάξαι την φύσιν ου δύναται.

Man hat als die hier redende pflegemutter des wolfes bald ein schaf bald eine ziege verstanden. Vergleicht man aber das σὺν τοῖς κυσὶν ἔτρεφεν in der dritten fabel, so scheint vielmehr eine hündinn verstanden werden zu müssen, welche für diesen zweck doch auch naturgemässer ist.

In allen diesen variationen der fabel ist dieselbe grundlage, dass ein hirt einen jungen wolf findet und aufzieht. Aber in dem epigramm gilt dann die säugende hündinn als die eigentliche wohlthäterinn, welche die tücke des wolfes an sich erfährt, in den drei prosaischen fabeln handelt es sich mit verschiedenen modificationen nur um das verhältniss zwischen hirt und wolf. Wie es hiermit in der theokritischen stelle stehe, darauf muss ich nachher zurückkommen.

So natürlich nun das θρέψαι λυκιδεῖς von wohlthaten an undankbare gesagt ist, so seltsam erscheint in demselben sinne der zweite ausdruck θρέψαι κύνας, da ja hunde gerade die dankbarsten und treuesten thiere sind. Man hat indess den scholien geglaubt, welche behaupten, es sei eine παροιμία ἐπὶ τῶν ἀχαριστούντων und stamme von den hunden des Aktäon, welche den eigenen herren zerrissen. Erasmus in den Adagiis erkennt auch eine beziehung auf dasselbe sprichwort bei Varro R. R. II, 9, 8. "diligenter ut habeant cibaria (canes) providendum. fames enim ad quaerendum cibum ducet, si non praebebitur, et a pecore abducet. Nisi si (ut quidam putant) etiam illuc pervenerint, proverbium ut tollant antiquum, vel etiam ut μῦθον aperiant de Actaeone atque in dominum afferant dentes". Offenbar mit unrecht (Erasmus las übrigens ut proverbium attollant); vielmehr ist, was die interpreten nicht erkannt haben, das von Varro selbst L. L. VII, 31 erwähnte sprichwort canis caninam non est

gemeint, griechisch xύων κυνὸς οὐχ ἄπτεται Paroem. I. p. 428. Die hungernden hunde werden sich unter einander zerreissen proverbio illo sublato oder gar ihren eigenen herren. Ebenso wenig lässt sich aus der andern von Erasmus angezogenen stelle des Varro bei Nonius s. v. occupare etwas entnehmen: "crede mihi, plures dominos comedere servi quam canes: quod si Actaeon occupasset et ipse prius canes suos comedisset; non nugas saltatoribus in theatro fieret". Und wenn sich wirklich von den hunden des Actäon her ein sprichwort gebildet hätte, so konnte es wenigstens unmöglich zur bezeichnung von undankbarkeit dienen. Man hat deshalb diese beziehung auf den Aktäon als einen unglücklichen erklärungsversuch des scholiasten zu betrachten.

Ein anderer scholiast hat sich an ein wirklich übliches sprichwort erinnert. Denn in den worten ,, ἔστι δὲ τοῦτο Σωκράτους κακοὺς ποιῶν εὖ" hat Dübner mit recht Ἰσοκράτους verlangt und eine beziehung auf Isocrat. ad Demon. 29 erkannt, wo ,, τοὺς κακοὺς εὖ ποιῶν ὅμοια πείσει τοῖς τὰς ἀλλοτρίας κύνας σιτίζουσιν ἐκεῖναί τε γὰρ τοὺς διδόντας ὧσπερ τοὺς διλάπτοντας ὑλακτοῦσιν, οἶ τε κακοὶ τοὺς ὡφελοῦντας ὡσπερ τοὺς βλάπτοντας ἀδικοῦσιν". Man vergleiche damit das sprichwort bei Apost. XIII, 10 ὅστις κύνα τρέφει ξένον (cod. N. ἀλλότριον), τούτφ μόνον λῖνος μένει, wo für das corrupte λῖνος wol τὶλος (excrementa canis) zu schreiben ist. Es ist aber klar, dass in diesen sprichwörtern die bezeichnung der hunde als freptder gerade das wesentlichste ist, und dass sie dem τρέφων kein zerreissen in aussicht stellen. Somit helfen auch sie nichts zur erklärung der theokritischen stelle.

Dass diese vielmehr corrumpirt sei, dafür zeugt besonders das sinnlose καί, welches Kiessling und Wüstemann vergebess durch annahme einer beispiellosen anakoluthie zu vertheidigen gesucht haben. Der scholiast, welcher durch ἐκθρέψειεν ἄν τις erklärt, scheint θρέψαι κα gelesen zu haben (vgl. ob. zu II, 118). In P. A. k. und der auführung bei Ioann. Damasc. im Append. Stob. p. 31, 8 fehlt das καί; diese hat ausserdem ος τε für ος τυ und ebenso nach Ameis zwei Pariser handschriften. Danach corrigire ich:

θρέψαι κὰ λυκιδεῖς, θρέψαι κυνάς, ὧς έ φάγωντι. "Die hündinn nührt junge wölfe, um von ihnen zerrissen zu werden." Wegen έ s. ob. zu IV, 57. Κυνάς hündinn ist nach der analogie von iππάς stute Oppian. Cyn. I, 162, μοσχάς junix in alten glossaren, χοιράς porcella nach Steph. Thes. mit ungenannter quelle. Auch ἀμνάς, welches VIII, 35 durch sehr gute und V, 3. 139 durch geringe auctorität statt ἀμνίς geboten wird, und bei Hesychius αἰγάδας, αἶγας. Δωριεῖς — ὑάδες, αί ὕες, ἐσχημαντομένως — ἐριφέας (wol ἐριφάς), χίμαρος werden als schärfere bezeichnungen der weiblichen thiere hei den epicoenis zu fassen sein. Man darf sogar nach der notiz über αἰγάς vermuthes,

dass diese bildungsweise gerade bei den Doriern besonders üblich war, und da 1, 25 für  $\alpha l \gamma \acute{\alpha}$  τε τοι δωσῶ διδυματόχον in K. all.  $\alpha l \gamma \alpha$  δε ist, so dürfte der dichter  $\alpha i \gamma \acute{\alpha} \delta \alpha$  geschrieben haben. Uebrigens war χυνάς in den bedeutungen  $\acute{\alpha} \pi o \mu \alpha \gamma \delta \alpha \lambda i \alpha$ ,  $\mathring{\eta} \lambda o \varsigma$ , χυνόσβατος mit χύων gleichbedeutend.

So entspricht denn jetzt die theokritische stelle auf's genaueste der in dem epigramme erscheinenden auffassung der fabel. Auch in der moral der fabel ίδ ά χάρις ἐς τί ποθέρπει bei Theokrit und ἡ χάρις ἀλλάξαι τὴν φύσιν οὐ δύναται im epigramme ist übereinstimmend von dem erfolge der wohlthat die rede. Bei Theokrit ist fälschlich mit den scholien die χάρις als die ὀφειλομένη verstanden und übersetzt "quo gratia recidit", da aber ποθέρπει diese bedeutung nicht haben kann, von Meineke ποθ ἔρπει dem dialekte zuwider vorgeschlagen, und von Ziegler und Ameis aus K. P. S. aufgenommen, wofür ich dann ποχ ἔρπει gesetzt hatte. Aber χάρις ποθέρπει ist so viel als προςέρχεται, προςφέρεται, προςτίθεται und die frage mit ἐς τί entspricht der nachfolgenden antwort ὧς ἑ φάγωντι, also "siehe, zu welchem ziele die wohlthat ertheilt wird".

Vs. 55. In  $\alpha i$   $\delta i$   $\kappa s$   $\kappa \alpha i$   $\tau i$   $\mu \delta \lambda \eta s$  ist  $\kappa \alpha i$  sinnlos, und ich habe deshalb mit leichter änderung  $\pi \alpha$  geschrieben, d. i.  $\pi \omega s$  s. Dial. Dor. p. 369 seqq.

Vs. 57. Τῶν παρὰ τὰν μαλακώτερα — ἀρνῶν wird in den scholien durch τῶν ἀρνείων δερμάτων erklärt, von den neueren durch molliores istis apud te aquinis übersetzt. Man kann daraus nicht sicher erkennen, wie τῶν ἀρτῶν eigentlich gefasst ist. Hat man ἀρνῶν als das adjectivum verstanden mit ergänzung des vorhergehenden δερμάτων, so verlangte der dialekt, dass ἀρνείων geschrieben würde. Reiske, wie man aus seinem index sieht, hat ἀρνῶν als substantivum gefasst. Dass er ἀρνῶν von τῶν sc. δερμάτων habe abhängen lassen, ist bei der unerträglichen härte dieser construction kaum denkbar; er wird also wol τῶν ἀρνῶν verbunden und die bekannte in vergleichungen übliche brechylogie anerkannt haben. Dieselbe nimmt Ameis de artic. p. 40

an, indem er die lesart τᾶν in K. und A. nach Gaisf. (ταν. 9.) vorzieht. Aber diese ausdrucksweise ist hier ganz unzulässig. Denn allerdings könnte χιμαιρᾶν δέρματα μαλακώτερα ἀρνῶν statt δερμάτων ἀρνείων gesagt sein; aber die bestimmung τᾶν (τῶν) παρὰ τὶν kann unmöglich auf die ἄρνες bezogen werden, wenn nicht der verkehrte sinn herauskommen soll: weicher als die felle der bei dir seienden lämmer. Vielmehr gibt die lesart τᾶν einen deutlichen fingerzeig, dass der dichter τᾶν — ἀρνᾶν geschrieben hat, nämlich von ἀρνῆ lammfell, wofür vs. 50 ἀρνακίς gebraucht ist. — Mit recht hat Ziegler die vulgate τετράκις (auch in P.) vorgezogen, wofür Meineke und Ameis aus vielen handschriften πολλάκις aufgenommen haben, offenbar ein glossem.

Vs. 78. Richtig hat Bergk erkannt, dass in dem überlieferten  $\hat{\epsilon}_S$   $\pi \delta \lambda i r$   $\alpha \hat{v} \partial i g$  das corrumpirte  $\pi \hat{a} \lambda i r$  stecke, wie denn auch XIV, 54 in einigen handschriften dieselbe verwechslung ist und sonst sehr häufig s. Unger Parad. Theb. p. 150. Aber wen derselbe  $\hat{\epsilon}_S$   $\pi \hat{a} \lambda i r$   $\alpha \hat{v} \partial i g$  durch berufung auf Callim. Lav. Pall. 141 vertheidigt, so ist schon von Ziegler bemerkt, dass dort is deutlich zu  $\hat{\epsilon} \lambda \hat{a} \sigma \sigma a i g$  gehört. Es mag  $\hat{\epsilon} \mu \pi \alpha \lambda i r$   $\alpha \hat{v} \partial i g$  zu lesen sein; die corruption des  $\pi \hat{a} \lambda i r$  in  $\pi \delta \lambda i r$  wirkte auch auf die präposition zurück. Ex  $\pi \hat{a} \lambda i r$   $\alpha \hat{v} \partial i g$   $\zeta \tilde{\omega} r r^2$   $\tilde{\alpha} \varphi \epsilon g$ , wie ich in der ausgabe geschrieben, missbillige ich jetzt wegen der tmesis.

Vs. 93. Es ist klar, dass die auf gartenbeeten cultivirten rosen den wildwachsenden blumen κυνόσβατος und ἀνεμώνα ent gegengestellt werden. Aber weshalb jene rosenbeete πας αίμωσιαιδι sein sollen, finde ich nirgends erläutert. Die scholiasten, welche erklären ἐν ταῖς αίμασιαῖς εἰσίν und φύονται ταῖς αίμασιαῖς, haben das πας nicht gelesen. Der dichter dürfte deshalb ge-

schrieben haben

πρὸς ῥόδα, τῶν ἄνδηρα· τὰ δ' αἰμασιαῖσι πεφύκει.

Die rosen haben ihre gartenbeete; aber κυνόσβατος und ἀνεμότη wachsen als unkraut auf den umwallungen der gärten. Durch diesen gegensatz wird der werth der verglichenen blumen chrakterisirt, wie in der antwort des Lakon entsprechend verfahren wird. Uebrigens sind auch die vorhergehenden worte nicht ohne bedenken.

Vs. 94. 95. 'Oρομαλίδες ist aus W. c. 9. Rav. 216 und Greg. C. §. 76 aufgenommen statt der vulgata οριμαλίδις. Aber in keiner von beiden formen ist das wort sonst bekannt, und was man sich unter ὄρεια μῆλα, wie die scholien und Gregorius erklären, zu denken habe, weiss auch niemand zu sagen, natürlich nicht holzäpfel, da die ὀρομαλίδες ja honig süss sein sollen. Dass es aber noch eine andere alte lesart gegebes habe, zeigen die worte der scholien: Άσκληπιάδης δε διά τοῦ 🗑 μεγάλου γράφει. έστι δε τὰ συνακμάζοντα τοῖς σύκοις μῆλα. worte sind jetzt ganz unverständlich; ein ω in dem worte ist weges des versmasses unmöglich. Was aber Asklepiades in wahrheit geschrieben habe, lässt sich mit grosser sicherheit nachweises. Man sehe zunächst Eustath. II. 878, 18. ἔσθ' ὅτε δὲ τὸ ὁμοῖ καὶ ἐπὶ χρονικοῦ, φασίν, ἐπιρρήματος τίθεται, ὡς τὸ εἰ δὴ ὁμοῦ πόλεμός τε δαμά καὶ λοιμός Αχαιούς, καθά φησιν Ασκληπιάδης. - Καὶ Παυσανίας δὲ εἰπών καὶ αὐτὸς τὸ μὲν ἄμα χρονικόν, τὸ δε όμου και χρονικόν και τοπικόν, παρατίθησι και ότι άμάμηλις σύκον το αμα μήλφ ανθούν και μήλον αμασυκον το αμα σύκφ ανθούν (Hesych. άμασυκάδες, αί σύν τοῖς σύκοις γινόμεναι απιοι), vgl. ad Od. 1713, 33 und Ammon. de diff. p. 14, wo dieselbe angabe des Asklepiades über ouov überliefert wird. Stellt man nun zusammen, dass Asklepiades über die chronische bedeutung des ὁμοῦ gesprochen hat, dass Pausanias bei derselben frage die

άμαμηλίδες und άμάσυχα erwähnte, endlich dass die letzten worte des Theokritischen scholions offenbar eine erklärung der άμάσυχα enthalten, so ist es wohl einleuchtend, dass der gelehrte Asclepiades Myrleanus in seinem kommentare (s. Wüstem. Praef. p. XVII) die lesart ὁμομαλίδες = άμαμηλίδες empfahl und zu deren rechtfertigung von der chronischen bedeutung des ὁμοῦ handelte; es ist ferner wahrscheinlich, dass Pausanias in seinem λεξικόν όπτορικόν die betreffende bemerkung von Asklepiades entlehnt hat, und nach dem zusammenhange bei Eustathius möchte man auch glauben, dass in seinen worten vielmehr ὁμομηλίδες zu lesen sei. Das scholion wird etwa in folgender weise herzustellen sein: 'Ασκληπιάδης δε διά τοῦ μο ο μομαλίδες γράφει. έστι δὲ τὰ συνακμάζοντα τοῖς μήλοις σῦκα (st. σύκοις μῆλα) oder auch έστι δε τα συνακμάζοντα τοῖς [μήλοις σῦκα οισπερ άμάσυκα τὰ συνακμάζοντα τοῖς] σύχοις μῆλα. Die form ὁμομαλίδες statt άμαμηλίδες wurde nach Athen XIV, 650. δ von Aethlius in den ώροις Σαμίων gebraucht; bei Hesychius ist αμόμηλις, απιος, άγράς. Was für eine art frucht diese άμαμηλίδες eigentlich gewesen sind, darüber schwanken die angaben sehr; am wichtigsten ist für uns die angabe des Athenaus XIV p. 650. d. ai 8 άμαμηλίδες ούχ είσιν άπιοι, ως τινες οιονται, άλλ' έτερον τι χαί ηδιον και απύρηνος, wofür er sich auf das zeugniss in den Γεωργικοῖς des Aischylides beruft ,,ἀπίους ἡ νῆσος (Κέως) φέρει κρατίστας κατά τὰς ἐν Ἰωνία καλουμένας άμαμηλίδας εἰσί γὰρ ἀπύοηνοί τε καὶ ήδεῖαι καὶ γλυκεῖαι." Es geht hieraus hervor, dass die frucht sich gerade durch süssigkeit auszeichnete und dieses dient zur kräftigen unterstützung, wenn wir statt der problematischen ὀρομαλίδες bei Theokrit die ὁμομαλίδες herstellen, da die frucht ja auch hier als honigsüss gepriesen wird.

Im folgenden verse ist statt der vulgata λεπτόν auf sehr geringe auctorität (ed. Call. und angeblich cod. Polet. des Schottus) in fast allen ausgaben λεπρον aufgenommen, gegen die natur der axvlog s. Schreber bei Kiessling. Aber auch λεπτόν, das Kiessling beibehalten hat, kann nicht richtig sein, da der gedanke nothwendig ein tadelndes epitheton fordert. Ich vermuthe, dass λεπτόν aus λιτόν verderbt ist oder vielmehr aus λειτόν nach der bei Photius und in einer inschrift C. I. nr. 2258, 8 gebrauchten orthographie. Actós wird besonders von der nahrung gebraucht, z. b. λιτή τροφή oder δίαιτα, Aret. p. 133, 38 λιτή σικύη, hier also von der ακυλος, weil sie nur zum schweinefutter gut ist. - Die worte and noirow finde ich nirgends auf glaubliche weise erklärt. Harles hat zwar richtig erkannt, dass από πρίνοιο das stoff-adjectivum πρίνινος vertritt (vgl. z. b. Aesch. Suppl. 931 πίτοντες έκ κριθών μέθυ st. κρίθιτον μέθυ), aber dasselbe der wortstellung entgegen mit αἱ μὲν sc. ακυλοι verbunden. Vielmehr ist πρίνινον λεπύριον eine eichenharte schale; dass gerade von der frucht der noisos die rede ist, macht den gebrauch dieser bekannten übertragenen bedeutung nicht unzulässiger. Also der sinn der stelle ist: "die ὁμομαλίδες können nicht mit den ἀχύλοις verglichen werden; die einen kaben eine schlechte steinharte schale, die andern sind honigsüs." Die beiden früchte sind mit einander im gegensatze zusammengestellt in rücksicht nicht bloss auf den geschmack (λειτὸν — μελιχραί), sondern auch auf die härte, was freilich nur einseitig durch ἀπὸ πρίνοιο angedeutet ist. Die ὁμομηλίς hatte nach Athenäus nicht einmal einen harten kern.

Vs 101. S. ob. zu I, 13. Hier spricht für die emendation al ze auch alze in K. nach Gaisf.

Vs. 102. 103. Die von Schäfer eingeführte interpunction durch ein fragezeichen nach  $Kvv\alpha i\theta\alpha$  und ein punctum nach  $\Phi\dot{\alpha}$ .  $\lambda \alpha gos$  ist in meiner ausgabe unrichtig mit der älteren vertauscht

Wegen ws s. ob. zu I, 13.

Vs. 109. Für λωβάσησθε ist in K. λωβασείσθε, in m. und bei Greg. Cor. §. 97 λωβησείσθε. Nach dem vorgange von Koen ad Greg. und Brunck haben Fritzsche p. 61, Ziegler und Ameis das futurum vorgezogen. Man muss in diesem falle wenigstens mit Fritzsche den satz fragend fassen "ihr werdet mir doch wohl nicht die weinstöcke zu grunde richten?" Aber die handschriften haben sehr häufig den conj. aor. 1 mit dem accente des dorischen futurums, öfter auch mit dem vocale et. So I, 51  $\pi_{\theta}$ ίν η — καθίξει, καθίξει P. A. all. statt καθίξη, IX, 30 μηκέπ φύσεις V. Eustath. 594, 26 (von Fritzsche gebilligt) statt φύσης, X, 25 ων γάρ γ' άψεῖσθε n. E. G. Ott. all. und Brunck statt άψησθε, XV, 52 μή με πατήσεις C. für πατήσης, XXI, 63 μή τρέσσεις 10. Vat. Ε, τρέσεις 11. Ald., τρεσσείς Vat. C. statt τρέσσης (auch hier haben Fritzsche und Ameis das futurum vorgezogen). Da nun in einigen dieser stellen das futurum auf keine weise gerechtfertigt werden kann und da K. noch gerade im vorhergehenden verse in ὑπερπηδείτε statt ὑπερπαδητε fälschlich ει für η hat, so halte ich es für richtiger λωβασείσθε und auch die übrigen erwähnten futura als blosse sphalmata zu betrachten. — Zum schutze von (ἄμπελοι)άβαί kann noch dienen Hesych. ήβη, νεότης, ἀκμή — καὶ ἄμπελος.

Vs. 118. Ich sehe keinen grund, weshalb man in ὅκα μάν ποκα τεῖδέ τυ δήσας das ποκα, welches K. und andere handschriften durch ein begreifliches versehen ausgelassen haben, nicht dulden will; man kann doch sehr gut sagen "als einst." Μέμναμαι· ὅκα μὰν τεῖδε, wie Ziegler und Ameis geschrieben haben, ist fehlerhaft, weil die letzte silbe von ὅκα kurz ist.

Vs. 123. Seit Meineke ist aus den besseren handschriften ὅρυσσέ νιν statt νυν aufgenommen. Aber jenes lässt sich kaum erklären; denn die von Ameis angenommene construction "abi ad cyclaminum et effode eam ad Halentem" ist doch ganz unerträglich. Dagegen νυν bei dem imperativ ist sehr angemesses

nd dann die construction ganz einfach δουσσέ νυν ταν κυκλάμιον ένθων ές τον Άλεντα.

Vs. 129. Die handschriften haben κόονται und κέχυνται (κε νται h. nach Ziegl. Add.), von denen seit Meineke wieder das rstere vorgezogen ist. Jedoch ist diese homerische form schwerich dem dialekte der idylle angemessen; auch begreift man nicht, vie die andere lesart daraus entstanden ist. Ich halte beide für ntstellungen des echten κέκλινται, welches der zutreffendste usdruck ist, vgl. VII, 133 ἐν — σχοίνοιο χαμευνίσιν ἐκλίνθημες. Daraus ist κέχυνται durch leichte corruptel geworden, κέονται ber aus der glosse κεῖνται hervorgegangen. Für κέκλινται pricht auch das scholion κέονται δὲ ἀντὶ τοῦ κεῖνται, καθέζονται; denn καθέζονται konnte doch unmöglich zur erklärung für κένλινται dienen, wohl aber für κέκλινται, vgl. Od. ρ, 96 μήτηρ δ΄ εντίον ἶξε — κλισμῷ κεκλιμένη.

Vs. 131. Für ὡς ἑόδα κισσός ist in V. a. d. (1 bei Am.) ὑς ἑόδα κισθός, in Scholl. ὡς ἑοδακισθός. Auch das scholion εισσός ἐστιν εἶδος βοτάνης ἀκανθώδους (Salm. ἀνθώδους, Scholl. τen. ἀνθηφόρου) ἐοικνίας ἑόδοις geht offenbar vielmehr auf ιέσθος, da der epheu keinerlei ähnlichkeit mit rosen hat (vgl. bb. zu III, 22), desgleichen, wie schon Dübner bemerkt, Schol. τen. ἀντικοὶ βαρύνουσιν, ἡμεῖς δὲ ὁμοτόνως τῷ κισσῷ. Dass un dieses ὡς ἑόδα κίσθος (denn so ist richtiger zu accentuiren) lie echte lesart sei, ist von den naturkundigen philologen längst εingesehen, s. Schneider ad Theophr. III p. 462. Auch haben vereits Kiessling ὡς ἑόδα κίστος (nach der schlechteren orthographie des wortes) und Boissonade ὡς ἑόδα κισθὸς edirt.

Vs. 136. In der vulgata ποτ ἀηδόνα κίσσας ἐρίσδεν, welche του Ziegler und Ameis wiederhergestellt ist (Meineke κίσσαν aus 1., eine offenbare correctur) lässt sich der singular ἀηδόνα wohl entschuldigen, vgl. vs. 92, aber der plural wäre doch der natürichere ausdruck, und diesen scheint auch der scholiast gelesen zu haben, welcher erklärt: ιδοπερ ἀπρεπές ἐστιν κίσσαν πρὸς ληδόνας ἐρίζειν καὶ ἔποπας πρὸς κύκνους. Da nun ausserdem ler wechsel der structur in οὐδ ἔποπας κύκνοισι anstössig ist, so habe ich ποτ ἀηδόσι geschrieben in der meinung, dass ποτεγίσδεν zusammengehören solle wie vs. 60. Jedoch halte ich letzt die annahme der tmesis in dieser idylle für bedenklich. Vielleicht schrieb der dichter ὅπ ἀηδόσι κίσσας ἐρίσδεν, vgl. IV, 3. Es wäre dann, nachdem ὅπ in ποτ verderbt, der präposition zu liebe ἀηδόσι in ἀηδόνα übergegangen, ähnlich wie vs. 23 s. ob.

Vs. 43. Das  $\pi \circ \times \alpha$  hat hier keinen rechten sinn; aliquando, wie man es übersetzt, soll doch wohl heissen endlich einmal und tas wäre nur passend, wenn Komatas schon früher wiederholt auf das lamm gerechnet hätte. Zugleich ist die form  $\delta \tau \tau \iota$  betenklich; denn die äolisch-homerische verdoppelung des  $\pi$  und  $\tau$  in den indirecten fragewörtern nebst dem daher stammenden

ὅτι kommt in den Δωρικωτέροις des Theokrit ausserdem nur in  $\delta \pi \pi \delta \times \alpha$  V, 48 und ὅττι μάλιστα X, 48, vor, wo beidemal das zusammentreffen dreier kürzen in demselhen worte (denn ὅττι μάλιστα ist wie ein wort) zur entschuldigung gereicht. Es hat nun aber K. ὧδέ  $\pi o \times$  ηδη statt ὅττι  $\pi o \times$  ηδη, wonach zu lesen sein wird ὧδ ὁ  $\sigma o \times$  ηδη, nämlich  $\delta \pi o \times \alpha = \delta \pi o \tau s$  im sinne

von quoniam.

Vs. 145. Neben der vulgata κερουχίδες geben die scholies noch die varianten κερουλίδες und κερουλκίδες. Gegen κερουχίδες lässt sich, wenn auch weder diese femininform von κερουχίδες lässt sich, wenn auch κεροῦχος in der bedeutung gehörn, hauptsächlich nur erinnern, dass der dialekt κερῶχος erwarten liesse. Aber die alte unsicherheit der lesung erregt doch den verdacht, dass wie in ähnlichen fällen in den überlieferten varianten die ächte lesart auf verschiedene weise entstellt sei. Um aber deutlich zu machen, was der dichter gesetzt zu haben scheine, muss ich einen kleinen etymologischen excurs vorausschicken.

Der stamm, welcher in κορυφή, κόρυμβος, κυρβασία (kamm des hahn's) unter verschiedenen gestalten erscheint, wird in ver schiedenen verben und deren derivaten insbesondere vom stosses

der widder und böcke gebraucht, nämlich:

χορύσσω (χορύττω) oder χορύπτω: Theorr. III, 5 μή το χορύψη (τράγος) und dazu Scholl., Lycophr. 558 ὁ χριὸς ἐγκορύψεται und dazu Tzetz., Orus in EM. 548, 7; daher EM. 532, 9. χορύπτης, ὁ χριός, Theorr. V, 147 (τράγος) χορυπτίλος, Scholl. ὁ τοῖς χέρασι πλήσσων.

κυρίσσω (κυρίττω), s. EM. 548, 2, Phot. 191, 18, Hesych

s. v. διακυρίττεσθαι.

χυριβάζω oder χυρηβάζω (χυριβάττω), s. Orus in RM. 548, 5, Hesych. s. v. χυριβάσασθαι; dayon χυρήβασις oder

πυρηβασία s. Scholl. Arist. Eqq. 272.

Diese bedeutung geht nach dem zeugniss der grammatiker häufig in die allgemeinere von μάχεσθαι über; eine andere attürliche anwendung ergiebt die bedeutung schimpfen, gleichsam wörtlich mit hörnern stossen. So Lucian. Iup. Tr. 31. μύθωσι κορυσσόμενοι πυκινοίσιν, Gregor. Naz. Vol. I p. 817. C. κυρίττεν τε καὶ κυρίττεσθαι (verbis), Hesych. κυριβάζεσθαι, λοιδορεῖσθαι, Ρhot. 192, 3 κυριβάζεσθαι, λοιδορεῖσθαι, διασύρεσθαι, 190, 10. κυρειβάζεσθαι, λοιδορεῖσθαι. Man sieht hieraus, dass κεριβάτης (Hesych. κυριβάτης καὶ κύριβος ὁ ἀσελγής ἐν τῷ λοιδορεῖσθαι) identisch mit κορύπτης ist; nämlich aus dem stamme KTPIB, welcher auch dem präsens κυρίσσω zu grunde liegt (vglπέσσω, ἐνίσσω von ΠΕΠ, ΕΝΙΠ) ist κυριβάτης mit dem suffix της durch hülfe eines verknüpfenden α gebildet, vgl. z. b. θάνατος, ἀδάματος von ΘΑΝ, ΛΑΜ.

Aber das stossen der widder und böcke ist in wahrheit kein aussluss von bosheit, sondern von üppigem übermuthe. Wie des-

halb petulcus und petulans, eigentlich qui cornu petit s. Colum. 7, 3, 6, luven. 12, 5 (häufig auch von schmähreden gebraucht) die bedeutung üppig, muthwillig, ausgelassen erhalten, so auch einige derivata des betrachteten vielgestaltigen stammes, nämlich ἐκορυπτίας, ἐγαυρίας Hesych., ferner Arist. Eqq. 1343 ἐκερουτίας exsultabas (Scholl. κεφαλην ἀνέτεινας), Hesych. κερουτίζ, γαυρίζ, μετενήνεκται δὲ ἀπὸ τῶν ὑψαυχενούντων ταύρων, Phot. κερουτιᾶν, γαυρίᾶν. Wie κορυπτιάω zunächst von κορύπτης abzuleiten ist, so hat man κερουτιάω auf ein κερούτης zurückzuführen, dieses aber auf einen stamm ΚΕΡΟΥ, entstanden aus ΚΕΡΟF, dessen identität mit den stämmen ΚΟΡΥΦ, ΚΥΡΙΒ, ΚΥΡΗΒ unverkennbar ist.

Auch lässt sich nicht zweifeln, dass hierher das beiwort des Pan κεροβάτης Arist. Ran. 230 gehört, unrichtiger auch κεραβάτης geschrieben. In den scholien, bei Hesych. Phot. Suid. und EM. 504, 2 wird das wort durch κέρατα έγων oder τὰ κέρατα των ὀρέων βαίνων oder ὁ τὴν βάσιν ἔχων κερατίνην erklärt; der letzten erklärung ist Ovid gefolgt Fast. 2, 361, wenn er den Faunus cornipes nennt, und Silius 13, 338, wenn er dem Pan cornipedem plantam zuschreibt, und die neueren haben sie deshalb vorgezogen. Aber es ist nun wohl klar, dass κεροβάτης aus einem stamme KEPOB = KEPOF = KEPOT ebenso gebildet ist wie αυριβάτης aus KTPIB, und dass überhaupt κορύπτης, χυριβάτης, χερούτης (aus χερουτιάω zu schliessen), χεροβάτης nur verschiedene formen desselben wortes sind, dem lateinischen petulcus oder petulans in der dreifachen bedeutung qui cornu petit, maledicus, lascivus vollständig entsprechend. Dass Pan das zunächst einem bocke zukommende epitheton, natürlich hier in der letzten bedeutung, erhalten hat, ist sehr begreiflich.

Es bedarf jetzt kaum noch der bemerkung, dass ich κερούτιδες, κερούλιδες, κερούλιδες für verderbt aus κερούτιδες ansche von κερούτις, dem regelmässigen femininum zu κερούτης, also muthwillige ziegen. Es wird wohl niemand an der anwendung des zunächst den böcken zukommenden ausdruckes auf ziegen anstoss nehmen; aber zum überfluss vergleiche man Hesych. ἐτοιάδες αίγες, αὶ μὴ κορύπτουσιν.

Noch ist zu bemerken, dass vs. 147 κορυπτίλος = κορύπτης (vgl. ναυτίλος = ναύτης und das dorische ὀπτίλος auge, eigentlich der seher) nicht sowohl den stössigen bock zu bezeichnen scheint, wie man mit den scholien annimmt, sondern nach dem zusammenhange der stelle vielmehr den petulans im sinne von lascivus, protervus. Die accentuirung κορύπτιλος, wie meine ausgabe mit Meineke und Ameis hat, ist falsch.

Vs. 148. Das orthotonirte  $\dot{\epsilon}\mu\dot{\epsilon}$  ist unerträglich und mit Schaefer  $\pi\rho\dot{r}$   $\ddot{\eta}$   $\gamma\epsilon$   $\mu\epsilon$  zu schreiben.

(Fortsetzung folgt.)

Hannover.

H. L. Ahrens.

#### XIX.

# Symbolae criticae ad Arriani libellum de venatione.

(Vgl. heft 2.)

2  $\hat{\epsilon}\tilde{\alpha}\nu$   $\delta\hat{\epsilon}$  Holsteniana :  $\hat{\epsilon}\hat{\alpha}\nu$   $\delta\hat{\eta}$  codex. Particula  $\delta\hat{\eta}$  recipienda.

έπαρει Holsteniana: ἐπάρει codex.

τότε ἀπευθυνοῦσι τὸν δρόμον Holstenius: τότε  $\ddot{\alpha}$ ν  $^{24}$ ) ἀπ.τ. δ. codex. Mihi τότε  $\ddot{\alpha}$ ν verborum τότε  $\ddot{\alpha}$ ρα dittographia esse videtur.

Cap. XVI, 1 ἀποκρύπτουσι σφᾶς. Codex ἀποκρύπτουσίν σφας. Idem deinde ἐπειδὰν διώκωνται (διώκονται Holsteniana) et αὐτοὺς spiritu leni.

3 αΐσθοιντο Holsteniana: αΐσθοντο codex.

έξελιγμοῖς et οἴδε Holsteniana: ἐξ ἑλιγμοῖς et οἶδε codex. Posterius Sauppius correxit. Deinde codex καιαγαπῶσιν (sic).

5 καὶ καταφυγόντα ἐς ἀκάνθας ἔστιν ὅτε ὀλίγας οἱ δὲ καὶ ἰδόντες ἐπτηχότα καὶ ἀπαγορεύοντα ἀνακαλοῦσι τὰς κύνας μάλιστα δὴ εἰ καλῶς διαγωνίσαιντο. Οἱ δέ, quod Sauppius scripsit, in codice est. Sed erravit vir doctissimus, quod se exemplis in margine editionis suae adpositis constructionem ex omni parte expedivisse opinatus est. Eorum enim omnium itemque reliquorum in Arriani libris exemplorum, in quibus ὁ δέ in apodosi legitur, longissime diversa natura est. Deinde male me habet καί ante ἰδόντες. Violentam equidem, attamen Arrianeo dicendi genere non indignam prorsus hanc propono emendationem: καὶ ἰδόντες καταφυγόντα ἐς ἀκάνθας ἔστιν ὅτε ὀλίγας καὶ ἐπτηχότα καὶ ἀπαγορεύοντα οἱ δὲ ἀνακαλοῦσιν τὰς κύνας, καὶ μάλιστά δὴ εἰ

24) Hist. Ind. 31, 1: εὖτ' αν δὲ παρέπλωον. Ex bomb. Vind. lege εὖτε δέ. Antig. Hist. Mir. XIV: ὅτι μὲν τῶν ἄλλων ζώων εἰςἐλθη. Pal. ὅ, τι μὲν ἄν τῶν. Horap. Hierogl. 1, 70 de crocodilo: οὖ ἰὰν λάβητω ζώου. Scr. οὖ ἄν. Geop. 2, 6, 25: καὶ καθόλου δὲ ὅσα ἐὰν ἢ περυνότα. Scr. ὅσα ἄν ἢ. Apollon. Mirab. 17. ἐὰν δὲ μεζον ἢν τὸ ξύλον. Pal. Ἦχουμος Ι. 28: ὡς μὴ δοκοῖεν βάρβαροι. ὡς ἄν Codd. A. et B. unde faciendum ὡς ἄν μὴ, ν. Achill. Tat. VIII, 7: ὡς ᾶν μὴ φογεικοὶ δοκοῖτμεν εἶκαι τῷ ξενοδόχω. Aclian. V. H· 2, 23. 9, 42. Hist. An. 6, 51. la Apollod. 1, 7, 9: δείσασα ὡς ᾶν μὴ γηψῶσαν αὐτὴν ᾿Απόλλων καταλίση particulae ὡς ἄν delendae videntur.

καλῶς διαγωνίσαιντο. In fine καὶ μάλιστα δή dedi ex more Arriani, v. 12, 5: εἰσὶ γάρ τοι κύνες έχθραὶ ἀλλήλαις καὶ ἄλλαι ἄφιλοι, καθάπες ἄνθρωποι, καὶ μάλιστα δή οίτε ἄρρενες τοῖς αρρεσιν καὶ αἱ θήλειαι ταῖς θηλείαις. 26, 2: άλλὰ πολλοὶ ήδη, πρίν τελεωθηναι άγωνισάμενοι, πρό ώρας άπώλοντο καὶ μάλιστα  $\delta \hat{\epsilon}$  (scr.  $\delta \hat{\eta}$ ) oσοι γενναιότατοι. Hist. Ind. 25, 8: είκος οὖν καὶ έν Ίνδοϊσιν, ατε πρός μεσαμβρίην φαισμένοισι, τὰ αὐτά δή πάθεα επέχειν, καὶ μάλιστα δή κατά τὸν πόντον τὸν Ίνδικόν. Anab. 3, 2, 2: τούτο δε επιλεξαμένους τούς μάντεις καὶ μάλιστα δή Αρίστανδρον τον Τελμισσέα. 6, 24, 4: τό τε ουν καυμα έπιφλέγον καί του ύδατος την απορίαν πολλήν της στρατιάς διαφθείραι καὶ μάλιστα δη τὰ ὑποζύγια. [Appian. Mithr. 80: τῶν δ ἶππέων πολύ μέρος, καὶ μάλιστα δή τὸ μαχιμώτατον.] Ita etiam τε καὶ μάλιστα δή 25). Hist. Ind. 5, 8: καὶ θεούς σέβειν ότε έδίδαξε Διόνυσος άλλους τε καὶ μάλιστα δή έωυτον κυμβαλίζοντα καὶ τυμπανίζοντα. Anab. 2, 17, 1: οὐδὲ τοῦτο ἀσφαλὲς ές τε άλλα καὶ μάλιστα δη ές τὰ Ελληνικά πράγματα. 3, 26, 2: έξελέγξαι Φιλώταν — αλλοις τε έλέγχοις οὐκ ἀφανέσι καὶ μάλιστα δή ότι αὐτὸς Φιλώτας πεπύσθαι κτλ. 4, 30, 6: τών τε άλλων καὶ μάλιστα δη τὰ άμφὶ τοὺς έλέφαντας έμελλεν αὐτῷ μαθείτ. [τε - καὶ μάλιστά γε δή Liban. Epp. 35.] 7, 21, 2: ήρος δε ύποφαίνοντος και πολύ δη μάλιστα ύπο τροπάς αςτινας τοῦ θέρους ὁ ήλιος ἐπιστρέφει. Venat. 14, 5: καὶ γειμώνος δὲ μη εξάγειν, εί τὸ κρύος τύχοι γαλεπόν καὶ πολύ δη μάλιστα εί πεπηγυϊα ή γη τύχοι. Similiter και πολύ δή Anab. 5, 4, 2. Haec si consideras, in suspicionem sane incurrunt Expeditionis duo loci 5, 28, 4: τότε δή τους πρεσβυτάτους τε των έταίρων καί μάλιστα τους επιτηδείους αυτώ συναγαγών et 7, 19, 1: επί ταίς νίκαις ταῖς τε άλλαις καὶ μάλιστα ταῖς Ινδικαῖς. In quorum priore corrigendum videtur καὶ τοὺς μάλιστα ἐπιτηδείους αὐτῷ (coll. 1, 10, 3: ουςτικας επιτηδειοτάτους Άλεξάνδοφ εγίγνωσκον), in altero καὶ μάλιστα δὴ ταῖς 'Ινδικαῖς.

6 τῷ ἐμαυτοῦ ὁμωνύμφ. In margine Palatini a manu recenti: ἤγουν ξενοφῶντι τῷ γούλου τῷ συγγραφεῖ. Tum hic et infra codex ἐρώη (sic).

οὐκ ἄν Holsteniana: ο ὖκ ὰν codex.

7 συγγνωστόν Holsteniana: σύγγνωστον codex atque ita haec vox notatur in Anab. 5, 27, 6.

8 έφομαςτούντα δὲ τῷ δρόμφ ἐπικλάζειν εἰ καὶ μὴ παρακε· λευσαίμην, οίδα ὅτι πολλὴ ἀνάγκη. Legendum opinor ἐφομας·

<sup>25)</sup> In Parthenio I. vere coniecit Schneiderus έρευνητάς άλλους τε καθήκεν, έν δε αύτοις Λύρκον. Vid. ibid. XIX: πολλάς τε άλλας γυναϊκας κατέσυραν, εν δε και την Άλωίως γυναϊκα. Similiter Phalar. Epp. 19: κασάν τε την άλλην άρετην, πρός δε και την άνωτάτω σωφρούνην. Αροίου. Hist. Mir. I: καθάκερ άλλοι τε πολλοι είρηκασιν, ετι και Θεόπομπος. An έτι δε και?

τούσας <sup>26</sup>) (sc. τὰς κύνας) δὲ τῷ δρόμφ κτλ. Deinde corrige ὥστε κὰν [κὰν (sic) codex] ἄνανδον κύνα (τικὰ codex) ἔξξα φωνήν οὐ μεῖον κτλ.

Cap. XVII, 1 γιγνώσκειν. Codex γινώσκειν.

κωλύσαι Sauppius: κωλύσαι codex. ὀνομαστί Holsteniana: ὀνομαστεὶ codex.

θάλονσα Holsteniana: θάλονσαι codex. Praeterea scribedum videtur μή ποτε ἄρα — χαρίζεσθαι τῷ δεσπότη θέλονσα, ἔπειτα παρὰ δύναμιν ἐνταθεῖσα, ῥήξειἐν τι τῶν ἐντός. Vid. 8,3: ἡ βοὸς ἡπαρ ἐν σποδιᾶ θερμῆ φρύξαντα, ἔπειτα τρίψαντα καθέπερ ἄλφιτα ἐπιπάττειν. Sequentia sic conformaverim: πολλαὶ γὰρ ἤδη οὖτω γε κύνες καὶ αὶ γενναιόταται διεφθάρησαν. In οδια γε ποο haerendum, v. Tact. 37, 5: ὅτι τὰ γυμνὰ οὖτω γε παρεδίδοται τοῖς πολεμίοις. "Ηδη autem non ad οὖτω, quod Sauppie visum, sed ad πολλαί pertinet.

3 άφιέναι έφιέναι codex. Correxit Holstenius.

οὐδ ἴσος ὁ ἀγών Schneiderus; codex ο ἐδεὶς ὡς ἀγών, Œ quo rectius effici οὐδ' ἴσος ἀγών verissime Sauppius observavit Deinde codex λαγωιῶι eraso priore inta. In proximis ἄλλφ is eptum est. Praestat αλλ' ὁ μεν οποι βούλεται θεῖ, ἡ δε αντή έφομαςτεί. In Hist. Ind. 9, 8: καὶ γὰς τοὺς καςποὺς έν ταύη τη χώρη πεπαίνεσθαί τε ταχύτερον μέν της άλλης, αὐτός ούτος Μεγασθένης ανέγραψε, καὶ φθίνειν ταχύτερον, mallem πεπαίνεοθαί τε ταχύτερον τῶν άλλη eiecto μέν. Cf. ibid. 10, 5: ὁ δὲ Ἐρανγοβόας τρίτος μέν αν είη των Ινδών ποταμών μέζων δε των αλλη καὶ ούτος. Apud Charit. I, 11. p. 21, 14: ἐκείνη δὲ ἡοθάνετο κὶ καθ' έαυτης καὶ ὅτι ἄλλοις ἐσώθη scr. ἄλλως, 'frustra'. Anton. Li ber. XV: οὐ γὰς ἀγαπᾶν ἔφη γλαυκήν θεόν, ὅτι ταῖς αὐταῖς κό φαις όφθαλμὸς ένην μέλας. Fortasse: ταῖς ἄλλαις πόραις. h Periplo XXI, 2 pro έν άλλφ καὶ έν άλλφ ex Anonymo A. seribendum er allo xai allo, v. Tact. 35, 6: eis allovs xai alλους. Anab. 7, 18, 1: ἐπ' ἄλλη καὶ ἄλλη χώρα. Appian. Him. 62: κατ' άλλας καὶ άλλας όδούς. Geopon. 2, 4, 5: ἐν άλλο καὶ ảν ἄλλφ τόπφ. Bene Pal. 1. alterum èr omisit. Apud Eunst. V. p. 188: έγω δ' άλλα καν έδεδοίκειν καν έφριττων scr. έγω δ άλλά. Vid. ibid. XI. p. 480 [έγοὸ δ' ákkir nần ψοχυνόμην καν อัหรอบร หลิง อัตุอุเรรอง]. V. p. 192. 202. 204. 210. 214. VI. p. 236. 246. VII. p. 314 [ibi post περίθου excidit την γύμνωσυ]. 318. VIII. p. 348. 370. IX. p. 404. X. p. 466. 474. XI. p. 506. σὺ δ ἀλλά (ἄλλα Gaulminus) Theod. Prodr. Rhod. 1. p. 41. 46. IV. p. 150. 157. VH. p. 205. 302. IX. p. 406. vũ ở à là ibid I. p. 22. II. p. 53.

ίεται spiritu leni codex et Holsteniana. Deinde suspicabæ καὶ ἀνάγκη φθάσαντα αὐτην μεταθείν. Codex φθάσαντα αὖ

<sup>26)</sup> Παραπελεύεσθαί τινα e Polyb. 16, 20, 8 excitant in Thes. Did. vol. VI. p. 284, C. παραπελεύειν τινά Plutarch. de Fluv. 16, 1. Cetarum iunge ἐφομαφτούσαν τῷ δρόμφ, vid. 16, 5.

radeir. Ut hoc loco peradeir et aradaseir, ita peradeir et

10 ρίσκει» iunguntur 2, 4. 3, 4.

4 λαγῶ Sauppius; λαγὼ codex. Tum idem ὅσα τὰ τραχέα, prum prius correxit Holstenius, posterius Rubukenius; deinde — κοῦφος τὰ ἐστιν (sic) cum rasura inter κοῦφος et ὅτι. le de suo Holstenius καί intrusit.

Cap. XVIII, 1 ἀποτείνειν codex: ἀποτενεῖν Holsteniana. ὀνομαστέ Holsteniana: ὀνομαστεὶ codex.

2 έπιμειδιώσα. Iterum de cane 5, 3: ίδοῦσα δὲ καὶ μειδιάσα αὐθις αὐ πρόεισε.

Cap. XIX. Hec caput in codice decimum quintum est. Fei manu transposuit Schneiderus.

Οηρῶσι δὲ Κελτοὶ, δσοις μὲν πλουτοῦσιν αὐτῶν καὶ τρυφῶσιν Θεν ἐκπέμπουσιν — τοὺς κατοπτεύσοντας. Schneiderus post υφῶσιν inserendum censuit οὕτως. Qua correctione haec mihi tior videbatur: θηρῶσιν δὲ Κελτοὶ — ἔωθεν ἐκπέμποντες κτλ. 3,1: θηρῶσιν δὲ καὶ Κελτοὶ ἀφαιροῦντες ἄρκυς. 21,1: ρρῶσιν δὲ Κελτοὶ καὶ ἀναμιγνύοντες τοῖς ἰχνευταῖς πυσὶν ς ἀκείας. 24, 4: οὕτω τοι θηρῶσιν — οὐ πάγαις — ἔξαπαἔντες τὰ θηρία. Idem requisivit H. Stephanus in Schediasm. 16. Sed quod ibidem scriptum reperio κατοπτεύοντες, redarlitur vicesimi capitis initio: ὅσοις δὲ οὐκ εἰσὶν οἱ κατοπτεύμτες.

τὰ χωρία τὰ ὕποπτα. Vid. Tact. 15, 5: ἐπετήθειοι δὲ καὶ ὕποπτα χωρία διερευνήσασθαι. ibid. 28, 5: ἐπειδὰν ἔνα τόπον οπτον ἔχη ὁ στρατηγός. 30, 2: ἐὰν τὰ πανταχόθεν ὕποπτα ἦ. wes. Epp. IV. p. 167, A: καὶ δείκνυσι τῆ χειρὶ τόπους ὑπόπτους. ceph. Greg. de Ulixis Error. VIII. p. 339, 6 Westerm.: οὐκοῦν κείνους μὲν ὁρᾶν τὸν ὕποπτον σκόπελον καὶ τὴν Χάρυβδων κέττειν.

Cap. XX, 1: ὄπου Schneiderus: ὅπως codex. Idem mex τη et ἄματαις (sic).

Β εἰκή. Codex εἰκήι. Tum ex codem corrige τεταγμέ-

vs. Holsteniana et rell. edd. rerapperas.

ύπο θορύβου των κυνών. Malim ύπο το ῦ θορύβου. Parthen. XI: ἐπεὶ μέντοι ἐγκρατής πόλεως ἐγένετο. Scribendum videtur

πρατής τῆς πόλεως <sup>27</sup>).

Liceat mihi hoc loce de poetarum frastis per Parthenii lillum disiectis verbulo menere. Epistela dedicatoria si genuina at (neque causam video ullam, cur de eius fide dubitemus), frua illa ab aliena manu interposita esse apparet. Scribit Parenius, mittere se ad Cornelium Gallum historiolas suas puras

27) Lectionum discrepantias in editione Westermanniana non accute enotatas hasce deprehendi: p. 152, 3 σοι οπ. Pal. 153, 18 βούβαστον Pal. ab antiqua manu 154, 13 φιλίτας Pal. (non φιδίτας) 158, 13 γράφου Pal. 160, 12 χιλίους Pal. 173, 13 ή γάφ Pal. 178, 8 έντος επ. t in Pal.

omnique apparatu poetico nudatas, quas ille, si vellet, εἰς ἐκρείας converteret. Non igitur orationem aut suis aut alierum poetarum distinguere potuit fragmentis, quippe quae nativan Cornelii indolem quasi vinculis constrictura fuissent. Videntu itaque illa a vetere quodam literatore interiecta ad eundemque verba versiculos proxime antecedentia revocanda esse. In qua n teneatur velim, c. XXXIV praeter Nicandri fragmentum interpelatori deberi sola verba λέγων ἐν τούτοις. Neque enim verba λίπανδρος μέντοι τὸν Κόρυθον — γενέσθαι abiudicabo Parthenis, quum μέντοι inter eas sit particulas, quibus effuse ille in opuculo suo usus est [c. 26: τινὲς μέντοι ἔφασαν].

Diversus a viro illo doctissimo, sed nec ipse indoctus, is fuit, qui primus argumentorum tabulas Parthenio et Antonino Liberali praeposuit historiolarumque testes in utriusque libelli magine adscripsit. Nimirum unum eundemque hominem in utroque libello testibus exornando elaborasse, fixa monstrat formula, 🖚 fontes illi in codice adducuntur; monstrat ars atque ratio, in utroque libello summo et imo codicis margini adpicti reperiutur 28). Interdum viro literatissimo haesit aqua, neque habrit quem scriptorem testificaretur. Apparet tunc in margine codici ό a prisca manu, quo signo οὐδέν vocem breviatam esse conieceris. Ceterum in Antonini editionibus caput XIV male incipite his verbis ίστορει Νίκανδρος έτεροιουμένων β', quae a nescio 🖚 editore ex antecedente capite, ubi eadem leguntur, in hoc capit Scilicet desunt ea in codice, id quod iam Bastio derivata sunt. observatum fuit Ep. Cr. p. 140.

ο τι περ δφελος. Vid. Ellendt. ad Arr. T. 2. p. 181. De inde codex ἀπολλοίοιτο adiectà in margine lineolà (—); ἀπολλύοιτο Holsteniana. Χεπορλ. Ερλ. V, 8: κάλλιον οὖν ἀπολείσθα καὶ ἀπαλλαγῆναι μὲν τοῦ πονήρου τούτου βίου κτλ. Scribendum videtur κάλλιον οὖν ἀπολέσθαι. Similiter peccatum est in eiudem IV, 2: καὶ ἦν μὲν ὅπαντα παρεσκευασμένα, καὶ ἡ πυρὰ παρὰ τὰς ἐκβολὰς τοῦ Νείλου, καὶ ἐπετίθετο μὲν ὁ Άβροκόμης, καὶ τὸ πῦρ ὑπετέθειτο. Corrige καὶ ἐπετέθειτο μὲν ὁ Άβροκόμης.

Cap. XXI, 1 λαγῶ Sauppius: λαγὼ codex. Tum ex eoden legendum ὅπως ἄν τφ προχωρῆ et §. 2 τῷ Ξενοφῶντι ἐκκίτφ. Vid. ad 20, 2.

άπευθυναι τον δρόμον. Cf. 15, 2: ἀπευθυνοῦσι τον δρόμον. προ πολλοῦ Holsteniana: προπολλοῦ (sic) codex.

καταστήσαι αὐτῷ τὴν γνώμην Holsteniana. Recte codex καταστήναι. Vid. Anab. 5, 16, 1: ἔστι καταστήναι αὐτοῖς τὸν θυμόν. In Achill. Tat. V, 2: προςευξάμενοι δὴ τῷ μεγάλφ θεῷ, καὶ ἐκετεύσαντες στῆναι ἡμῖν ποτε τὰ δεινά scribe στῆ σαι. Ibidem c. 3 post ληστῶν ὁμοτέχνων συγκροτήσας excidisse dixeria

28) Fridericus Creuzer, vir clarissimus, quanquam multo usu Palatinum codicem cognovit, testes illos Parthenium historiolis auis ipass apposuisse scripsit in 'Deutsche schriften' 111. 2. p. 265.

γεῖρα. Alia apud eundem lacuna (IV, 9) τοὺς οἴκοι φόβους ἐκπεφεύγαμεν, ίνα ναυαγία δυστυγήσωμεν έχ της θαλάσσης περιγεγόναμεν . . . έκ των ληστών ανασεσώσμεθα μανία γαρ έτηρούμεθα sic explenda videtur: ίνα ληστηρίω περιπέσωμεν. In Longo IV, 28 τότε έβλεπον Χλόην τότ . . . . . talia fere requiro: τότε γκουον Χλόης λαλούσης. Charito VI, 3. p. 135, 3: τίς γάρ έστιν Εοως, πρότερον ήχουον . . . . . τε καὶ ποιήμασιν. Suspicabar: πρότερον ήμουον καὶ είδον γραφαϊς τε καὶ ποιήμασιν. Theodorus Prodr. Rhod. 1. p. 25: ἡ μέν κεφαλή τῷ λίθφ συν.... Scr. συν εθ ο ύβη. ibid. II. p. 73: βέβοωκε πολλών εὐμενών (scr. δυςμενών) πολλά κρέα Τὸ χαλκοβαφές της μαχαίρας μου στόμα .... πολλών έκπέπωκεν αίμάτων. Supple πηγάς δέ vel δοάς δέ. ibid. III. p. 117: τῷ παρόντι μοι λύγφ. Fortasse: σὺ δ' άλλὰ πεισθείς τῷ παρόντι μοι λόγφ. Epigramma ap. Bast. Spec. Edit. Aristaen. p. 8: Νόθοις ὁ τάλας γαυριαθείς τοῖς πτίλοις, Καθώς Ίκαρος δυστυχής παῖς Δαιδάλου, Οὐ πτῶμα παμβόητον αίσχύνης πλέον, Μυριαρίθμο των βροτών παν . . . . . . Fortasse παγγλωσσία.

3 χρη οὖν ὅστις ἐπιλῦσαι κύνα ἀγαθὸς, μη ἐφιέναι τι θορυβουμένω. Codex ἐπιλῦσαι quemadmodum Sauppius correxit et 
ἐφιέναί τι (sic). Holsteniana ἐπιλύσαι. Quae Schneiderus adnotavit: 'ἐπιλῦσαι — ἀγαθός] peritus temporis, ubi canis dimittendus et lepori immittendus est,' vel ideo probari nequeunt, quod 
χρή vocabulum sermonem esse declarat de lectore imperito, cui ab 
Arriano venatoria tradantur praecepta. Scribendum est χρη οὖν 
ὅστις ἐπιλύει κύνα ἀγαθην μη ἐφιέναι ἔτι θορυβουμένω. Ετι 
codem modo collocatum vide in Anab. 5, 16, 4: καὶ αὐτὸς, δὲ 
τοὺς ἐταίρους ἔχων τοὺς ἰππέας παρήλαυνεν ὀξέως ἐπὶ τὸ εὐωνυμον τῶν βαρβάρων, κατὰ κέρας ἔτι τεταραγμένοις ἐμβαλεῖν σπου-

δήν ποιούμενος.

έλιγμούς. έλιγμούς codex.

Cap. XXII, 1: πειθομένους codex: πειθομένως Holste-

ἀφιέναι τούτους τῆ θεφ. In Anab. 7, 20, 4: νέμεσθαί τε αὐτὴν αἰξί τε ἀγρίαις καὶ ἐλάφοις καὶ ταύτας ἀνεῖσθαι ἀφέτους τῷ Αρτέμιδι legendum ἀφεῖσθαι ἀνέτους <sup>29</sup>). Vide ibid. 5, 1, 3: πρέσβεις — δεησομένους Αλεξάνδρου ἀφεῖναι τῷ θεφ τὴν πόλιν. Hist. Ind. 37, 11: ἐς ταύτην ὅσα ἔτη ἀφίεται ἐκ τῶν περιοίκων πρόβατα καὶ αἰγες ἰρὰ τῷ Ἑρμῆ καὶ τῷ Αφροδίτη. Peripl. 22, 1: τῶν προςεσηκότων τῷ νήσφ ἰερεῖα τοὺς μὲν ἐξεπίτηδες πλέοντας ἐς αὐτὴν ἐπὶ ταῖς ναυσὶν κομίζειν καὶ τούτων τὰ μὲν καταθύειν, τὰ δὲ ἀφιέναι τῷ Αχιλλεῖ. De voce ἄνετος confer

<sup>29)</sup> Paulo ante corrige είναι δε εν αὐτῆ και εερίν 'Αρτέμιδος και τοὺς ολιήτορας αὐτοῦ (codd. αὐτούς) ἀμφε τὸ εερόν τὰ τῆς διαίτης ποιεισθαι. Vide Anab. 3, 14, 6: αὐτοῦ ἀμφι τοῖς σκευοφόροις. Plutarch. Virt. Mul. p. 254, Ε: αὐτοῦ πεσοῦσα περί τὴν πύλην. Helioder. 1, 30: αὐτοῦ που περί τὸ στόμιον. Ellendt. ad Arrian. T. II. p.

Athen. VII. p. 284: άλλοι δ' απούουσιν ίερος έχθυν τον άνττος, ή

καὶ ἱερὸν βοῦν τὸν ἄνετον.

Cap. XXIII, 1 χρη δε έλαφον η τι άλλο ες μέγεθος πρός το σόνδε τόνδε τον τρόπον θηράν. Equidem in plerisque Schneiterum secutus haec fere suspicabar: η τι άλλο ες μέγεθος προγανιστούν το σόνδε τόνδε τόν κτλ. άλλο τι dictum ut τοιούτόν τι 24,1. neque θηρίον cum Schneidero necessarium putaverim.

2 Ἰλλυρίδα — Ἰλλυριῶν Holsteniana. In codice ἐλλυρίδα &

ίλλυριών.

παραβάλλοντας. Fortasse παρακαλπάζοντας, 'nebenhertrabent'.

3 ἔπειτα ἀπελαύνοντα τὸ θηρίον. ἐπιλαβόντα coniectura est C. G. Mülleri, viri clarissimi, qui cam humanissime mecum communicavit. Mibi scribendum videbatur ἐλαύνοντα.

4 ωστε Holsteniana: Palatino duce corrige έστε.

Cap. XXIV. In lemmate scribe τὰ μεγάλα θηφάματα. Deest articulus in Holsteniana. Deinde bene codex ἀφ' ἴππων τῶν Λιβυκῶν ut 23, 2: ἀφ' ἵππων τῶν Σκυθικῶν καὶ Ἰλλυρίων. Vextissimum locum Mauricius Hauptius ita redintegravit: ἐν δὲ Λιβηκός ἵππων τῶν Λιβυκῶν, οἱ δὴ Νομάδες καλοῦνται, οἶ τε ἔνδος αὐτοὶ καὶ οἱ ἵπποι, ἀπὸ τούτων τῶν ἵππων μὴ ὅτι ἐλάφους εἰροῦσιν ἡ δορκάδας.

2 ὑπὸ ἐνὸς μὲν ἱππέων. Fortasse ὑπὸ ἐνὸς μὲν ἰππέως.

πολλοῖς Schneiderus, atque ita codex antequam raderetur. Nunc eiusdem librarii manus suadet πολλούς. Tum in codice ἀντισχόντας: ἀντίσχοντας ed. pr.

ξά 3 ὀκταετεῖς εἶσιν οἱ μὲν αὐτῶν, οἱ δὲ οὐ πολλῷ πρεσβύτερει. Ita Holstenius, nisi quod μέν a Schneidero illatum est. Codex suggerit ἔστιν οἱ αὐτῶν. Scribendum igitur ἔστιν οἱ αὐτῶν. Similiter 83, 1: Κελτῶν δὲ ἔστιν οἱς νόμος καὶ ἀνιαύσια θύων τῷ ᾿Αρτέμιδι· οἱ δὲ καὶ θησαυρὸν ἀποδεικνύουσιν τῷ θεῷ.

φόβδφ χρώμενος ἐπ' αὐτοῖς ὅσα ελληνες χαλινφ. Vide Hist Ind. 28, 8: τοῖσι δὲ ἄρτοισιν ὅσα ὅψφ διαχράσμενοι. ibid. 24, 9: τοῖς γὰρ δὴ ὅνυξιν ὅσα σιδήρφ διαχράσθαι ἐλέγοντο. Hekod.1,6: τῷ μὲν ὕδατι πάντες ὅσα καὶ τείχει χρώμενοι. Obiter moneo, Krügerum virum clarissimum composito διαχρησάμενοι olim effensum esse in Anab. 4, 27, 3. In novissima editione confecturam suam opinor nil moratur. Recte ille quidem. Vide praeter exempla supra laudata Anab. 4, 19, 6: σωφροσίνη τε πολλῆ διαχρώμενος καὶ δόξης ἄμα ἀγαθῆς οὐκ ἀτόπφ ἐφέσει. Peripl. 3, 2: τακ κώπαις διαχρώμενοι. Ταct. 3, 3: ἐκηβόλοις τοῖς ὅπλοις διαχρώμενον. ibid. 4, 3. 5. 6. 15, 1. 19, 2. 40, 4. Hist. Ind. 13, 3.

έφομαςτούσιν τοῖς Holsteniana: εφωναςτου έν τοῖς (sic) codex. In margine lineola (—) appicta. In proximis malim ἔστε τελευτώντες βρόχον περιβαλόντες τῷ θηρίφ ἄγουσιν αὐτόν.

4 ούτω τοι Holsteniana: τοῖς codex. Cf. 34, 3: ούτω τοι καὶ τοὺς ἐπὶ θήρα ἐσπουδακότας οὺ χρη ἀμελεῖν τῆς Αρτέμιδος. Anab. 4, 20, 2: ὁ βασιλεῦ, οῦτω τοι, ὡς ἀπέλιπες, ἔχει ἡ τὰ

1 . **144** 

νη. Tach 29, 10: ουτω τοι κέρατι μέν όποτέρφ ουν ύπερε. ιν καὶ ἐλάττονας κατὰ πληθος δυνατόν, ibid. 33, 3: οῦτ ω τοι φοις αν καὶ ὁπλίσεις τινὰς πας' ἄλλων λαβόντας. Aliud est του τι, v. Tact. 33, 2: ὅτι οὐ τὰ οἰκεῖα καὶ τὰ πάτρια οὕτως ic) <sup>50</sup>) τι ηγάπησαν, ώς κτλ. Hist. Ind. 6, 3: οῦτω τι ἀμεότερον πάντων είναι τὸ ὕδωρ ἐκεῖνο [mox legendum τοῦ θέ-30ς (τὸ θέρος codd.) coll. 6, 5. 6. 11, 7. 16, 5. 21, 1]. ibid. 2, 4: σκοπέλους δύο ούτω τι άλλήλοισι πελάζοντας, ώστε κτλ. 7: τῆσον — οὖτω τι τῷ αἰγιαλῷ συναφέα, ώστε — 33, 5: ντω τι παράλογον σφίσι φανηναι έκ των τοσωνδε κακών Ελνα μεν ανθρωπον ίδειν 34, 10: ουτω γάρ τι έχομεν κακώς, ; άγνωστοι είναι. 37, 5: ἀνάπωτις ουτ ω τι καρτερή. Philostr. t. Apoll. VIII, 7. p. 333: ο ῦτω τι ἀθάνατος, ὡς μηδ' ὅτι Ευρβος είναι καλεῖσθαι. Krüger. ad Arr. T. 2. p. 176. Eadem rmula ex codd. reddenda Arriano Hist. Ind. 34, 7; ούτω τοι 51) ερτα άλλοιοι έφάνησαν. 39, 4: δέρμα -- ούτω τε ές βάθος ον, ώς και έπι πηχυν έπέχειν (τι Paris. A. Bomb. et Membr. ım. 89. Vindobb.) Ibidem 34, 2 ex Parisino A. Herodotea forıla οὖτω δή τι restituenda, qua Appianus saepius usus est luti Mithr. 78. Civ. 2, 62. 150.

θεάματα Holsteniana: θέματα codex.

λάθρα Holsteniana: λάθραι codex.

Cap. XXV. In lemmate δεῖ debetur Holstenio. Codex δεῖν.
1 κυνὸς ἡλικία ἐς τὸ θεῖν. Απ κυνὸς δὲ ἡλικία ἐς τὸ θεῖν ατίστη αὕτη ξ

λαγῶ Sauppius; λαγῶι codex. In sequentibus Holstenius

o codicis lectione & procudit &oss.

 $2 \mu \eta \delta \delta$  Holsteniana:  $\mu \dot{\eta} \delta \dot{\delta}$  codex. Mox idem  $\dot{\eta} \delta \dot{\delta}$ , quemmodum Schneiderus correxit.

λαγώ Sauppius: λαγώ codex cum rasura; fuerat λαγώι.

3 ἐπειδάν Helsteniana: ἐπειδ α ν codex.

4 εν χωρίφ περιφανεί. Vide 16, 1: εν τοίς περιφανέσι καὶ απεπταμένοις.

6 λαγώς. Haec vox in codice accentu caret.

έπὶ μηδετὶ εἰκῆ. εἰκῆι codex. In his verbis Schneiderus erere non debebat. Similiter εἰκῆ καὶ μάτην Aesop. Fab. 81.

<sup>30)</sup> Ουτως τι legitur etiam Anab. 1, 8, 8.

<sup>31)</sup> Τι et τοι confusa apud Niceph. Greg. de Ulixis Error. VIII: ἐν καὶ ὁ προστάτης τουτωνὶ δαίμων, ὁ δεινὸς καὶ — ἄγριος κύων οἰκεῖ, τὸ τοι κρυπτόμενος τῆς κακίας, τὸ δὲ καὶ φαινόμενος. Scr. τὸ μέν τι. γροπ. 5, 18, 1: ἕνα τὸ μέντοι (leg. μέν τι) αὐτοῦ συνηγμένον τῆ ἀμπέλω τερ ἀπὸ μαστοῦ ἔλκη τὴν τροφὴν, τὸ δὲ ἄλλο ἐντρέφηται τῆ γῆ. In mulo de N. D. XX. p. 111 ex Laur. 5. leg. τὸ δὲ τι. Psellus de Lap. p. 8. ed. Bern.: ὁ Ἦντοι ἐστὶ Τιθοῦς μὲν ἔγει τὴν γένεσιν ἔστι δὲ ἄντεξον ἐμφερῆς καὶ ὁ μέντοι ἐστὶ τηλεφεργής, ὁ δὲ βραχύ τι μελάντερος. ε καὶ ὁ μέν τις. Parthem IX: καὶ οὶ μέν τισιν αὐτὴν μέτραις ἀνέδουν. Γίαsse: καὶ οἱ μέν τιπες αὐτὴν κτλ.

ed. Fur. είκη και ώς έτυχεν Aelian. V. H. 12, 1. Cebet. Tab. c. Boisson. ad Theophyl. Epp. p. 249. Neque damnabo lectisnem codicum nonnullorum in Longi Past. 1, 25: καὶ ἄμα κούσε ήρέμα ύπεφθέγγετο v. Agath. Hist. 2, 14: έντείνει ήρέμα λαθραίως τὸ τόξον. neque μικρόν eliciam cum Jacobsio ad Achil. Tat. p. 555 in verbis Eumathii II. p. 64: xai tor toamlor noim μικρον ίποκλίνασα, nec denique cum Heynio κρύφα θεών in me spicionem vocabo Apollod. 3, 14, 4 coll. κρύφα Πηλέως είς το (articulum deleam) πῦρ ἐγκρυβοῦσα ibid. 3, 13, 6. In Aeliani V. H. 13. 1: ὖδατά τε διατελη καὶ εἰςρέοντα corrigendum videter διατελή καὶ ἀεὶ ῥείοντα, quemadmodum pari abundantia legitur φύλακα καὶ φρουρόν ibid. 2, 14. ὑπαναφλεγόμενος καὶ ὑπεξαπτόμενος 14, 41. 12, 64. 13, 1. την δμορον και γειτνιώσαν 13, 1. Sed indignum venia est o lovel noos ror notor & noos derine. λον αποδυόμενοι ibid. 12, 1. Fuit ni fallor οίονεὶ πρός αντίπε λον τὸν πότον ἀποδυόμενοι, nam οίονεί haud facile mihi eripi patiar, quippe quo mire quantum delectetur Aelianus, v. V. L. 1, 1. 2. 3, 26. 5, 21. 14, 7.

8 μηδέ Holsteniana: μη δε codex. Idem deinde τίς 55)

σπουδη et έπειδη, vide ad 5, 2.

πονηφόν μάθημα Xenoph. Cyneg. 7, 10: μη οὐκ ἐν κόσμο ἀκὶ τοῦτον ζητοῦσαι τελευτῶσαι γίγνωνται ἔκκυνοι, πονηφόν μάθημα.

ini Holsteniana: in si codex et Schneiderus.

Cap. XXVI. In lemmate codex  $\dot{\alpha} \phi'$ , ut Sauppius correxerat. Holsteniana  $\dot{s} \phi'$ .

2 τελειωθηναι Holsteniana; τελεωθηναι codex. Vide ad 11, 2. ἀγωνισάμενοι. Simplici Arrianus utitur etiam 17, 1. composito διαγωνίσασθαι ceteris locis 16, 5. 17, 3. 23, 1. 24, 4.

καὶ μάλιστα δέ. Legendum καὶ μάλιστα δή. Vide ad 16,5.

3 ώς αύτως Holsteniana: ώς αῦτως codex.

Cap. XXVII, 1 ἐπειδάν Holsteniana: ἐπειδάν codex.

ἀποκαθαρη Holsteniana: ἀποκαθάρη codex. Sed illius asristi secundi nullum praeterea exemplum allatum reperio, ut discedendum videatur in sententiam viri docti, qui in Thes. Did-Vol. IV. p. 760, A aoristum subrogavit primum.

παραλάβοιεν Holsteniana: παραλάβειεν codex.

φυλάττει. Ita codex. Holstenius dedit φυλάττει. la Hist. Ind. 6, 5: ὕεται δὲ τοῦ θέρεος καὶ τὰ πεδία τῶν Ἰρδῶν, ὥστε λιμνάζειν τὰ πολλὰ αὐτῶν ex Bombyc. Vind. scribendum.

<sup>32)</sup> Aesop. Fab. 295 ed. Fur.: ἐγωὶ ἐκβέβλημαι τῶν φρενῶν καὶ τι πρά ττειν οὐκ ἔχω. Neveletus: 'malo καὶ τὶ πράττοιμι οὐκ ἔχω.' Scr. καὶ τὶ πράττειν οὐκ ἔχω. Anna Comn. 1, 13. p. 66, 3 ed. Schop.: οὐδὲ γαρ ἔχω, τὶ ποτ αν ἄλλο ἐπονομάζειν. Similiter Appian. Hisp. 15: Γναΐος δὲ οἰδὸ, ὅ τι καὶ εἰπεῖν, ἔπραξεν ἐν τοῖς "Ιβηροιν. Civ. 4, 92: καὶ τὶ μωι καταλὶν γειν τὰ πολλά, ὅσα ἔστε; Βοίsson. Anecdd. 1. p. 323: ἀλλὰ τὶ μοι μακρηγορεῖν τὰ τῶν πατέρων διεξιόντι; γ. Lobeck ad Phryn. p. 772.

λεμνάζει τὰ πολλά αὐτέων. "Ωστε enim in hoc libello his tantum cum infinitivo constructum legitur 22, 4 ovro re - ocre anteσθαι et §. 7 ούτω τι — ωστε είκάσαι, ceteris locis iisque non paucis cum indicativo. En tibi exempla alia nonnulla verborum in exitu corruptorum: Xenoph. Ephes. Î, 10: ἐπειδὴ δὲ ἡμέρα ἐγέσετο, ανίσταντο πολύ μεν ήδίονες, πολύ δε εύθυμότεροι, απολαύσαντες αλλήλων ων έπεθύμησαν χρόνφ. Malim, απολαύσαντες καλώς. Vide Alciphr. 3, 50: καλώς, δ θεοί, καλώς ἀπολαύσομεν της πλησμονής. Theod. Prodr. Rhod. VI. p. 265: καλώς άπηλαύσατε του θυγατρίου, Μητερ Ροδάνθης καὶ πάτερ, Φρύνη, Στράτων. [Ibid. c. 9: έκειντο δε ύφ' ήδονης παρειμένοι, αίδούμενοι, φοβούμενοι, πνευστιώντες, ήδόμενοι. Inepte hoc loco scribitur ὑφ' ἡδονῆς — ἡδόμενοι. Fortasse ἀπηνεωμένοι.] Aesop. Fab. 25 ed. Fur.: ἄρχτος δήποτε μεγάλη έκαυχατο. Scr. μεγαλώς. Cornut. de Nat. D. XIII. p. 40: καὶ Κλωθώ μὲν ἀνόμασται μία αὐτῶν, ἀπὸ τοῦ κλώσει ἐρίων ἐοικέναι τὰ γινόμενα, ἄλλων άλλοις έμπιπτόντων καθό καὶ νήθουσαν αὐτὴν πρεσβυτάτην διατυπούσιν. Ante Osannum legebatur οἱ ποεσβύτατοι, unde efficiendum καθό καὶ νήθουσαν αὐτήν οἱ πρεσβύτεροι διατυποῦσιν coll. p. 38: η ώς οἱ πρεσβύτεροι, ή ἀεὶ οὖσα. Plutarch. de Animae Procr. 32. p. 1029, D: οἱ δὲ πρεσβύτεροι Μούσας παρέδωκαν ήμιν έννέα. — Ibid. XXIX. p. 171: ή δε Ειρήνη, από του διὰ λόγου και οὐ δι ὅπλων διακρίνεσθαι ποιείν: ἐκάλουν γὰρ τὸν λόγον Εἰρήνην. Fortasse ἐκάλουν γὰρ τὸν λόγον εἴρην, ab εἴρω, dico. — Lucian. Tragodop. 112: τίσι δ' έν τελεταῖς ὀργιάζει προςπόλους; Scr. τελεταίσιν. ibid. 146: έξ ού γαρ έφύη πρώτον άνθοώποις γένος. Scr. άνθοώπων. Ος p. 60: ούκοῦν παλαίων ώς θέλων παρεμβολήν Βαλείν ἐπλήγην. Malim ώς θέλω. Schol. Luciani T. IV. p. 188 ed. Iacobitz.: Αἰήτου τοῦ βασιλεύοντος τον τόπον. Scr. των τόπων. Vide Herodian. 3, 1, 3: δς των τόπων έβασίλευε. Schol. in Hom. Od. φ, 22: τη των τόπων βασιλευούση Όμφάλη. Ita δυναστεύειν των τόπων Diodor. 5, 60. πρατείν των τόπων Strab. IV, 1, 13. p. 188. Heraclit. de Incredib. 15. 19 (Θηβών pro τόπων Westermannus), βασιλεύς τών τόmay Phitarch. de Fluv. 1, 4. 3, 1. 16, 1. - Apollodor. 1, 7, 4: ούτοι ( Ωτος καὶ Ἐφιάλτης) — πρός θεόν μάχεσθαι διενοούντο. Fortasse πρός θεούς 55). — Heraclit. de Alleg. Homer. I: εὐθύς γαρ έχ πρώτης ήλικίας τα νήπια των άρτιμαθών παίδων διδασκαλία πας εκείνω τιτθεύεται, και μονονού ενεσπαργανωμένοις τοις επεσιν αύτοῦ καθαπερεί ποτιμώ γάλακτι τὰς ψυχὰς επάρδο-

<sup>33)</sup> Eadem paragrapho non erât, cur repudiaretur librorum scriptura Κανάκη δὲ ἐποίησεν ἐκ Ποσειδώνος, 'Οπλέα. Vid. Schol. Eurip. Or. 1646: ταὐτην φασίν ἐκ Διὸς 'Αρκάδα πεποιηκέναι, quem locum adulit Hemsterhusius in Thes. Did. Vol. 6. p. 1302, A. Frequentius de muliero ποιείσθαι velut Ιοσερά. Antt. l, 11, 5: "Αμμανον δὲ ἡ νεωτέρα ποιείται. ΧVII, 1, 3: καὶ Παλλὰς δὲ ἡν ἐν ταῖς γαμεταῖς Φασάηλον πεποιημένη αὐτῷ παίδα.

μετ. Malim έτεσπαργανωμέτων. -- Philarch. Sept. Sap. XIX. p. 162, C: Ἡσίοδος — ὑποψίαν ἔσγεν, ὡς γνοὺς ἀκὶ ἀρτῆς κά συνεπικρύψας τὸ ἀδίκημα, μηδενός ών αΐτιος, όργης δε καιρά κώ διαβολή περιπεσών άδίκως. Scr. όργη δε ακαίρφ. Paulo pest legendum videtur ἄπαγτα δεύτερα τοῦ ἐκζητεῖν τὸν φόνον ἐκω ovrzo, nil antiquius habuerunt quam caedem ulcisci 54). --- Charin V, 9: ώς οὖν κατεκλιθη καὶ εἴασεν αύτην ήσυγάζειν, άψαμένη τῶν όφθαλμών · Είδετε, φησί, Χαιρέαν ύμεις άληθώς; Legendum vite tur καὶ είασαν αὐτὴν ἡσυγάζειν sc. αἱ θεράπαιναι coll. I, 14. p. 28, 13: την μεν ούν Καλλιρρόην εν τῷ καλλίστο τῶν οἰκημέτων κατακλίνωντες είασαν ήσυχάζειν. - Achill. Tat. III, 2: μτ κάται δε βροντήν ούρανός. Απ μυκάται δε βροντών ούρανής! Vide Annam Comnenam III, 8. p. 168, 2: ἐμυκᾶτο δὲ καὶ βροτ των ὁ οὐρανός. - Aristaen. I, 16: οὐ δύναμαι γάρ οὐδέ γν ναιξίν, ούρανε, τουμόν άφηγήσασθαι πάθος. Fortaine οὐ δών μαι γάρ οὐδε τη γυναικί τη έρωμενη τούμον άφηγήσασθα πάθος. — Polyaen. VIII, 49: ἐτάφρευον, ὧρυττον, ὅπλα προςίφι ρον, δόρατα έθηγον, τους τιτρωσκομένους έθεράπευον. Scr. τά φρους ώρυττος coll. VIII, 70: χάρακας περιέβαλος, τάφρος ώρυττον, βέλη προςέφερον — τούς τραυματίας έθεράπευον.

διετούς Holsteniana: διέτους codex. Vid. Lob. ad Phrys.

р. 407 в.

Cap. XXVIII. In lemmate ὁρφη et μίξιν Holsteniana: ὁρφη et μίξιν codex.

1 λάθρα Holsteniana: λάθραι codex. Deinde pro vulgate

γίνεσθαι exspectaverim γενέσθαι.

2 λαγωφ Holsteniana: λαγωιωι codex. Tum idem άρου (sic) et ώς αύτως.

άναπαύσασθαι. Codex et Holsteniana άμπαίσασθαι, qued

restituendum.

Cap. XXIX, 1 ήρος Holsteniana: ήρος (sic) codex.

εὐκράτως γὰρ αὖτη μάλιστα ἔχει κρύους τε καὶ θάλασες. Artemidor. 1, 64. p. 89: τοιγαροῦν λούεσθαι ἐν βαλανείοις καλείς καὶ φωτεινοῖς καὶ ἀέρων εὐκράτως ἔχουσιν ἀγαθόν. Similiter Arrian. Hist. Ind. 20, 2: χώρη ἐρήμω — ἢ ὄρμων ἀπόρφ ‡

34) Ibid. II. p. 147, D: γεωργοῦ γὰρ ἀκρίδας καὶ ὄρνιδας ἀντὶ κυρῶν καὶ κριδῶν συγκομίζειν ἐθέλοντος, οὐδὲν διαφέρει τύραννος ἀνδρακόδων μάλλον ἄρχειν ἢ ἀνδρῶν βουλόμενος. Codd. Palat. 153 Harl. 1. 2. ἄγρας καὶ ὄρνιδας. Palmaria emendatione Wyttenbachius αἴρας: sed minus feliciter idem pro ὄρνιδας coniecit ὀροβάγχας. Ex verbis enim ἀντὶ πυρῶν καὶ κριδῶν apparet, non omnino frugibus inimicas significari herbas, sed ipsas illas, quae triticum et hordeum enecare soleant. Atque αἶραν quidem obnoxiam tritico esse constat; contra ὀροβάγχη aut τοὺς ἐρεβίνθονς βλάπτει περιπλεκομένη (Geopon. 2, 43) aut in universum legumina emaciat (ibid. 2, 42, 1: ὁ ὀσπριολέων, ὅν τινες ὀροβάγχην καλοῦσιν). Videtar gitur corrigendum esse αἴρας καὶ αἰγίλωνας, ν. Geopon. 2, 43: τὸ ζιζάνιον, τὸ λεγόμενον αἴρα, φθείρει τὸν σῖτον — τὰς ἀὶ κριθὰς βλέπτει αἰγίλω ψ. coll. Thes. Gr. Didot. T. 1, p. 899, D.

οὐ ξυμμέτρως έχούση τῶν ώραίων; Synes. Epist. IV. p. 168, Β: αὐται γὰρ — ἀσυμμέτρως ἔχουσι τῶν στέρνων.

ήρος Holsteniana: ήρος (sic) codex.

Cap. XXX, 1 ¿ãr codex: ¿ãr Holsteniana.

άφελόντα. Malim ὑ φελόντα, quanquam vulgatam defenderis Geoponicorum XIV, 18, 6: χρὴ δὲ ὑποτιθέναι τὰ ἀὰ σελήνης ἐνναταίας οὖσης, τὰ πάντα θ΄ — τῆ δὲ ί ἡμέρα τὰ μὲν τῶν ὀρνείθων ἀ φαιρεῖν χρὴ, ἄλλα δὲ προςτιθέναι.

2 sar Holsteniana: è à r codex. Idem in proximis a prima

manu ηπερ, a secunda ηπερ.

Σενοφῶν ἐκεῖνος. Scribendum est ὁ Ξενοφῶν ἐκεῖνος. Vid. 16, 7: ἀλλ ἐκείνος γε τῷ Ξενοφῶντι. 21, 2: τῷ Ξενοφῶντι ἐκείνος whi articulum ex Palatino suppleuimus. 25, 4: ὁ Ξενοφῶν ἐκεῖνος. In periplo 2, 3 codex noster οὐχ ισπερ ὁ Ξενοφῶν ἐκεῖνος, qued restituendum. Ibidem 1, 1 ἐκεῖνος in verbis ὁθενπερ καὶ Ξενοφῶν ἐκεῖνος eiusdem codicis auctoritate eliminandum.

μητέρων Schneiderus: Holsteniana μητρών: codex μια ρών. Cap. XXXI, 1 καὶ ὁπόταν (ὁπόταν codex) δὲ ήδη πλαναται τὰ σκυλάκια. Rarissime conjunctionem particulis καὶ — δὲ cinctam repereris 55). Apud Arrianum certe alterum exemplum desidero. In hoc libello habes καὶ περὶ ἀρκύων δὲ 1, 1. καὶ περί λαγωών δέ 1, 2. καὶ τὰ άλλα δέ 5, 2. καὶ καμνούση δέ 8, 4. καὶ ἐσθίειν δέ 11, 2. καὶ χειμῶνος δέ 14, 5. καὶ τὴν νύκτα δέ 17, 1. καὶ τὸ περὶ ψυχῆς δὲ θεῖν 17, 4. καὶ τὸν ἀρφένα δέ 28, 3. καὶ τὰ ὅμματα δέ 31, 2. καὶ τοὺς ἐκγόνους δέ 35, 2; ut de eiiciendo quam de servando xai cogitare malim. In Histor, Ind. 34, 6 Duebnerus V. Cl. recte ex Parisino A particulam re adscivit, vid. 8, 9: orriva nai eig rovro eri of re ex 'Ινδών της γώρης τα αγώγιμα παρ' ήμέας αγινέοντες σπουδή ώνεό. μενοι έκκομίζουσι, καὶ Ελλήνων δὲ πάλαι καὶ Ρωμαίων νῦν ὅσοι πολυκτέανοι καὶ εὐδαίμονες, μέζονι έτι σπουδή ανέονται. Lucian. Conviv. 47: καὶ οι τε τραυματίαι φοράδην έξεκομίζοντο - καὶ των άλλων δε ό Διόνικος. Appian. Bell. C. 1, 90: υδατός τε όντος έξ οὐρανοῦ πολλοῦ καὶ σκότους δέ. Aelian. Var. Hist. 3, 18: έμοι δε δεινός είναι δοκεί μυθολόγος, και έν τούτοις, καί έν αλλοις δ έ. In Cornett verbis καὶ έν τη πρός τοὺς γίγαντας δε μάτη c. 20<sup>36</sup>) iniuria haesit novissimus editor; ego ne insolenter quidem (v. Osann. p. 363) particulam adversativam dixerim collocatam. Sic supra ab Arriano scriptum est καὶ τὸ περί ψυγής δε θείν. Strabo 3, 2, 12: καὶ ὁ κατά τὰς Στηλάς δε

<sup>35)</sup> Phercyd. ap. Athen. XI. p. 470: καὶ ὅτε δὲ ἦν ἐν τῷ πελάγες.
36) Paulo ante in eodem capite bene ex optimis codd. Osannus edidit ἢρε γὰς πόλεμον. Apud recentiores enim Graecos αἴςειν πόλεμον ab αἴςεισθαι πόλεμον haud differt, v. Schol. ad Hom. Od. λ, 605: ἡνίκα κατῆλθεν ὁ Ἡρακλῆς ἐπὶ τὸν Κέρβεςον, πόλεμον ἢ ϩε πρὸς "Λιδην. Genesius II. p. 48, 21 ed. Lachm. ὁς ἐκείσε παραγενόμενος οὐν ναυσίν ὁ κατ' αὐτῶν πόλεμον ἢ ęε ἐξ ἀνατολῆς ἡλίου μέχρι τῆς δύσεως.

πορθμός. Geoponn. 2, 22, 2: καὶ τὰ ἐκ τῆς θαλάσσης δὲ ἐκ βρασσόμενα βρυώδη. Ibid. 5, 2, 12: καὶ ὁ ἐκ τούτων δὲ οίνος. Aelian. Var. Hist. 2, 25: και την έν Μυκάλη δε τών Ελλήνων νίκην. In his non magis offendo quam in Arriani Tact. 19, 6: καὶ ἡ τῶν ἐλεφάντων δε χρεία ές τοὺς πολέμους, cuiusmodi exemplorum nubes cupienti afferri poterit. Sed notandum est quel legitur Geoponn. 2, 14, 2: ἀπὸ μετοπώρου τοίνυν τισὶ δοκεί κα λώς έχειν σπείρειν διά παντός του χειμώνος έν τοις ψυχροτέρεις τόποις, μέχρις είδων Μαρτίων και μέχρι δε έαρινής ίσημερίας. 10, 23, 6: καὶ άνευ δὲ τοῦ νοσείν αὐτήν ἐπιγέας τὴν τρήτι γλυκύτερον ποιήσεις τον καρπόν. In Phalaridis Ep. 106 μόνφ γάς σοί παρήν κτείναντός με του πάθους, μηδέν από της τέγνης άπιπράξαντι, τετυραννοκτονηκέναι δοκείν και μή κτείναντι δέ, κίν έτοίμως το δοθέν ώς έπι σωτηρία μου λαβόντος, αὐτος διαφθείρα delendum est καὶ ante μὴ κτείναντι. Eadem vox expellenda in Alciphr. Ep. 3, 23: καὶ νῦν μὲν ταῦτα πέμπομεν, καὶ εἶς νέωτα 🕯 δέχοιο παρ' ήμων μείζω τούτων καὶ ήδίονα. In Geoponn. 18, 3, 7 και εί ο δέξιος δε δρχις δεθή - θήλυ τεχθήσεται, άρρεν δέ, ei ò aquoregós particula de ante oggis perperam a librariis at iecta fuit.

διαστρέφουσι Holsteniana: διατρέφουσις codex.

3 ώς ἀνυτόν Schneiderus: ὡς ἀνυστέον codex. Scriberdum est ὡς ἀνυστόν coll. Tact. 39, 3: καὶ τὴν δεξιὰν πλευρών ὡς ἀνυστὸν περιελίξαντες ἐς τοὐπίσω σφῶν ἐξηκόντισαν. Ellendt. ad Arr. Vol. 2. p. 51.

έπειδαν Holsteniana: έπειδαν codex.

4 ἐπιλύειν Holsteniana verissime: ἐπιλύσειν codex.

ξυνταθεῖσαι. Malim ἐνταθεῖσαι. Mira in Eumathii libris praepositionum corruptio est: IV. p. 154: ἐγὸ δ ἀνεκαρτέρουν τῷ κήπφ. Scr. ἐνεκαρτέρουν. V. p. 208: καὶ τὴν νίκην ἀπίκλεψεν. Scr. ὑπέκλεψεν. p. 216: ἀπαραχείρητος αἰμασία. Scr. ἀπαρεγχείρητος. VII. p. 288: καὶ ἡμεῖς πάντες καὶ πρὸ τοῦ βυθοῦ τὴν ψυχὴν ἀπεφυσῶμεν τοῖς κύμασι καὶ ἦδη ταύτην ἐπετιθέμεθα. Scr. ἀπετιθέμεθα IX. p. 382: καὶ θεραπαινὶς ἡ τῶν ποδῶν τὸ μάκτρον ἐνέχουσα πρὸ χειρῶν. Scr. ἀνέχουσα. XI. p. 506: τὴν νύκτε γοῦν ὅλην οὐρίφ πλέοντες πνεύματι 37) ἔτι μικρὸν ὑποφαινομένης τῆς γῆς οὐ σφόδρα βιαίως ἡγόμεθα· ἡλίου δ ἀνίσχοντος τὸ κῦμα ηὐξάνετο καὶ ὁ ἄνεμος ἐπεδίδου καὶ κατετρύγα τὸ κέρας. Scr. καὶ ἐτετρίγει τὸ κέρας coll. Synes. Epist. IV. p. 166, C. Cete-

37) Nicephoro Gregorae proprium est dicere ου ζος ανεμος, ν. MS. Vindob. Theol. Grae. N. 174 fol. 100b: άνεμον δ' αὐτοῖς ου ζον ἔπεμπε ή δεινή γυνή κατόπισθεν τῆς νεώς. Ibid. fol. 102b: καὶ αὐτικα ἀναβάντες ἐπὶ τὴν ναῦν ἐφέροντο κατά τὸν Ὠκεανὸν ποταμὸν τῷ τοῦ κύματος ξεύματι πρῶτα μὲν εἰρισία, εἶτα καὶ οῦ ο ἀνέμω. Idem de Ulixis Errorium c. 3: καὶ δὴ ἐννῆμαρ οῦ ο ω πλέοντα πνεύ ματι φαινομένην τὴν πατρίδε ἐδείν. c. 6: ἐκ τῆς Λιαίας νήσου τὰ ἱστία πετάσαντα οῦρω ἀνέμω εἰς τὰ τοῦ ἀκεανοῦ πανημέριον ἀφικέσθαι πέρατα. Itaque Westermannus V. Cl. frustra utroque loco coniecit οὐρίω.

rum verba την νύκτα — ηγόμεθα Eumathius surripuit Lucisno Ver. Hist. I, 6. In Alciphr. 3, 28 έπὶ τοῖς θάμνοις ἐκρυπτόμην misi verum est quod Berglerus coniecit vno, scribendum videtur έπὶ τῶν θάμνων cf. Aesop. Fab. 121 ed. Fur.: κουβέντες ἐπὶ τρώγλης. Fab. 155: ἐκρύβη ἐπὶ πέτρας ὁ ὄφις. Apud Themistoclem Epp. 19, 44 legendum ravr' sinórros avrov na oforara i (cod. Palat. et edd. περιίσταται) μοι ύπ' ανάγκης έπαινέσαι την απάτην <sup>58</sup>). Polyaen. 1, 14, 1: ὁπλιζομένων ἀνθωπλίζοντο· ἐξιόντων αντεπεξήεσαν· άναπαυομένων άνεπαύοντο. Scr. έπεξιόντων άντεπεξήεσαν. In Heraclito de Alleg. Hom. XVIII τόν γε μην Τιτυον έρασθέντα των Διος γάμων, ἀφ' ού μέρους ήρξατο νοείν, είς τουτο ὑφίσταται κολαζόμενον corrige ἀφ' ού μέρους ήρξατο παρανομείν. Ita Cassandra nominatur παρανόμημα Αΐαντος Pausan. 5, 11, 3. In eiusdem Heracliti verbis οίος μεν έν οὐρανφ διά των έπων καθιέρωται Ζεύς άφανει νεύματι σείων (cap. 2) minus apte Mehlerus et interpres \*\*sqaly inserendum iudicaverunt, quum non caput suum Iupiter invisibili concutiat nutu, sed Olympum. Scriptori enim haud dubie Homericum μέγαν δ' έλελιξεν Όλυμπον obversabatur. Itaque coniicio οίος μέν τὸν ούρανὸν διὰ τῶν ἐπῶν καθιέρωται Ζεύς ἀφανεῖ νεύματι σείων. Ultima verha autem non cum Mehlero Ionici systematis fragmentum, sed vulgari Graecorum scriptorum orationi propria esse declaro, v. Achill. Tat. 8, 7. p. 177, 5: διανεύω δη τη Λευκίπηη νεύματι άφανει τον φόβον τοῦ πατρὸς έξελεῖν. Clem. Alexandr. Strom. I. p. 338, D: ού δήπου νεύματι άφανεῖτῶν ἀλόγων ζώων κεγρημένων. Praeivit hanc formulam Thucydides 1, 134: άλλου δε γεύματι άφανεί χρησαμένου. Pergo ad verbum lexicographis adhuc neglectum έχτεθεολόγηται, quo unus Heraclitus usus est c. 40. Neque tamen nos composito isti viam ad lexica sternemus, quum admodum probabile sit, scriptorem simplex dedisse τεθεολόγηrai, quod sexcenties in Allegoriarum libello reperitur 59). Denique monebo de capitis 42 vexatissimis verbis πολλάκις γὰρ ἐν ταις μεταβολαίς των μεγάλων πραγμάτων ίστορούσι τεράστια τῷ βίφ συμφέρεσθαι σημεία, ποταμών τε καὶ πηγών ναμάτων αίμοφορύκτοις δεύμασιν έκμιαινομένων, ώς έπ' Ασωπού τε καί Δίρκης παραδιδόασι οι παλαιοί μύθοι. Scilicet πηγαίων recepto loci difficultas nequaquam soluta est. Permire enim fluvii fontesque

38) Apollod. 2, 1, 4: κάκεῖνος περιαναστάς ἐπεθύμει συγγενέσθα. Fortasse κάκεῖνος διαναστάς? In Philologi Vol. 6. p. 575 calami lapsu factum est. ut in Alciphronia loco I. 4 πρός scriberem pro εἰς.

factum est, ut in Alciphronis loco I, 4 πρός scriberem pro εἰς.

39) Arriam Hist. Ind. 31, 3: καὶ ὑπλο τούτου τοὺς ἡγεμόνας τοῦ πλοῦ διωσχυρίζεσθαι. Par. A. et Bombyc. Vind. ἰσχυρίζεσθαι. Recte, opinor. Dubitari enim potest, num omnino compositum illud Arrianus adhibuerit. Legitur ἰσχυρίζεσθαι Hist. Ind. 4, 1. Anab. 2, 3, 8. 6, 5. 3, 3, 6. 4, 28, 2. 7, 1, 4. διωσχυρίζεσθαι 1. 7, 6 in solo A, in ceteris libris ἰσχυρίζεσθαι. Semel ἀπισχυρίζεσθαι 1. 7, 6 in solo A, in ceteris libris ἰσχυρίζεσθαι. Semel ἀπισχυρίζεσθαι Αnab. 5, 25, 2. In Απιοπίπο Liber. VI scribendum videtur aut Ζεύς δὲ — τοῦτο μὲν Απόλλων δίδωσι, εἰς-ελθων δὲ εἰς vel ἐλθων δὲ εἰς omisso Ζεὺς δὲ.

cruentatis narrantur infuscati esse fluminibus, ut ad colorandes illos sanguine opus fuisse videatur aqua diluto. Itaque melin equidem ποταμῶν τε καὶ πηγῶν αἰμάτων ἐεύμασιν ἐκμιαινομέναν. Δίμοφορύκτοις autem, vel, quo casu hanc vocem olim in margine adscriptam fuisse existimo, αίμοφορύκτων glossema pub verborum αἰμάτων ἐεύμασιν ἐκμιαινομένων a lectore Homericerum carminum scientissimo profectum. Ceterum in primis ciustum sententiae verbis legendum videtur πολλάκις γὰρ ἐν ταῖς μεταβυλαῖς τοῦ βίου τῶν μεγάλων πραγμάτων ἰστοροῦσι τεράστια συμφέρεσθαι σημεῖα, ut τῶν μεγάλων πραγμάτων pendeat a vocabub σημεῖα.

5 μασθούς Holsteniana: μαστούς codex, quanquam &. 3 idea

praebet μασθοί.

έπειδάν Holsteniana: ἐπειδάν codex.

έμοὶ δοκεῖ. δοκεῖν probabiliter Carolus Müllerus in edition Didotiana, v. 16, 1: ἀλλὰ προκαλοῦνται, έμοὶ δοκεῖν, τὰς κόνας. 24, 5: καὶ ἔστι τὰ θεάματα, έμοὶ δοκεῖν, οὐδέν τι ἐκόνοις παραπλήσια. Appian. Syr. 41: σοφώτερον, έμοὶ δοκεῖν, Αριστείδου. Contra μοὶ δοκεῖ Appian. Pun. 61. V. Ellendt. al Anab. 6, 11, 10.

Cap. XXXII, 1 πολλφ τινι ἐστιμότερον. Formula Herodotes est. Vid. G. Dindorf. in Thes. Didot. Vol. VI. p. 1425, B.

2 αγαπητόν. 3, 4: αγαπητόν γοῦν εί καὶ ένα λαγών χειμώνος ώρα κατακαίνοιεν.

τὸ κτῆμα. Sauppius articulum expungendum censet, sed v. Synes. Epp. CXXXI p. 268 B παντὸς μᾶλλον ἐν τοῦς τοιούτου

καιροίς ίππος ούκ άχρείον το κτημα.

καὶ οὐκ άτευ θεῶν του εὐμενείας. Ab his verbis in Helsteniana, a verbis ἀλλὰ χρή in codice novum caput incipit, cuins inscriptio in margine Palatini et in argumentorum tahula haet est: OTI AEI TOYC KYNHIETAC OTEIN THE APTEMIAL Has capitum inscriptiones non ab Arriano, sed a nescio quo vetere librario repetendas esse luce clarius est neque Schneiders sola capitum XIX. XX. XXI lemmata uncis coercere debebat, sed ad unum omnia. Quae quam parum considerate interdum erationi adiecta sint, ut alia exempla omittam, ex quinto capite sp paret his verbis inscripto: IIEPI THO TOY CYTTPAGESC KTNOC ΌΠΟΙΑ ΠΟΤ ΉΝ, quae nonnisi sex paragraphorum argumentis apta sunt. Septima enim Arrianus in enumerandis canum virtutibus pergit. Ceterum verba ensí voi, a librario in initio collocata novi capitis, ita arcte cohaerent cum antecedertibus, ut codicis distinctio videatur restituenda esse avoi pa ούδε τὰ γαρωπὰ φαῦλά έστιν ούδε φαύλων κυνών ζύμβολα, εί 🕬 ταύτα τύχοι καθαρά καὶ γοργά ίδεῖν ἐπεί τοι ἀνέθρεψα πελ.

3 ἐπὶ θήρα codex: ἐπὶ θήραν Holsteniana. Deinde in codice legitur εὐ πράξαντάς, quae verba in Holstenii apographo male coaluerant. De recipienda Schneideri coniectura ἐκὶ

ήραν έξιόντα και άπο θήρας εὐ πράξαντα nemo cogitabit; ἐπὶ ήρα enim cum θύειν δὲ χρή iungendum et εὐ πράξαντα absolute

ositum est ut cap. 35. §. 4.

τη θεφ γε ἀποκαθαίρει τοὺς κύτας καὶ τοὺς κυτηγέτας κατὰ κ πάτρια, ὡς τόμος. Verba τῆ θεφ a reliquis avellenda et ad adscedentia referenda esse Schneiderus vidit <sup>40</sup>). Carolus Mülmus in editione Didotisna ita hunc locum sanatum voluit: τῆ τῶρ, ὅ γε ἀποκαθαίρει τοὺς κύτας καὶ τοὺς κυτηγέτας. Equidem num scio, corrigendum esse τὰς κύτας, totius sententiae praesmtem medicinam frustra circumspicio.

Cap. XXXIII. In lemmate codex: περί τοῦ Κελτών τόμου:

lolsteniana περί των Κελτών ν.

1 λαγωφ Holsteniana: λαγωιώι codex. Idem deinde δυοολοὸ (sic) a prima manu, a secunda δύω ὀβολώ. Unde Holsteius effinxit quod in edd. legitur δύο ὀβολώ. Fortasse tamen cribendum est δυ ὀβολώ v. Plat. Gorg. p. 511, D: δύ ὀβολοὸς πράξατο.

ὄτι ἐπίβουλον τὸ χρῆμα. Malim ὅτι ἐπίβουλόν τι χρῆμα. Acod. Prodr. Rhod. p. 305: ἡ δὲ λευκότης Αμήχανον τὸ χρῆμα. cr. ἀμήχανόν τι χρῆμα. Vide Peerleamp. Orat. de Xenoph. Ephes.

. 24. Jacobs. ad Achill. Tat. p. 469.

ζφον. Holsteniana ζωον, codex ζωων. Proxima paragrapho lem ὁπόταν.

2 γενέθλια. Malim τὰ γενέθλια.

εί ούτω προχωρεί. Ex codice repone προχωροί.

3 οἱ κύνες. Legendum αἱ κύνες. Apollon. Hìst, Mirab. X. i γλαῦκες. Palatinus: αἱ γλαῦκες. Proximo capite Pal. οὐθὲ ἐν ἱιβόŋ ὑς ἀγρία οὐθὲ ἔλαφοι οὐθὲ — γαλῆ. In plurali viri crici hassisse videntar; vide tamen Eumath. Hysm. L. I. p. 8; άφτη καὶ μυρρίτη καὶ κυπάριττος καὶ ἄμπελοι καὶ τάλλα τῶν ντῶν. Μακίm. Τyr. 3, 7: κῶμοι ἐκεῖτοι καὶ θίασοι καὶ χορὸς κὶ αὐλοὶ καὶ ἄσματα, ubi Marklandus frustra coniiciebat χοροί.

40) Cornet. de Nat. D. c. 22. p. 126 ed. Osana.: os signtas. Kai artos d' Erroginasos igur relesous relativar

ήγετι', έκ δ' ἄρα πάντα θεμέθλια χεύε θυράζε istingue: ως εξοηται και

ugue: ως ετοηταικαι αυτός δ' Έννοσίγαιος πτλ.

L. p. 128: καλεττωι δ' εθρύστερνος ό Ποσωδών, διά το πλάτος τοδ πελάτος, ώς εξηγαι και

έπ' εὐρέα νῶτα θαλάσσης.

lias Cornutus utitur formula ώς εξρηται τό, ut c. 25: ώς εξρηται τό

"Ιφιτος αδθ' ίππους έρέων.

lox c. 27. p. 154 legendum videtur: ολαείως δε και τῶν ἀγελαίων θρεμείτων αὐτὸν (Pana) ἐπίσκοπον ἐποιήσαντο, τάχα μὲν διὰ τοῦτο και περώστην ἐκὸν και δίχηλον πλάττοντες, τάχα δὲ τοῦτο τῷ περιττῷ τῶν ἐξεχόντην ἐν αὐτῷ ἄτων αλνιτόμενοι. Εται τάχα δὲ τὸ διττὸν τῶν ἐξεχόντων ἐν ἀτῶν ἀνωτομενοι. ἐν αὐτῷ ex optimo Par. 4 reposui]. Îbid. c. 32. 200: ὡς ἐκ τοῦ ἐναντίου εἔρηται τὸ

ઉપંતર જે મુંદરાજ વ્યાલ્કમાર દર વ્યાલા જેમારા.

Long. Past. 2, 3: δόδα, κρίτα, καὶ ὑάκιτθος καὶ τα ἀμφότερε Villoisonus: ὑάκιτθοι. Liban. Vol. IV. p. 990; å έτ τε φούτ

έστιν ίδεϊν καί καρύαις καί δρυί καί κυπαρίττοις.

ώς δήλον είναι διότι ἐπ' αὐταῖς ἐορτάζουσιν. Αρ. Αροίοι. Ι, 9, 12: παραγενομένου δὲ αἰγυπίου παρὰ τούτου μανθάνει δι δτι Φύλακός ποτε κτλ. mallem μανθάνει διότι Φ. [Cf. Dioda. 4, 55: οὐκ ἀγνοῶ δὲ διότι — 4, 62: καὶ — εἰπεῖν τῷ Θησί, διότι ἐπεβάλετο Ἱππόλυτος αὐτῷ μιγῆναι.]

Cap. XXXIV, 1 ανευ θεων. Supra 32, 2: ανευ θεων το εύμενείας. Anab. 1, 26, 2: ανευ τοῦ θείου. ibid. 7, 30, 3: ανευ θεοῦ coll. Hist. Ind. 15, 12: οὐκ ανευ θεοῦ Appian. Civ. 5, 100.

2 όσοις τε. Recte Carolus Müllerus in ed. Did. όσοις γι Eadem particula Nostro restituenda in Hist. Ind. 18, 11: έθνι τοῖσι θεοῖσιν όσοι τε πάτριοι ἡ μαντευτοὶ αὐτῷ.

γην. Codex γην et mox δημητρι (sic) ut Anton. Liber. 24.

p. 224, 13 ed. Westerm.

οὐδὲ ὅσοι ἄλλοι ὅρειοι θεοί. Hist. Ind. 36, 3: καὶ ὅσοι ἄλλοι θεοὶ θαλάσσιοι. Parisinus A. et Bombycinus Vindob. hot ordine: καὶ ὅσοι ἄλλοι θαλάσσιοι, quod probo, quamvis vulgatæ patrocinetur alius locus eiusdem Hist. Ind. 20, 10; καὶ ὅσοι ἀλλοι θεοὶ θαλάσσιοι.

4 οἱ χύρες. Legendum αἱ χύρες.

Cap. XXXV. In lemmate codex μαρτυρία (sic), Holsteniana

μαρτύρια.

1 Τεῦκρον μέν γε — Μηριόνην δέ. Hist. Ind. 4, 14: is μέν γε τὸν Νείλον οὐδένα ποταμὸν ἐκδιδόντα ίδμεν, ἀλλ' ἀπ' αὐτοῦ διώρυχας τετμημένας κατὰ τὴν χώραν τὴν Αἰγυπτίην. ὁ δί γε "Ιστρος ὀλίγος μὲν ἀνίςχει ἀπὸ τῶν πηγέων, δέκεται δὲ πολλοὺς ποταμούς. δέκεται Bombyc. Vindob. Eiusdem codicis auctoritate scribendum ὁ δὲ "Ιστρος eiecto γε. Vide ibid. 5, 9: Διονύσου μὲν γε καὶ Νῦσα πόλις μνῆμα — Ἡρακλέος δὲ οὐδὲ ἄλλος δοῦλός ἐστι, μήτι γε Ἰνδῶν τις. Ταςt. 12, 2: ἡ μέν γε τομὴ αὐτψ κατὰ τὸ στόμωμα γίγνεται, τὸ δὲ ὑπόλοιπον, καὶ εἰ μαλθακὸν τῦ χοι ὅν, τῷ βάρει ὅμως ξυνεπερείδει τῷ τέμνοντι. Pausan. 2, 28, 1: Διβύη μέν γε μόνη κροκοδείλους τρέφει χερσαίους διπήχεων οὐτ ἐλάσσονας. παρὰ δὲ Ἰνδῶν μόνων ἄλλα τε κομίζεται καὶ ὅρνιθες οἱ ψιττακοί.

 $\delta \pi \epsilon i \delta \dot{\eta}$  codex et Holsteniana. Vide ad 5, 2.

2 τεράεσσι Holsteniana: τεράεσσιν codex.

3 Πολυδάματτι Holsteniana: bene codex Πουλυδάματτι quem ionismum inter atticas formas item codd. servarunt in Ptolemaei Hephaest. Nova Hist. ap. Phot. cod. CXC. p. 148, 27 ed. Bekkerus.

οὖ ξὺν κόσμφ. In codice nunc comparet οὖ adrasum; fuerst οὖν. οὖ Holsteniana.

έπ' ἄλλφ τφ ἔργω. Ita codex. Holsteniana τῷ quod primus correxit Bastius Ep. Cr. p. 227, 94.

τῷ θείφ. Ita Bastius ex codice nostro 4 εὖ πράξαντα codex: εὖπράξαντα Holsteniana.

η ὁ τη νίκη πολέμου ἀκροθίνια Holsteniana; codex η τη νίκη πολέμου ἀκροθίνια, ubi ὁ, ut pleraque omnia versibus in Palatino superimposita, ex coniectura librarii profectum. Vera est Schaeferi correctio η ἐπὶ νίκη, facillime enim ἐπὶ et τh inter se permutari poterant. Quanquam idem vir doctus ad fulciendam formulam νίκη πολέμου non Aeschylum advocare debebat, sed Platonem de Legg. p. 641, B: πολλοί γὰρ ὑρριστότεροι διὰ πολέμων νίκας γενόμενοι μυρίων ἄλλων κακῶν δι ὕρριν ἐνεπλήσθησαν.

Rudolphopoli.

R. Hercher.

#### Vermischtes.

Dio Chrys. XII, 106 I p. 206: οὐκ ὅντων δὲ ὅπλων ἀλλὰ του Εκτορος έχοντος (έν τούτω γάρ έλαθεν αὐτὸν έν τι τῶν άληθών όηθεν) έκ του ούρανου φησι κομίσαι την Θέτιν ύπο του Ήφαίστου γενόμενα δηλα. So der Meerm. cod. mit der correctur καὶ γὰρ ἐκ, was sich in allen andern handschriften findet, und woran Selden anstoss nahm. Emperius tilgt es mit berufung auf δ. 125. Ein solches καὶ γὰρ macht auch beim Hermes ap. Stob. flor, lit. 120, 27 wirthschaft: σώματος. καὶ γὰρ ἀριθμοῦ, wo es offenbar zu streichen, als entstanden aus dem ç des voraufgehenden und dem  $\overline{\alpha}_{\varrho}$  des folgenden wortes. Hier jedoch könnte záza darin stecken, wenn nicht das einfachste wäre zaiνα δ zu schreiben d. i. καινα ούν oder καινα άρα. Denn & ist bekanntes compendium für ove sowohl in handschriften mit majuskeln mit cursiyschriftcharacteren. Dasselbe καινά δπλα ist beim Polyan I, 41, 1. in καὶ τὰ δπλα verderbt, worüber m. s. Schäfer zum Gregor s. 638. Beim Sophokles bruchst. 747 Dind. 800 Ahrens findet sich μουσομανεῖ δ' ἐλάφθην δ' αν καὶ τῷ. Ohne mich auf das übrige einzulassen, sehe ich so viel dass in ar nai τῷ enthalten ist ἄνω κάτω, welche phrase auch beim Menander des Stobaus tit 97, 13 seltsam verderbt erscheint in aroxxo. ἀνύκτω. ἀννύκτα. Ich bemerke in bezug auf diese jüngst von Düntzer im Philologus III, 1 p. 138 behandelten verse nur noch zweierley, dass 1. ποτί δειράν an Homers II. 13, 20 ποτί δειρήν crinnert 2. Hesych. ποτειρόμενος durch μαινόμενος erklärt. M. Schmidt. Oels.

## XX.

# Beiträge zur kritik von Cicero's Lucullus.

Für die erhaltenen reste der ciceronischen Academica besitzen wir noch kein sicheres kritisches fundament, ja nicht einmal erschöpfende vergleichungen der handschriften, sondern werden von den herausgebern meistens noch mit codd. multi, aliquot, nescio qui abgefunden; bis inzwischen auch hier einmal fester boden gewonnen sein wird, mögen die folgenden schwimmversuche auf den ziemlich bewegten fluthen dieses textes wohlwollender berücksichtigung künftiger bearbeiter empfohlen sein.

C. III. §. 9. Nam quod dicunt emnino se credere ei quen iudicent fuisse sapientem, probarem, si id ipsum rudes et indocti iudicare potuissent - statuere enim qui sit sapiens, vel maxime videtur esse sapientis — sed ut potuerint, omnibus rebus auditis, cognitis etiam reliquorum sententiis, judicaverunt aut re somel audits ad unius se auctoritatem contulerunt. So lautet die stelle in den handschriften, nur dass einige von diesen potuerunt statt potuerint, andere autem statt aut haben; für den sinn aber reicht von allem diesem nichts aus, der den leichtsinn, mit dem man sich der auctorität des ersten besten philosophen hingebe, gerade der allseitigen und sorgfältigen prüfung, als der einzigen bedingung, unter welcher dem laien noch ein urtheil in dem streite der schulen möglich sei, entgegensetzt. Görenz erwähnt achtzehn verschiedene besserungsversuche, worunter der einfachste allerdings von Muret V. Lectt. VII. 18 ist, der nur aut in an verwandelt und so das ganze fragweise fasst; aber diese fragende construction entspricht weder der ruhigen haltung des übrigen, nach des beiden sed, wodurch diese doppelfrage mit dem vorhergehenden und folgenden zusammenhängen würde, und ausser Lallemand scheint desshalb auch kein herausgeber diesen weg gebilligt zu Görenz selbst und Schütz schalten auf zwischen sed und w ein, wodurch der gegensatz allerdings stärker hervortritt; doch würde auch dann Cicero einräumen, dass wenigstens einige allseitig geprüft hätten, während sein grundgedanke im gegentheil nur die andere alternative als thatsächlich anerkennt, und

diesem ist vielmehr Lambin am nächsten gekommen, dem in sofern Madvig (Emend. in Cic. libros philos. p. 125) und Orelli mit recht folgen, obgleich die worte der überlieferung noch etwas näher gebracht werden können. Er selbst war derselben nicht gewiss; zuerst (1566) las er: sed ut potuerint, potuerunt ... sententiis; nunc autem iudicaverunt re semel audita atque ad unius se auctoritatem contulerunt; später sed ut potuerint, potuerunt ... sententiis; iudicaverunt autem re semel audita atque etc., wie auch Orelli edirt hat, dem sinne nach gewiss richtig; denn wenn rudes et indocti über weisheit urtheilen sollen, so können sie es nur nach allseitiger prüfung, während sie sich jetzt dem ersten besten in die arme werfen; dazu aber bedarf es nicht so vieler umschweife und ergänzungen, sobald man nur sed, was ohnehin den gegensatz zu früh eintreten lässt, in vel verwandelt und durch die leichte änderung von iudicaverunt in iudicarent nunc das omnibus rebus auditis iudicare noch von si abhängig macht: vel ut potuerint, omnibus rebus auditis, cognitis etiam reliquorum sententiis, iudicarent; nunc autem re semel audita ad unius se auctoritatem contulerunt. Freilich würde zu potuerint besser iudicassent oder possint zu iudicarent passen; aber das posse muss doch dem iudicare vorausgehn; und nach iudicent und potuissent wird auch jener tempuswechsel gerechtfertigt sein.

C. VI. §. 16. Sed fuerint illa vetera, si vultis, incognita; nihilne est igitur actum, quod investigata sunt, posteaquam Arcesilas Zenoni ut putatur obtrectans . . . conatus est clarissimis rebus tenebras obducere? Die "alten lehren" als solche können nicht unbekannt gewesen sein; und desshalb haben Davisius und seine nachfolger gewiss mit recht an den ersten worten anstoss genommen; wenn sie aber veteribus emendiren und ediren, so entfernen sie sich theils zu weit von der handschriftlichen spur, theils übersehen sie, dass illa gerade auf das entfernte, folglich auf das alte geht, was doch den alten auch nicht unbekannt gewesen sein kann. Ich behalte daher lieber vetera bei und ändere incognita in incondita, was gerade den unvollendeten zustand älterer lehren ausdrückt; vgl. Orat. I. 42: omne ius civile praeter hoc nostrum inconditum; III. 44: inconditam antiquorum dicendi consuctudinem u. s. w. Schwieriger ist das folgende, wo illa zu investigata unmöglich subject sein kann; ich lese daher bis auf weiteres mit Bentley und Görenz quot, und werfe, wenn die doppelte frage unbequem sein sollte, lieber nihilne est igitur actum als eine alte durch wiederholung aus §. 15 entstandene dittographie heraus. Auch c. VIII. §. 23 zweifie ich nicht, dass selbst gegen die handschriften wiederherzustellen ist: lacerari potius quam aut officium prodat aut fidem, nicht quam ut, wofür mir nach potius aus Cicero kein weiteres beispiel, aus anderen nur Liv. VI. 28 gegenwärtig ist: locum insignem memoria cladis irritaturum se potius ad delendam memoriam dedecoris, quam ut timorem faciat; vgl. Wopkens Lect. Tull. p. 293 und Schneider in Jahns jahrh. XLVIII, s. 144. Jedenfalls kann ut mit quan nur da stehen, wo der comparativische satz den ausdruck einer beschaffenheit oder geeigenschaftung enthält; was aber Görem gegen aut einwendet, dass sides zu sehr in officium mitbegrissen, um ihm disjunctiv entgegengesetzt werden zu können, ist geradezu falsch, da sides wesentlich positiven, ofsicium vielmehr natürlichen ursprungs ist, jenes stets ein verhältniss zwischen zweien voraussetzt, dieses nur accessorisch auch nach aussen wirkt.

C. XIV. S. 43. Quid enim agant, si, cum aliquid definierint, roget eos quispiam, num illa definitio possit in aliam ren transferri quamlibet? si posse dixerint, quid enim dicere habeant, cur illa vera definitio sit? si negaverint, fatendum sit, quonism vel illa definitio transferri non possit in falsum, quod illa definitione explicatur, id percipi posse, quod minime illi volunt. Bedem dici poterunt in omnibus partibus. So die meisten handschriften, von welchen Görenz, Schütz, Orelli nur darin abweichen, dass sie enim vor dicere und partibus als einschiebsel verwerfen, und was erstere partikel betrifft, nicht ohne grund, weil sie aus dem vorhergehenden hereingekommen sein kann; kühner in partibus, was ich zwar auch nicht vertheidige, aber nicht so wohl ausmerze als für verdorben aus pariter rebus halte. möchte ich ausserdem auch noch sin für si und vera illa für ve illa lesen. Ersteres hat selbst der cod. Gudianus, der bei Görenz corruptissimus ille quidem, sed bonis lectionibus frequens heisst; und eine solche gute lesart scheint mir auch hier sin, weil offenbar auf dieser zweiten alternative der grössere nachdruck liegt: nach der ersten wird den akademikern bloss die einzelne definition, nach der zweiten die ganze akatalepsie durchlöchert, und da es sich bei dem streite wesentlich nur um diese handelt, se verdient die steigerung si — sin vor dem gleichgewichtigen si - si den vorzug. Auch was die zweite lesart betrifft, so haben einige handschriften illa vera, und der begriff verus kann wohl schon um des folgenden falsum willen nicht fehlen, während vel ganz müssig ist; aber wenn die blosse wiederholung des illa vera überall mehr eines abschreibers als Cicero's würdig ist, so würde ausserdem die entstehung von vel bei dieser lesart unerklärlich sein; ich setze desshalb vielmehr vera an die stelle von vel und verleihe ihm dadurch zugleich einen nachdruck, der eben so wohl der rückbeziehung auf illa vera wie dem gegensatze mit falsum entspricht.

C. XVII. §. 52 fehlt in den handschriften die nöthige copula zwischen species und eorum quae vigilantes videmus, und Orelli hat desshalb mit Lambin und Madvig et eingeschoben; einfacher scheint mir eorumque, da que vor quae leichter ausfallen konnte. Noch weniger kann ich übrigens §. 54 sein verfahren billigen, wo die

handschriften lesen: si enim res se ita habeant, ut nihil intersit. utrum ita cui videatur ut insano an sano, er aber mit Schütz habeant in habeat verwandelt und ut eingeklammert hat. Eins zieht freilich das andere nach sich; denn wenn es sich um das verhalten einer bestimmten sache handelt, so muss ita auf diese bezogen werden, und ut verliert seine stütze im vorhergehenden; ebenso wohl aber kann ita auch auf das folgende ut gehn, und dass Cicero dieses gewollt hat, schliesse ich aus §. 53 et eorum. qui aliter essent affecti, woraus hervorgeht, dass insanus hier vielmehr einen zustand als eine qualität bezeichnen soll, während es anderseits nicht sowohl das verhalten einer bestimmten wahrzunehmenden sache, als die allgemeine beschaffenheit der dinge ist, aus welcher der redner argumentirt. Wären die dinge ἄδηλα, das heisst so beschaffen, dass es bei ihrer wahrnehmung gar nicht darauf ankäme, ob sich der wahrnehmende im zustande des bewusstseins oder der bewusstlosigkeit befände, so fiele jeder maassstab für das eigene bewusstsein weg — das ist offenbar der sinn der stelle; daraus geht aber hervor, dass videatur keines bestimmten sachlichen subjects bedarf, sondern die passivische construction nur an die stelle der activischen utrum is qui videat, ut insanus an ut sanus videat getreten ist, und demzufolge kann res unbedenklich plural bleiben.

C. XXV. §. 79. Deinde nihilne praeterea diximus? maneant illa omnia, lacerat ista causa, veraces suos esse sensus dicit. In diesen worten beschwert sich der akademiker, dass sein gegner auf seine einzelnen argumente gegen die sinnenwahrheit einzugehen verschmähe, sondern sie mit einem machtspruche abfertige, und dieser sinn muss jedenfalls in dem corrupten lacerat liegen, da ista causa nach der bekannten bedeutung des pronomens nur die sache des gegners bedeuten kann. Andere lassen freilich den akademiker bereits über diesen triumphiren, wie wenn Madvig und Orelli iaceat, Ernesti und Schütz laborat lesen; aber dazu scheint mir weder das stadium, in dem sich die argumentation noch befindet, noch die ironische haltung der ganzen stelle zu passen, und ich ziehe daher die lesart der alten Cratandrina latrat vor, auch wenn diese auf blosser conjectur beruhen sollte. Dass dieses bild auch in altercationen gebildeter Römer vorkommen konnte, zeigt die anekdote de Orat. II. 54: cum a Philippo interrogatus, quid latraret, furem se videre respondit; dem sinne nach aber entspricht es ganz dem folgenden, immer noch ironisch gehaltenen hoc est verum esse: confidere suis testibus et importune insistere, wo gerade das importune insistere sich (chiastisch) auf latrat, wie confidere testibus auf veraces sensus esse dicit zu beziehen scheint. Ausserdem wird in diesem capitel für Avianum inskünftige richtiger mit Bergk zeitschr. f. d. alt. 1847, s. 172 Avianium zu schreiben und, nachdem Orelli mit seinem blicke in der handschriftlichen lesart quam ullos die ursprüngliche mullos entdeckt hat, pisces als glossem zu streiches sein; wie sehr Cicero in dieser ganzen stelle specialisirt, bedarf

, keiner bemerkung.

C. XXVI & 83. Die mihi, Lysippus eodem aere, eadem temperatione, eodem caelo, aqua, ceteris omnibus, centum Alexandros eiusdem modi facere non posset? Die technische schwierigkeit dieser worte ist längst gefühlt, aber noch nicht befriedigend beseitigt worden; denn wenn auch aus Plin. N. Hist. XXXIV. 20 hervorgeht, dass wasser und sonne bei der mischung des erzes nicht ohne einfluss waren, so steht doch nirgends geschrieben, dass man dabei auf bestimmtes wasser und bestimmten himmelstrich besonderes gewicht gelegt habe; zu geschweigen, dass alles dieses bereits zur temperatio gehört, oder wenn diese einmal specialisirt werden sollte, andere bestandtheile und einflüsse den vorzug verdient hätten. Den richtigen weg hat auch hier wohl Orelli eingeschlagen, indem er bei caelum vielmehr an den meissel denkt, womit die gegossene statue überarbeitet oder cisellirt wird; auf die identität des instruments kommt aber dabei auch nichts an, so dass eodem caelo immer noch anstössig wäre, und mehr noch acu, was er als "schraffirnadel" für aqua vorschlägt, ohne dass die leiseste spur eines solchen gebrauchs in der alten statuaria vorläge; ich glaube daher auf seinem eigenen wege nur noch einen schritt weiter thun und eadem caelature schreiben zu sollen, wodurch alle jene schwierigkeiten auf einmal gehoben werden.

C. XXXII §. 104. Quae cum exposuisset, adiunxit, dupliciter dici assensus sustinere sapientem: uno modo, cum hoc intelligatur, omnino eum rei nulli assentiri, altero, cum se a respondendo, ut aut approbet quid aut improbet, sustineat, ut neque neget aliquid neque aiat. Die hervorgehobenen worte sind seit Gruter den herausgebern so anstössig gewesen, dass die meisten derselben sie in klammern geschlossen, oder wie Schütz gans herausgeworfen haben; sprachfehler und tautologie sollen sie dazu qualificiren; ich halte sie aber für wohlberechtigt und zun gedankengange sogar nöthig. Was die sprache betrifft, so sind sie natürlich nicht zu sustineat, sondern zu respondendo zu construiren und bezeichnen den sinn, in welchem die antwort zu verstehen ist, während die folge des sustinere durch ut neque neget neque aiat ausgedrückt ist; wenn sich aber schon daraus die ganz verschiedene beziehung beider sätze ergibt, nach welcher von einer tautologie keine rede sein kann, so gilt dieses noch mehr, wenn man auf die scharfe unterscheidung achtet, die die akademische lehre zwischen probatio und assensus macht. Jene gesteht sie allen probabilibus oder πιθανοῖς zu, diesen keinem, und wem also ein mensch ja oder nein antwortet, so macht es einen grossen unterschied, welche von beiden geisteshandlungen er dadurch ausdrücken will; eben desshalb aber muss bei dem respondere genauer bestimmt werden, ob es ein assentiri oder nur ein approbare aut improbare enthalten soll; denn wenn ihm auch letzteres verboten wird, so darf er überall nicht ja oder nein sagen, während sich dieses mit dem assensum sustinere wohl verträgt, ut sequens probabilitatem, ubicunque haec aut occurrat aut deficiat, aut etiam aut non respondere possit. Im folgenden wird die leichteste besserung der verdorbenen worte nec ut placeat die sein, dass man neu cut schreibt, wodurch gerade das et ne gewonnen wird, was Görenz in nec ut selbst finden wollte; übrigens verhehle ich nicht, dass mir auch so placeat noch höchst unbequem bleibt.

. C. XXXIII §. 105. Mare illud, quod nunc Favonio nascente purpureum videtur, idem huic nostro videbitur, nec tamen assentietur, quia nobismet ipsis modo caeruleum videbatur, mane raoum, quodque nunc, qua a sole collucet, albescit et vibrat dissimileque est proximo ei continenti. So schreiben Görenz, Schütz. Orelli, und was ravum betrifft, gewiss mit recht, indem die handschriftlichen lesarten flavum oder atrum gewiss nur entstellung oder interpretation dieses seltenen wortes sind, das aber Nonius p. 164 geradezu aus dem vierten buche der Academica, das heisst nach unserer ersten ausgabe aus der zweiten hälfte des zweiten anführt\*); im übrigen scheint jedoch Nonius nicht bloss aus dem gedächtniss citirt, sondern bereits einen alterirten text vor sich gehabt zu haben, der ihn vielleicht selbst erst ungenau zu citiren veranlasste. Bei ihm heisst es: quia nobismet ipsis tum caeruleum, tum ravum videtur, quodque nunc a sole conlucet, wo wir schon in den letzten worten das zur zusammenhängenden construction unentbehrliche qua vermissen, während vielleicht gerade a auch in unserm texte besser wegbliebe, da collucere sonst (Verr. I, 22, IV, 32) den blossen ablativ hat; ausserdem aber fehlt ihm mane, was doch sehr bezeichnend ist, sobald wir es nur mit seinem ravum nach quodque setzen und dadurch zugleich den doppelten vortheil gewinnen, dass quod nicht mehr als wiederholung von quia genommen zu werden braucht und dass nunc einen ge gensatz erhält, ohne welchen diese zeitbestimmung höchst müssig wäre. Den gegensatz zu caeruleum bildet schon zur genüge purpureum, ganz wie in einer andern von Nonius p. 162 aus dem zweiten, d. h. der verlorenen zweiten hälfte des ursprünglich

<sup>&</sup>quot;) Dass Cicero, als er die kaum fertig gewordenen Academica zum zweiten male für Varro umgoss, wenig mehr als die personen geändert und jedes der ursprünglichen zwei bücher in zwei hälften getheilt hat, lässt sich ausser dem schlagenden citate aus §. 122 bei Mart. Capella ganz besonders aus Nonius mit sicherheit erhärten. Was Nonius aus dem dritten buche der zweiten ausgabe citirt, fludet sich in dem unserigen vor §. 64; von da beginnen die aus dem vierten, dessen ziffer ältere ausgaben fälschlich auf das ganze unsrige ausgedehnt haben; und dieber hauptwendepunct des gesprächs scheint daher später die gränze zweier bücher geworden zu sein.

ersten buchs citirten stelle: quid? mare nonne caeruleum? at eius unda, cum est pulsa remis, purpurascit; woraus deutlich hervorgeht, dass dieser furbenwechsel nichts mit den verschiedenen tagszeiten, sondern vielmehr mit dem unterschiede zwischen ruhiger und bewegter see zu thun hat; mane ravum dagegen, als die farbe des meeres beim tagesanbruche, wird weit angemessener der sonnenbeleuchtung am mittage entgegengesetzt; und daraus ergibt sich zugleich eine viel concinnere construction, woris quod dem quod nunc Favonio u. s. w. entsprechend wieder pronomen wird: quodque mane ravum, nunc, qua sole collucet, albescit Sicher verdorben ist auch §. 106: aut memorian et vibrat. mihi remittas oportet et facile ei esse locum, wo andere handschriften für facile schon facias bieten, meines erachtens aber nur zwischen den vermuthungen fateare und patiare die wahl bleibt; und §. 107 ist für haruspicum aller wabrscheinlichkeit nach nicht mit Ernesti und seinen nachfolgern haruspicinam, sondern haruspicium zu schreiben, welche wortform wenigstens Catull XC. 2 kennt.

C. XXXVI §. 116. Punctum esse, quod magnitudinem non habeat; extremitatem et quasi libramentum, in quo nulla crassitudo sit; lineamento sine ulla latitudine carentem. Cicero spricht hier von den obersten postulaten der geometrie, die dem skeptischen verstande des alterthums als harte zumuthungen an seine gläubigkeit vorkamen, vgl. m. gesamm. abh. s 265: puncte ohne ausdehnung, linien ohne breite, flächen ohne dicke; so sinngerecht aber auch Davisius' von den meisten folgenden adoptirte anderung: lineamentum longitudinem latitudine carentem ist, so nothigen uns doch nicht allein die spuren der handschriften, sondern auch innere gründe, einen andern ausdruck dafür zu suchen. Lineamentum selbst wird durch Orat. I. 42 nur scheinbar gerechtfertigt; auch als geometrischer begriff ist es nicht sowohl linie als umriss; und so werden wir hier um so mehr das einfache lineam festhalten müssen, als carentem nur durch umschweife mit dem neutrum zusammengebracht werden könnte; was aber die dazwischen liegenden offenbar entstellten silben betrifft, so kommt ihnen autem similiter wenigstens so nahe, als es von irgent einem in den sinn passenden worte wird gesagt werden können. Natürlich nehme ich esse im vorhergehenden prädicativ: es gebe einen punct, der keine grösse, eine fläche, die keine dicke habe; dazu passt aber auch lineam similiter latitudine carentem vollkommen, während longitudinem als selbständiges prädicat sowohl hier als vorber definitionen anzunehmen zwänge, die gar nicht an ilrer stelle wären. Dagegen hat im folgenden alles seine richtigkeit, sobald man nur nicht, wie noch Orelli gethan hat, crediturus für gleichbedeutend mit assensurus nimmt, sondern es als ausdruck des auctoritätsglaubens auffasst, der insofern dem sensus als der beistimmung aus überzeugung geradezu entgegessteht. Soll der weise darauf schwören, dass die sonne so gross sei, wie die mathematiker behaupten, so müsste der meister Archimedes selbst kommen und es ihm bis zur überzeugung ad oculos demonstriren; ehe dieses geschieht, wird selbst die gerühmte nothwendigkeit mathematischer berechnungen keine auctorität für ihn sein, geschweige denn die lehren der naturphilosophen u.s. w.

- C. XXXVIII §. 121. Nae ille et deum opere magno liberat et me timore. Es handelt sich um die göttliche weltregierung, die im sinne des physikers Strato geleugnet wird, weil sie der gottheit zu viel mühe aufbürde; ob aber eine solche mühe opus heissen könne, bleibt trotz der möglichen beziehung auf das griechische έργον sehr in frage, da opus doch immer mehr das objective resultat der thätigkeit als die subjective anstrengung ausdrückt. Schon Lambin hat desshalb opera magna vorgeschlagen, was Orelli mit recht als ingeniose bezeichnet; aber auch opera ist mehr thätigkeit schlechthin als anstrengung, und zieht ausserdem noch eine zweite änderung im adjectivum nach sich; ich halte desshalb onere für richtiger.
- C. XLI §. 126. Solis autem magnitudo (ipse enim hic radiatus me intueri videtur) admonet, ut crebro faciam mentionem sui; vos ergo huius magnitudinem quasi decempeda hinc me quasi malis architectis mensurae vestrae nego hoc — permensi refertis; ergo credere dubium est, uter nostrum sit, leviter ut dicam, verecustor. Diess ist, abgesehen von dem schwach beglaubigten enim nach hinc, die ziemlich übereinstimmende lesart der handschriften in dieser stelle, die aber freilich auch wieder nur die alte und tiefgewurzelte corruptel unserer quellen bezeugt und desshalb von Manutius bis Madvig mit ziemlich drastischen heilmitteln angegriffen worden ist. Dass jedenfalls permensi refertis enger und ohne dazwischen liegende parenthese mit decempeda verbunden werden muss, hat ersterer bereits richtig gesehen, und ebenso richtig hat sich gewiss letzterer die schöne emendation Peter Fabers angeeignet, wornach admonet in ac monet - oder noch besser ac monere — zu verwandeln und die parenthese bis sei zu erstrecken ist; was jedoch den weitern verlauf der stelle anbelangt, so kann ich mich auch mit seiner behandlung nicht in dem maasse wie Orelli zufrieden geben. Orelli schreibt: vos ergo huius magnitudinem quasi decempeda permensi refertis, hui c me, quasi malis architectis, mensurae vestrae nego credere; hoc ergo dubium est, uter nostrum sit, leniter ut dicam, verecundior; worin ich nicht nur an der nachher zu besprechenden conjectur von Davisius leniter, sondern auch an huic für hinc, und was die hauptsache ist, an der ganz unmotivirten umstellung credere hoc ergo für hoc ergo credere anstoss nehme, der auch dadurch nicht gehoben wird, wenn man mit Madvig hoc ganz tilgen wollte. Dass etwas verschoben ist, leuchtet ein; das kann aber nur ent-

weder darin bestehen, dass die worte permensi refertis selbst. oder dass die vorhergehenden, welche diese von quasi decempeda trennen, durch versehen an die unrechte stelle gerathen sind; und da nego hoc credere sich gleichsam von selbst zusammenfinden, so ziehe ich den weg vor, dass ich das zweite ergo in ego verwandle und nach diesem dann me quasi malis architectis (oder mit Davisius mali architecti) mensurae vestrae nego hoc folgen lasse, wodurch zugleich in vos und ego ein für das folgende uter nostrum fast unentbehrlicher gegensatz gewonnen wird. Für hinc aber, was nach dieser vertheilung zwischen decempeda und permensi stehen bleibt, lese ich nicht huic, was die früheren herausgeber unbegreiflicherweise statt isti mit mensurae vestrae verbinden zu können geglaubt haben, sondern hunc, auf die sonne bezogen, in welcher wiederholung des demonstrativs gerade die vermessenheit dieser grössenbestimmung recht stark hervorgeheben wird; und nun, glaube ich, gewinnen wir erst eine concinne satzstellung, deren sinn freilich auch schon Lambin getroffen hatte, ohne sich jedoch so nahe an die worte zu halten: vos ergo huius magnitudinem, quasi decempeda hunc permensi, refertis; ego 🚾 quasi malis architectis mensurae vestrae nego hoc credere; dubium (oder dubiumne) est, uter nostrum sit, leviter ut dicam, verecundior? Was endlich leniter betrifft, so würde Orelli selbst jetzt gewiss leviter setzen, nachdem er zu Sest. §. 145 geschrieben hat: "w levissime dicam rectum, ubi rem elevamus; contra ubi lenimus reprehensionem, ut lenissime dicam; vgl. auch Halm p. 318. Leniter würde nur dann stehen können, wenn man zugleich mit Morgenstern (de liter. human. p. 54, probab. p. 33) inverecundior für verecundior läse; und allerdings meint das Cicero; aber er gebraucht, wie so häufig, die figur, welche die rhetoren res pro defectu rei nennen, und fragt, wer von beiden bescheidener sei, während er eigentlich dem gegner unbescheidenheit vorwirft; vgl. zeitschr. f. d. alt. 1842, s. 30 und 610, Nägelsbach z. Ilias s. 23, Ritschl rhein. mus. VI, s. 445; und zu dieser wendung, die mehr den charakter des selbstlobs annimmt, passt dann leviter se einzig, dass es selbst durch conjectur hergestellt werden müsste, wenn es nicht schon die urkundliche lesart aller handschriften wäre.

C. XLV §. 189. Sit sane ita; quanquam a Polemonis et Peripateticorum et Antiochi finibus non facile divellor, neque quicquam habeo adhuc probabilius. Ich begreife nicht, wie Cicero hier den Antiochus, gegen den er in diesem ganzen abschnitte ankämpft, auf einmal als seine auctorität aufführt; und kann auch den ausweg nicht einschlagen, dass jener kampf nur die erkenntnisstheorie, nicht die moral betreffe; denn auch in dieser hinsicht hat er Antiochus kurz vorher einen Stoicus perpauca balbutiens genannt; ich sehe daher kein anderes mittel, als Chiomachi zu lesen, was ebenso wohl den zügen am nächsten

kommt, als durch die vorhergehenden und folgenden anführungen empfohlen wird.

C. XLVII. §. 143. Quid? duo vel principes dialecticorum, Antipater et Archidemus, opiniosissimi homines, nonne multis in rebus dissentiunt? Das wort opiniosus findet sich erst bei Tertullian wieder und enthält jedenfalls einen tadel, der gar nicht in diese stelle passt, wo Cicero vielmehr die zurückhaltung der akademiker damit rechtfertigt, dass die ausgezeichnetsten männer anderer schulen in ihren meinungen auch nicht einig seien; wie kann er da zwei seiner beispiele so bezeichnen, dass es gar nichts besonderer erwähnung werthes wäre, wenn sie in ihrem eigensinne von einander abweichen? Victorius liest opinosissimi; sollte hierin die spur der richtigen lesart spinosissimi liegen, was gerade für dialektiker ein sehr bezeichnendes prädicat wäre? Orat. c. 32; Fin. III. 1 u. s. w. Freilich steht spinosus zunächst mehr in sachlicher beziehung; wo jedoch die personen, wie hier, auch nur mit rücksicht auf ihr fach und ihre beschäftigung erwähnt werden, wird es eben so wohl wie subtilis auch auf diese übertragen werden können.

Zum schlusse erlaube ich mir nachträglich zu meinen wiederholten hariolationen zu der rede pro Sestio eine stelle dieser zu berühren, über die ich auch noch in meinem neuesten programme kürzer, als ich gesollt hätte, hinweggegangen bin. Cicero spricht §. 107 von einer rede des Pompejus an's volk und fährt nach der lesart der Berner handschriften fort: huius oratio et pergravis et grata in concionibus fuit; sic contendo, nunquam neque sententiam eius auctoritate neque eloquentiam iucunditate fuisse maiorem, wo es natürlich auffällt, dass von concionibus gesprochen wird, während Pompejus nur eine rede gehalten hat; zu geschweigen, dass das ganze verhältniss des ersten satzglieds zum zweiten und der übergang mit sic contendo, wenn in beiden gliedern von der nämlichen rede gesprochen sein soll, etwas hartes und unciceronianisches hat. Dem erstern anstosse haben schon abschreiber dadurch abzuhelfen gesucht, dass sie in concions oder concioni geschrieben haben, und noch scharfsinniger hat Orelli in concione omnibus vermuthet; in seiner letzten ausgabe hat er jedoch mit Madvig den ganzen satz huius - fuit für unächt erklärt, und in der that könnte man ihn auch für einen glossematischen gemeinplatz halten, wenn nicht eine andere möglichkeit vorhanden wäre, ihn auch in seiner pluralischen allgemeinheit mit Cicero's gedankengange zu verknüpfen. Dass auch die besten handschriften in dieser rede alte lücken darbieten und mitunter silben und halbe wörter ergänzt werden müssen, hat Madvig an mehren stellen mit glänzendem scharfsinn dargethan; lesen wir nun auch hier statt et pergravis etsi semper gravis, so beginnt mit sic contendo ein nachsatz, der diese rede des Pompejus auf den gipfel des lobes hebt, ohne dieses lob auf sie lein zu beschränken, und zugleich erhält der plural concionibus eine bedeutung, die auf's neue die wahrnehmung bestätigt, dass in guten handschriften oft gerade das, was dem ersten blicke unerträglich scheint, den richtigen fingerzeig zur diagnose des wahren sitzes der verderbniss enthält.

Göttingen.

K. Fr. Hermann.

#### Vermischtes.

Beim Dio Chrys. LXVI, 16 t. II p. 705. haben wir ein apophthegma eines nichtgenannten, das jedoch nichts von acumen und pointe in seiner jetzigen gestalt verräth. Τοιγαρούν μέτριος τις των άρχαίων συνεχώς τινος αύτῷ προςφέροντος τοιούτους λόγους: ,,Οὖ μὴ παύση κακῶς ἀκούων ὑπ' ἐμοῦ'', 'Οὐ γὰρ ἐγώ, φησίν, ύπερ σοῦ κακῶς ἀκούσομαι. βέλτιον δε ἴσως ην μηδε εί λέγει την άυχην προςποιείσθαι. — Hier ist οὐ γὰρ έγω correctur Emperius', die hdschr. haben κάγω. Was kann jener gemässigte dem lästermaul nur geantwortet haben? Ich glaube die wenigen worte:.,,ich mache mir nichts daraus!" Noch richtiger jedoch wäre nach Dio's ansicht sein benehmen gewesen, wenn er gethan als bemerke er ihn gar nicht, wenn er ihn total ignorirt hätte. Daraus ergiebt sich für xἀγω; οὐχ ἀλέγω, oder οὐχ ἀλγω. Der antwortende scheint die homerischen worte aus II. VI 524 zu einem wortspiel benutzt zu haben. Homer sagt: ὑπὲρ σέθει αἴσχε ἀχούω, unser sprecher vielleicht ὑπὲρ σοῦ κάκ, ὅσੇ ἀκούσομαι. Ueber μηδε την άργην προςποιείσθαι vgl. Dio LXXII, 1.

Nicostratus Stob. tit. 74, s. 448 οὐκ αὐτοῦ ἐστιν ἢ πρώτη πόθον ἔχουσα καὶ (ς) οῦ ἀποθανόντος κὰν ὁ πατὴρ κὰν ἡ μήτηρ λυπεῖσθαι μὴ θέλωσιν, ὁ νόμος. Hier war, glaube ich, um

den plural anzudeuten der schluss geschrieben: θέλωσινομ. Vgl. Reisk. z. Constant. Porphyr. de ceremon. s. 274. d. i. θέλωσι νόμιμα [ποιήσουσα]. Ueber νόμιμα ποιεῖν, was gleich τὰ νετομισμένα πληφοῦν s. Wolf Leptin. p. 323.

Stob. tit. 97, 22. Χαλεπὴ γὰς διδάσκαλος ἡ πενία τοῦ με κς ὸν φρονεῖν. Gesner tilgt das anstössige wort, Jacobs z. Athenäus s. 361 liest μετριοφρονεῖν. Vielleicht dachte der schriftsteller an das homerische πυκινὸν φρονεῖν. Ueber die vertaschung von μικρὸς mit μελιχρός habe ich a. o. geredet. Jetzt sehe ich, dass letzteres auch statt ψυχρόν zu schreiben ist beim Dio Chrys. LXVI, 26. wo Emperius στρυφνόν vorschlägt: Θερμὸν πλακοῦντα καὶ ἕωλον δεῖ γενέσθαι καὶ μελιχρόν. Oben stand dafür λίαν γλυκύν.

Oels.

M. Schmidt.

## XXI.

# Zum Vergil.

Aen. X, 185-88:

Non ego te, Ligurum ductor fortissime bello, Transierim, Cinyra, et paucis comitate Cupavo, Cuius olorinae surgunt de vertice pennae — Crimen amor vestrum — formaeque insigne paternae.

Wer ist führer der Ligurer, Cinyras oder Cupavo? Die berausgeber erklären sich theils für den einen, theils für den anderen, und nehmen darnach Cinyra theils für den vocat., theils für den ablat. Soll Cinyras der führer sein, so ist es auffallend. dass, da durch die worte: Non ego - Transierim die aufmerksamkeit auf ihn gelenkt war, im folgenden nicht von ihm, sondern von Cupavo gesprochen wird, und dieser demnach als hauptperson erscheint. Ferner wäre Verg. uns näberen aufschluss über den Cupavo und sein verbältniss zum Cinyras schuldig geblieben. Denn hätte Verg. den Cinyras und den Cupavo für söhne des Cycnus gehalten und gemeint, beide seien ihrem vater in der herrschaft gefolgt, wie allerdings Forbiger und auch Jacobi in s. mythol. lex. angenommen haben, so hätte er doch bei der wahrscheinlichkeit, von seinen lesern missverstanden zu werden, unmöglich nur einen anreden und diesen den Ligurum fortissimus ductor nennen können; auch hätte der folg. relativsatz nicht ausschliesslich vom Cupavo handeln dürfen. Soll dagegen Cupavo der führer der Ligurer sein, so vermisst man eine nähere angabe über die person des Cinyras, denn so häufig auch die röm. dichter individualisiren, so konnte Verg. doch unmöglich schreiben: Cinyra et paucis comitate Cupavo, wenn er so wenig wie seine leser zu sagen wussten, wer dieser räthselhafte Cinyras sei, der wie ein mann eingeführt wird, der unus imnumeri militis instar habet. Was aus diesen erwägungen sattsam hervorgeht, dass in Cinyra eine corruptel steckt, das findet noch eine anderweitige unterstützung durch die feine beobachtung Lachmann's zu Lucret. p. 272., der lehrt, dass die röm. dichter sich in griech. wörtern nur äusserst selten die elision eines langen endvokala

gestattet haben, und darum an u. st. die worte Cinyra et für corrupt erklärt. Suchen wir unter solchen umständen bei des handschriften rath, so finden wir, dass Cinyra blosse conjectur ist, der Med. hat Cinyrae, der Rom. Cumare, der Gud. Cinere, die übrigen Cinyre, Cynare, Cynire, Cinira, Cyrina, Cinate, Cycne. Macrobius las, wie aus Saturn. V, 15. hervorgeht, Cinire; eine andere lesart war Cunare, wie die Serviana zeigen, in denen die bemerkung beigefügt ist: quidam duci nomen datum tradunt a Cunaro monte, qui in Piceno. Es liegt auf der hand, dass mit all diesen lesarten nichts anzufangen ist, denn wen durch einige auch das metrische bedenken Lachmann's beseitigt wird, so finden doch alle sachlichen gründe, die gegen Cinyra vorgebracht sind, durch keine dieser lesarten, die alle nur memensyariationen darbieten, ihre erledigung. Eine lesart habe ich bisher noch nicht mitgetheilt, die des Goth. tert,: tacite: da diese handschrift jedoch sehr jung ist und sich nicht absehen lässt, wie tacite, wenn so von Verg. geschrieben wäre, zu so seltsamen corruptelen hätte anlass geben können, so ist diese lesart wel nur für eine scharfsinnige conjectur des schreibers jenes cod. zu halten.

Was ist denn nun aber mit dem räthselhaften Cinyras, oder wie er sonst heissen mag, anzufangen? Um es kurz zu sagen, so schrieb Verg. meiner ansicht nach: miser et paucis com. Capavo; ein grammatiker, freilich lange vor Servius und Macrebius, setzte über miser die griech. übersetzung KINTPE, die, da die folgenden worte: crimen amor vestrum auf die vermuthusg führten, im vorhergehenden seien zwei personen genannt, unwissende abschreiber verleitete, in dem unschuldigen xivvęś einen leidensgefährten des Cupavo zu erblicken.

Was bedeuten aber ferner die worte: crimen amor vestrum? Auf wen ist das crimen vestrum zu beziehen? Die alten grammatiker, auch Asper dachten, wie Servius berichtet, an den Phaethon und Cycnus, ohne zu berücksichtigen, dass von beiden erst im folgenden geredet wird und dass es sich hier um die schwanenfedern am helme des Cupavo handelt. Neuere gelehrte dachten an den Cinyras und Cupavo und fabelten von einer tragischen liebe dieser beiden freunde, die Phanocles in seinen Epores elegisch behandelt habe, ohne zu erwägen, wie es komme, dass Servius ganz gegen seine sonstige gewohnheit die schöne gelegenheit, seine mythologischen kenntnisse und seine belesenheit in den alten zu zeigen, unbenutzt gelassen habe und sich hier is ein tiefes stillschweigen hülle. Hätte ein dichter wie Phanocles von dieser liebe etwas gewusst und gesungen, so wäre uns des andenken an den Cinyras doch schwerlich so spurlos untergegasgen. Und ganz abgesehen hiervon, so wäre es doch sehr hart und der feinen darstellungsweise Vergil's sehr wenig entspreches hier, wo es sich allein vom Cupavo handelt, eine rückbeziehung

auf den Cinyras einzusiechten. Einen anderen weg schlug Sprengel (neue kritik d. class. dichter p. 139.) ein, dem Ruhkopf, Thiel und Jahn in der 1sten ausg. sich angeschlossen haben, indem sie schrieben: crimen, Amor, vestrum und dabei an den Amor und die Venus dachten; doch bedarf diese erklärung, von der sich auch Jahn in der 2ten ausg. losgesagt hat, keiner weiteren widerlegung. Den letzten versuch zur erklärung d. st. machte Wag. ner, dem Forbiger und Süpfle beigetreten sind; Wagner fasst d. st. nämlich als parenthetische apostrophe an die schwanenfedern in dem sinne: "die liebe, welche Cycnus seinem Phaëthon schenkte, ist die ursache eures ursprungs, d. h. der verwandlung des Cycnus in einen schwan." Freilich ist es das natürlichste. die worte als dichterische anrede an die federn zu nehmen, aber dann kann amor sich unmöglich auf die liebe des Cycnus zum Phaëthon beziehen, sondern kann nur von der liebe der federn selbst verstanden werden, und crimen vestrum kann nicht von e der verwandlung in federn, sondern nur von der verwandlung der federn selbat gesagt sein. Wie ich demnach die Wagner'sche erklärung billigen würde, wenn die schwestern des Phaëthon angeredet würden, so muss ich sie jetzt, da Verg. die schwanenfedern anredet, entschieden verwerfen. Ohne mich länger bei den conjecturen: carmen amor vestrum (Wakef), crimen amore datum (Jahn) und; crinibus ornamentum (Peerlk.) aufzuhalten, erkläre ich mich dahin, dass die fraglichen worte, die jeder annehmbaren erklärung zu spotten scheinen, als späterer versuch, den vergilischen halbvers: Formae insigne paternae zu vervollständigen, zu streichen sind.

In der rede der mutter des Euryalus, in welcher sie den tod ihres sohnes beklagt, sind 1X, 483—89:

Adfari extremum miserae data copia matri?

485 Heu, terra ignota canibus date praeda Latinis
Alitibusque iaces! nec te tua funere mater
Produxi, pressive oculos, aut volnera lavi,
Veste tegens, tibi quam noctes festina diesque
Urguebam et tela curas solabar aniles

ı

3

3

Ħ

wei änderungen der handschr. überlieferung von den herausgebern vorgenommen. date nämlich in v. 485. steht, wie Wagner berichtet, nur in paucis admodum libris, in allen übrigen (also doch auch wahrscheinlich im Medic. Wagner ist hier, wie auch an einigen anderen stellen, die genauere angabe über die lesart der einzelnen codd. schuldig geblieben) data. Nun pflegt Vergallerdings, wie Wagn. ad Georg. II, 125. (vgl. auch Jahn ad Aen. I, 316.) richtig bemerkt hat, bei wiederholungen desseller wortes nach dazwischen tretender grösserer interpunktion.

dictis dagegen Aen. V, 357. und XI, 827. findet sich die im zusteischen zeitalter aufkommende verbindung des simul mit ablat. Das partic. endlich, welches in beschreibungen vormmt, wie Georg. II, 133: laurus erat; folia haud ullis labenventis; Flos ad prima tenax, vgl. Georg. III, 504-5. A. VII, 7. steht nicht für das verb. finit., sondern ist ebenso zu eriren, wie der nomin., der ohne verbum so häufig bei Verg. in chreibungen vorkommt, vgl. Wagn. z. Aen. IV, 202. So bleibt an ausser u. st. nur noch Aen. X, 193 übrig. Dort heisst es n Cycnus: Namque ferunt — — Dum canit et maestum Musa entur amorem, Canentem molli pluma duxisse senectam, Linrentem terras et sidera voce sequentem. Stände hier der infinit. tt der partic., so würden wir nur erfahren, dass Cycnus in en vogel von grauer farbe verwandelt und dann (d. h. nach olgter verwandlung) hoch in die lüfte geflogen sei. Während zweite theil dieses berichtes unser interesse nicht in anspruch men würde, liesse uns der erste im dunkeln über die frage, welchen vogel Cycnus verwandelt wurde. Beiden übelständen dadurch abgeholfen, dass Verg. die partic. linquentem und Tenentem gebraucht hat, denn nun dient v. 193. zur bezeichnung - eigenschaften des vogels und wir lösen, wenn wir noch die te hälfte des vorhergehenden verses dazu nehmen, das uns an dichter aufgegebene räthsel leicht dahin, dass Cycnus in eia schwan verwandelt wurde. Wenn demnach das partic. von rg. nicht für das verb. finit. verwendet ist, so können an der Le, von der ich ausgegangen bin, die worte veste tegens sich möglich als nähere bestimmung an die vorhergehenden worte mera lavi anschliessen, sondern weisen auf eine versumsetzung durch welche zugleich der accus. tua funera seine erklärung det. Setzt man nämlich v. 487. hinter v. 489., so hat man gefügige construction: nec te produxi, tua fun. veste tegens. La funera ist vom leichnam des Eurvalus zu verstehen; auffald ist dabei allerdings der plural.; aber da der plural. corpora er von einem leichname steht, wie Ovid. met. II, 326. vom Chname des Phaëthon: Naides Hesperiae trifida fumantia flamma pora dant tumulo, und VIII, 236. von der leiche des Icarus: anc miseri tumulo ponentem corpora nati Garrula ramosa pro-Pexit ab ilice perdix, so ist nicht abzusehen, warum nicht auch Inera von einem leichnam stehen sollte, und so findet es sich ch bei Stat. Theb. XII, 383., wo die Antigona zur Argeia legt: mea membra tenes, mea funera (d. i. die mir angehörende tiche, die leiche meines bruders) plangis 1).

<sup>1)</sup> Ich kann mich von d. st. nicht trennen, ohne der merkwürdigen rklärung des Servius zu gedenken. Dieser grammatiker nämlich nimmt inera als abgekürzte form des adj. funerea und hemerkt: Apud maiois funereas dicebant eas, ad quas funus pertination matter, ozu ein anderer grammatiker hinzugefügt het weteres sePhilologus. VII Jahrg. 3

form des wortes und seine stelle im verse zu ändern; doch kann auch ein fall eintreten, wo die regeln der kunst gebieten, dasselbe wort in derselben form und an derselben stelle des verses zu wiederholen, und dieser fall tritt hier ein. Offenbar haben wir hier ein beispiel der musikalisch-malerischen darstellungsweise Vergil's; das eintönige der klagen wird durch den sich durch v. 484-86. hindurchziehenden a-laut trefflich gemalt, und wie könnte das einförmige der klagen besser sinnlich dargestellt werden, als durch den gebrauch derselben form desselben wortes an derselben stelle zweier auf einander folgender verse? Die rücksicht auf den in diesen versen vortönenden a-laut empfichlt auch die beibehaltung des von allen handschriften gebotenen funers im folgenden verse, das Bembus, Bothe, Wagner, Forbiger, Süpfle und Gossrau in funere geändert haben. Freilich ist tu funera nicht als apposition zu te zu nehmen, auch nicht zu construiren: nec te tegens veste produxi tua funera, dennoch aber möchte es den vorzug verdienen sowohl vor der Jahn'schen ärderung: te in tua funera wie vor der kühnen Peerlkamp'schen vermuthung: nec fletu funera. Der weg zur erklärung des handschriftl. funera wird sich ergeben, wenn die richtige erklärung des folgenden tegens gefunden ist. Das partic. hat nur Wagn. zu erklären versucht, indem er sagt, es stehe für et texi. In den quaest. Virg. nämlich stellt Wagn. XXIX, 5. den satz auf, die partic. ständen bisweilen für die verba finita, eine behauptung, die ich, für den Verg. wenigstens, entschieden in abrede nehmen muss. Was nämlich zuvörderst die partic. perf. anlangt, so stehen diese in den von Wagn. angeführten stellen entweder proleptisch, wie Aen. IX, 734: adgnoscunt faciem invisam atque inmania membra Turbati subito Aeneadae, oder sie bringen die in ihnen enthaltene bestimmung in unmittelbare beziehung zu der gegenwart des schreibenden und stehen also da, wo die rücksicht auf das verb. finitum ein partic. praes. erwarten liess (s. m. anm. z. Georg. I, 206.), wie Aen. I, 708: Tyrii - Convenere, toris iussi discumbere pictis, oder sie stehen endlich rein adjectivisch, wie Aen. IV, 620: sed cadat ante diem mediague inhumatus arena. In der letzten von Wagu. angeführten stelle Aen. 1, 69: submersas obrue puppes ist der sinn allerdings submerge et obrue, doch ist in dieser satzumwandelung ja auch deutlich ausgesprochen, dass durch das submergere eine dem obruere vorhergehende handlung bezeichnet wird, das partic. perf. steht also in seiner eigentlichen bedeutung: bedecke die schiffe, nachdem sie versenkt sind. Das partic. praes. aber steht in den von Wagn. beigebrachten stellen Georg. II, 56. Aen. VII, 498. IX, 286. 525. de conatu. In der verbindung des nomin. des partic. praes. mit simul (s. Aen. X, 856; simul hoc dicens at tollit in aegrum se femur, vgl. XII, 758.) ist das partic. ab epexegetischer zusatz zu simul anzusehen; in der verbindung simul

his dictis dagegen Aen. V, 357. und XI, 827. findet sich die im augusteischen zeitalter aufkommende verbindung des simul mit dem ablat. Das partic. endlich, welches in beschreibungen vorkommt, wie Georg. II, 133: laurus erat; folia haud ullis labentia ventis; Flos ad prima tenax, vgl. Georg. III, 504-5. A. VII, 787. steht nicht für das verb. finit., sondern ist ebenso zu erklären, wie der nomin., der ohne verbum so häufig bei Verg. in beschreibungen vorkommt, vgl. Wagn. z. Aen. IV, 202. So bleibt denn ausser u. st. nur noch Aen. X, 193 übrig. Dort heisst es vom Cycnus: Namque ferunt — — Dum canit et maestum Musa solatur amorem, Canentem molli pluma duxisse senectam, Linquentem terras et sidera voce sequentem. Stände hier der infinit. statt der partic., so würden wir nur erfahren, dass Cycnus in einen vogel von grauer farbe verwandelt und dann (d. h. nach erfolgter verwandlung) hoch in die lüfte geflogen sei. Während der zweite theil dieses berichtes unser interesse nicht in anspruch nehmen würde, liesse uns der erste im dunkeln über die frage, in welchen vogel Cycnus verwandelt wurde. Beiden übelständen ist dadurch abgeholfen, dass Verg. die partic. linquentem und sequentem gebraucht hat, denn nun dient v. 193. zur bezeichnung der eigenschaften des vogels und wir lösen, wenn wir noch die erste hälfte des vorhergehenden verses dazu nehmen, das uns vom dichter aufgegebene räthsel leicht dahin, dass Cycnus in einen schwan verwandelt wurde. Wenn demnach das partic. von Verg. nicht für das verb. finit. verwendet ist, so können an der stelle, von der ich ausgegangen bin, die worte veste tegens sich unmöglich als nähere bestimmung an die vorhergebenden worte volnera lavi anschliessen, sondern weisen auf eine versumsetzung hin, durch welche zugleich der accus. tua funera seine erklärung findet. Setzt man nämlich v. 487. hinter v. 489., so hat man die gefügige construction: nec te produxi, tua fun. veste tegens. Tua funera ist vom leichnam des Euryalus zu verstehen; auffallend ist dabei allerdings der plural.; aber da der plural. corpora öfter von einem leichname steht, wie Ovid. met. II, 326. vom leichname des Phaëthon: Naides Hesperiae trifida fumantia flamma \* Corpora dant tumulo, und VIII, 236. von der leiche des Icarus: Hunc miseri tumulo ponentem corpora nati Garrula ramosa propexit ab ilice perdix, so ist nicht abzusehen, warum nicht auch funera von einem leichnam stehen sollte, und so findet es sich auch bei Stat. Theb. XII, 383., wo die Antigona zur Argeia sagt: mea membra tenes, mea funera (d. i. die mir angehörende leiche, die leiche meines bruders) plangis 1).

<sup>1)</sup> Ich kann mich von d. st. nicht trennen, ohne der merkwürdigen erklärung des Servius zu gedenken. Dieser grammatiker nämlich nimmt funera als abgekürzte form des adj. funerea und bemerkt: Apud maiotes funereas dicebant eas, ad quas funus pertinebat, ut sororem, matrem, wozu ein anderer grammatiker hinzugefügt hat: vel derivavit veteres se-

Dasselbe heilmittel der versumsetzung habe ich Aen. VII, 691-97. angewendet:

At Messapus, equum domitor, Neptunia proles, 692 Quem neque fas igni cuiquam nec sternere ferro. lam pridem resides populos desuetaque bello

Agmina in arma vocat subito, ferrumque retractat.

695 Hi Fescenninas acies Aequosque Faliscos, Hi Soractis habent arces Flaviniaque arva, Et Cimini cum monte lacum lucosque Capenos.

Es ist das verdienst Hofman Peerlkamp's, den fehler d. st. entdeckt zu haben, sehr wahr bemerkt er: Mirum acies et Faliscos Aequos. Hi habent arces, arva, montem, locum, lucos, hoc est habitant. Hi habent acies et Faliscos, non convenit. Atque baec ipsa, habent acies et habent Aequos Faliscos, etiam dissimilem verbo habent significationem assignant. Die richtigkeit dieser bemerkung räumen Peerlk.'s nachfolger ein, doch weiss weder Forb. noch Gossrau einen anderen ausweg, als arces für acies zu preponiren, das sie aber 'doch auch wieder verwerfen, weil arces in unmittelbar folgenden verse wieder vorkomme. Ich setze v. 695. nun hinter v. 692. und verändere Hi in Is. War der vers durch versehen der abschreiber erst einmal hinter v. 694. gerathen, so liegt es auf der hand, wie das hier sinnlose is dem hi weichen konnte. Is aber dient dazu, mit nachdruck das voraufgegangene subject nach einem zwischensatze wieder aufzunehmen, vgl. Aen. IX, 595. Zur empfehlung dieser umstellung mag auch der umstand dienen, dass unten v. 794-96. und 797-802. in ganz gleicher anordnung zuerst die völker und dann ihre wohnsitze angegeben werden.

Dagegen muss ich die versumstellung, welche fast alle herausgeber auf den vorschlag Scaliger's Aen. X, 714-18. vorgenommen haben, durchaus missbilligen. Der kampflustige Mezentius, an den keiner der feinde sich heranwagt, wird hier mit einem eber verglichen, der in's netz getrieben so tobt, dass die jäger ihn nur von ferne beschiessen. Dann heisst es nach der gewöhnlichen anordnung der verse weiter:

cutus, ut funeram pro funesta diceret, ut home scelerus, sicuti scelestes vel scelerosus dicebatur. Etymologisch betrachtet stellt sich der erklärung des Serv. nichts entgegen, denn funerus kann ebenso gut zusammenge-zogene form aus funereus sein, wie florus aus floreus, eburnus aus ebur-neus etc. Auch könnte Verg. hier, wo er die mutter des Euryalus redend einführt, recht gut dies adj. gebraucht haben, wenn es überhaupt in der älteren sprache vorhanden war, da die röm. frauen an alterthumlichen worten und wortformen am längsten sesthielten. Es fragt sich nur, ob sich noch irgendwo eine spur dieses adj. findet. Mir freilich ist keine bekannt, aber sollte es nicht etwa in der form funera irgendwo verkannt und für das subst. gehalten sein? Doch mag nun funera hier subst. oder adj. sein, die oben vorgeschlagene versumsetzung wird sich in beiden fällen als nothwendig herausstellen.

Ille (näml. der eber) autem inpavidus partis cunctatur in omnis,

715 Dentibus infrendens, et tergo decutit hastas: Haud aliter, iustae quibus est Mezentius irae, Non ulli est animus stricto concurrere ferro; Missilibus longe et vasto clamore lacessunt.

Gossrau allein hat die handschriftliche versordnung, nach der v. 714-15. auf v. 718. folgen, beibehalten, jedoch nur, weil die verse auch in dieser folge einen erträglichen sinn geben, und schliesst seine bemerkung zu d. st. mit den worten: ita turbata sunt verba iam ab antiquissimis temporibus, ut probabile sit Virgilium versus non ita absolvisse, ut ab omni parte probandi fuerint. Und doch ist die von den übrigen herausgebern vorgenommene versumstellung durchaus unhaltbar, weil wir sonst eine ganz lästige wiederholung erhielten, denn während bereits v. 711. gesagt war: substitit, der eber steht still (als zeichen der verwunderung und unschlüssigkeit), würde dieser begriff in v. 714. wiederholt werden, und ebenso enthielte v. 715. eine reine wiederholung der worte: infremuitque ferox et inhorruit armos in v. 711. Nach der handschriftlichen versordnung dagegen geheu v. 714-15. auf den Mezentius; tergum ist dann allerdings ungewöhnlich von dem schilde gesagt, doch darüber s. m. anm. z. d. st. Vielleicht aber ist tergum auch gar nicht einmal von dem schilde, sondern ganz eigentlich von dem rücken des Mez. zu verstehen. Mez. war von kampflust erfüllt mitten in die feindlichen schaaren gedrungen, die lanzen stürmten von allen seiten auf ihn ein, vermochten aber den panzer nicht zu durchdringen, weil sie aus zu grosser ferne (longe, v. 718.) geschleudert wurden.

Neustrelitz.

Th. Ladewig.

## Vermischtes.

Phavorin. Stob. tit. 65, 8. Ίκανὸν μὲν οὖν ἴσως καὶ τὸ τῆς δψεως. ἀν δὲ ὁ καλὸς καὶ αἰμύλος ἢ καὶ διαλεκτικός. So AB. vulg. λεκτικός. Gesnerus quaedam deesse putat hunc in sensum supplenda: magis erit laudandus vel tale quid. Die restitution ist leicht; gleichklang und buchstabenähnlichkeit verursachte den ausfall. Phavorinus der voll dichterreminiscenzen steckt gebrauchte wohl die homerische phrase: οὐκέτ ἀνεκτός umgeformt in das prosaische οὐκέτ ἀνεκτῶς ἔχει.

Oels.

M. Schmidt.

### XXII.

Ueber einen besondern gebrauch der eigennamen bei Horaz.

Alle eigennamen sind bei Horaz der natur der sache nach Die letztere hat Horaz entweder selbst wirkliche oder fingirte. gebildet wie Licymnia (Od. 2, 12, 23.) oder vorgefunden wie Glycera (Od. 1, 19, 5. 30, 3. 33, 2 und 3, 19, 28.). Wie dem auch sei, uns kommt es hier weniger darauf an, die originalität der namenserfindung nachzuweisen, als dem sinne nachzuspüren, welchen der dichter herausgefühlt und ebensowohl hei den wabren als bei den fingirten namen hier und da zum bewusstsein gebracht hat. In vielen stellen liegt die anspielung offen zu tage, wie Od. 1, 33, 3: Immitis Glycerae, "die unholde Hulda" nach Jahn's zutreffender bemerkung (2. ausgabe p. 227) 1), bei andern, die insonderheit als wahre namen klingen, wie Alphias Epod. 2, 67. (ἀλφαίνειν) und invidus Lycus Od. 3, 19, 23. ("Isegrimm"), ist dies weniger der fall, wenn man nämlich die harthörigkeit vieler interpreten dabei als massstab anlegt 2). Darf man den ausspruch Cicero's: de Or. 2, 63, 257. Etiam interpretatio nominis habet acumen, quum ad ridiculum convertas quam

1) Ueber die Glycera vergl. Franz Passow in Seebode's archiv 1825. II, 2. s. 197., G. F. Grotefend im Philologus II, 2. s. 286. "des Horatius freunde und bekennte s. 280—287., Düntzer p. 11 der Horazausgabe: Brunsuig. 1849. W. F. Weber s. 264: "Qu. Horat. Flakkus als mensch und dichter."

2) Unter diese klasse gehört jedoch keineswegs der treffliche gelehrte C. G. Nauck, welcher im archiv für Philol. und Pädageg. 1848. XIV, I. s. 557 unter anderm folgendes bemerkt: "Soimus quidem — in nominbus id maxime lusisse poetam, ut personis ipsis, temporibus, rebus quam accommodatissima essent, — — Sic factum est, ut apparantem convivian Thaliarchum (θαλίας ἀρχὸν), senem morosum atque importunum Lycus (alter "Isegrimm"), turpiculum foeneratorem Alphium (ἀλφαίνω) fecerit; sic loquaculas ut Lalagas, tenellas ut Lydias, insipientes ac superstitions ut Leuconous (λευκαί φρίνες), puellas vixdum viro tempestivas Chloas ut Leuconous (λευκαί φρίνες), puellas vixdum viro tempestivas Chloas ut Leuconous (λευκαί φρίνες), puellas vixdum viro tempestivas Chloas ut Leuconous (λευκαί φρίνες), puellas vixdum viro tempestivas Chloas ut Leuconous (λευκαί φρίνες), puellas vixdum viro tempestivas Chloas ut Leuconous (λευκαί φρίνες), puellas vixdum viro tempestivas Chloas ut Leuconous (λευκαί φρίνες), puellas vixdum viro tempestivas Chloas ut Leuconous (λευκαί φρίνες), puellas vixdum viro tempestivas Chloas ut Leuconous (λευκαί φρίνες), puellas vixdum viro tempestivas Chloas ut Leuconous (λευκαί φρίνες), puellas vixdum viro tempestivas Chloas ut Leuconous (λευκαί φρίνες), puellas vixdum viro tempestivas Chloas ut Leuconous (λευκαί φρίνες), puellas vixdum viro tempestivas Chloas ut Leuconous (λευκαί φρίνες), puellas vixdum viro tempestivas Chloas ut Leuconous (λευκαί φρίνες), puellas vixdum viro tempestivas Chloas ut Leuconous (λευκαί φρίνες), puellas vixdum viro tempestivas Chloas ut Leuconous (λευκαί φρίνες), puellas vixdum viro tempestivas Chloas ut Leuconous (λευκαί φρίνες), puellas vixdum viro tempestivas chloas ut Leuconous (λευκαί φρίνες), puellas vixdum viro tempestivas chloas ut Leuconous (λευκαί φρίνες), puellas vixdum viro tempestivas chloas ut Leuconous (λευκαί φρίνες), puellas vixdum viro tempestivas (λευκαί φρίνες), puellas vixdum viro tempestivas (λευκαί φρίνες), puellas vixdum viro tempestivas (λευκαί φρίνες),

ob rem ita quis vocetur; ut ego nuper Nummium divisorem, ut Neoptolemum ad Troiam, sic illum in campo Martio nomen invenisse. Atque haec omnia verbo continentur, für seine zeit als massgebend ansehen, so liegt die vermuthung nahe, dass Horaz ein element, welches dem geschmackssinne jener zeit so sehr zusagte, für seinen humor zu verwenden keinen anstand genommen haben werde 5). Und so ist es in der that, wenn wir uns nur überwinden können, unsre verfeinerte geschmacksbildung nicht mit der antiken zu messen und natürliche derbheit nicht sogleich für unnatur oder geschmacklosigkeit zu erklären. Sonst muss sich freilich Cicero gefallen lassen, in den bekannten scherzworten an den Trebatius Epist. ad Div. 7, 13, 7: Sed ut ego quoque te aliquid admoneam de nostris cautionibus, Treviros vites censeo: audio capitales esse: mallem auro, argento aere essent, wo er mit dem volksnamen Treviri spielt, den vorwurf eines frostigen witzboldes hinzunehmen. Ein beispiel aus der sinkenden latinität giebt der spätling Sidonius Apollinaris Carm. 23, p. 377 Elmenh.: Et qui pro ingenio fluente nulli Corneli Tacite es tacendus ori? Doch stehen wir von diesem namensspiele ab, so dürfte hinsichtlich des ästhetischen urtheils Horaz eine noch derbere rüge verdienen, wenn er Sat. 2, 1, 19. den Augustus mit einem hinten ausschlagenden pferde vergleicht (aber s. das. Wüstemanns note). Wie man die wirklichen namen durch eine kleine abänderung zu spott oder scherz verwandte, davon giebt uns Sueton in der Vita Tiberii c. 42 ein schlagendes beispiel: In castris, tiro etiam tum, propter nimiam vini aviditatem pro Tiberio Biberius, pro Claudio Caldius, pro Nerone Mero vocabatur. Nach diesem vorworte, welches wir zu gerechter wür-

<sup>3)</sup> Hinsichtlich des Euripides vergl. die bemerkung Boissonade's zu Aristaenet. 25. p. 565. des Theokrit A. Fritzsche: de poetis Graecorum bucolicis, Diss. — Gissae 1844 mit der Gegenbemerkung von Ameis in Njbb. 1845. XKV, 3. s. 198, so wie über die anspielungen auf bestimmte personen von Finkenstein in der Arcthusa I. p. 34. über die hindeutung auf den etymologischen namenssinn der Parcen Clotho und Atropos Hermann zu Lucisn. Quomodo Histor. conscr. oport. 38. p. 237., über die andeutung des omen in nomen Schneidewin zu Sophocl. Antig. 111. und zu Ai. 430. Ueher Cicero's zu witz und spott verbrauchte namensdeutungen spricht Quintil. Inst. 6, 3, 55., vergl. Ellendt zu Cic. de Or. 2, 63, 257., Gerk. Voss. Inst. Orat. 4, 10. p. 32, ausserdem Aristot. Rhet. 2, 23. p. 204. ed. Hanov. 1630., Burmann zu Lotich. Eleg. 5, 13, 17., welcher auf Janus Douza zum Calull. c. VIII. p. 46. und auf Menagius ad Amintam Tassi verweiset. Des scherzes in dem doppelsiune überhaupt als einer von den alten hochgeachteten redegattung gedenken auch Theod. Kock zu Aristoph. Nub. 1001. 1275. 1507., Fr. Jacob im Lübecker schulprogramm 1847 "Properz" s. 22 über Prop. 2, 35 (34), 30. Nil iuvat in magno vester amore senex, womit zu vergleichen Hertzberg das. p. 226. und über die ἀντονομασία Quaest. Prop. 2, 6. p. 158, über die παφανομασία Cic. de Orat. 2, 63, 256. Wie selbst die grammatiker M. Claudius Sacerdos und Probus mit ihren namen spielten, s. Joh. Becker im Philolog. VI, 4. s. 755.

digung antiker scherze vorauszuschicken für nöthig fanden, leben wir aus dem Horaz einige handgreifliche beispiele heraus, um von diesen aus uns einen weg zu den verstecktern anzubabnen. So ruft Persius in bezug auf seinen gegner Rupilius Rex Sat. 1, 7, 33. aus: Per magnos, Brute, deos te Oro, qui reges consucris tollere, cur non Hunc Regem iugulas? operum hoc, mihi crede, tuorum est, wobei er zu allgemeiner heiterkeit auf das "garausmachen" des Cäsar von seiten des Brutus anspielt. Dass dieser satire Cicero's wortspiel mit dem namen Rex (ad Attic. 1, 16, 5.) zu grunde liege, möchten wir nicht behaupten, obgleich die sache selbst einen neuen beitrag für die namensdeutung abgiebt. Ein zweites beispiel liefert der name des Vinius Asina, welchen der dichter (Epist. 1, 13.) beauftragt, seine gedichte dem Augustus zu überbringen und dieselben mit geschick und geziemender ehrfurcht zu überreichen. klingt die warnung: Si te forte meae gravis uret sarcina chartae, Abicito potius quam quo perferre iuberis Clitellas ferus impingas Asinaeque paternum Cognomen vertas in risum et fabula Als einen dritten fall bezeichnen wir die ausdeutung des namens Nero Od. 4, 28 — 29. Nachdem der dichter Augustus' wohlthätigen einfluss auf die ausbildung seiner stiefsöhne Drusus und Tiberius hervorgehoben: quid Augusti paternus In pueres animus Nerones posset, fährt er wie durch eine ideenassociation geleitet fort: Fortes creantur fortibus et bonis 4). Die etymolegische sinndeutung kann auch zu Epist. 1, 10, 49. nicht leicht ein denkender ausleger verkennen, wo der dichter, um sein ländliches stillleben, das von allen städtischen plackereien fern sei, gleichsam im bilde hinzustellen, folgende worte schreibt: Haec tibi dictabam post fanum putre Vacunae, Excepto quod non simul esses, cetera laetus 5). Zu derselben klasse rechnen wir auch

<sup>4)</sup> Ueber die bedeutung des sabinischen wortes nero haben wir verwiesen (Njbb. 1838. XXIII. s. 380 als auch zu Epist. 1, 9, 4. p. 35) auf Sueton. Tib. 1, Gell. 13, 22, Ioh. Lyd. de Mensib. 4, 2. (und daselbst Röther), de Magistr. 1, 23. Derselben ansicht hat sich auch Düntser zagewendet.

<sup>5)</sup> Wer auch die Vacuna an und für sich gewesen sein mag [s. die anführungen in unserm commentar p. 87. und Scheiffele in Pauly's restencyclop. VI. s. 2283, die obige beziehung bemerkte bereits Torrentin, gegen welchen Wieland vergebens ankämpft. Wenn der erstere seins gelehrte bemerkung mit den worten schliesst: "Ingeniose ibi rus suum collocat Poëta facetissimus, ut qui otiosus haec occupato Romae Antistio scripseritu, so liegt die voraussetzung zum grunde, dass die Vacuns ursprünglich Vacunna, dem lateinischen etymon nach als göttin der ruhe und scherzweise des müssiggangs angesehen wurde, wie auch die verst des Ausonius Epist. 4, 100. Quas si solveris, o poeta, nugas, Totam trado des Ausonius Epist. 4, 100. Quas si solveris, o poeta, nugas, Totam trado Lil. p. 536 angeführte epigramm bezeugen, wenn auch dasselbe eiser späteren zeit zuzuwenden ist. Cruquius macht die Vacuna geradezu zeiner "vacationis des, sicut Murcia dea pigritiae, de qua Festus, Arno-

den unbekannten, durch seine frau reichgewordnen Mutus. Mag der name ein fingirter oder ein wahrer sein, wie solchen Bentley aus einer inschrift bei Gruter 302, 1. nachgewiesen hat, Horaz scheint denselben gewählt zu haben, um den vorhergehenden worten v. 19: Gaude, quod spectant oculi te mille loquentem, einen ergötzlichen gegensatz in dem etymologisch durchklingenden wortbegriffe mutus an die seite zu stellen. So ist ferner der anrüchig gewordne mann Maltinus (Malthinus, Malchinus) Sat. 1, 2, 25. nach seiner wortbedeutung "weichling" nicht zu verkennen, und wir können in anbetracht des bereits ziemlich sicher stehenden resultates, Orellis desfallsiger erklärung gar nicht beipflichten 6). Eben so scheint aus sat. 2, 1, 53. die ursprüngliche bedeutung des beinamens Scaeva durchzuschimmern, wenn Horaz sagt: "Scaevae vivacem crede nepoti Matrem: nil faciet sceleris pia dextera etc." Bereits machte Joh. Ad. Schäfer auf diesen umstand aufmerksam; da aber seine ansicht unbeachtet geblieben zu sein scheint, so mögen die bezüglichen worte hier platz finden?). Da man das namensmoment bisher unbeach-

bius, Murcia, segnium dea." Vergl. auch Th. Schmid und Düntzer zu dies, st. nebst Carl Passow in "des Qu. Hor. Fl. leben und zeitalter" no. 227. s. xcv.. welche sämmtlich des dichters auslegung dieser problematischen göttin herausgefühlt haben.

6) Orelli sagt, nachdem er für die schreibung Maltinus Justin. 38, 3. and Trogus Prologus 38. (wo jedoch nach Dübner Nicomede et Malthino zu schreiben ist, während ebenderselbe gelehrte 38, 3, 4. 8. und 38, 4, 4. Maltinus in folge seiner handschriften geschrieben) und Lucil. 27, 25. Insanum vocant, quem maltam ac feminam dici vident beigebracht hat, unter anderm dieses: "Postea, ut in similibus cognominibus a vitiis animi et corporis primum inditis, nemo iam in eo originem respiciebat, nec quod quis Maltinus vocaretur, propterea, cum audiebat hoc nomen, eum mollitiae insimulari quisquam existimabat. Sic hoc loco ex habitu dum-taxat, qui in eo notatur, apparet hominem fuisse aliquem mollem atque effeminatum; aliunde notus non est. Nam quod Scholiastae afferunt; "sub Maltini nomine quidam Maecenatem suspicantur significari," cui opinioni favent etiam Interpretes nonnulli recentiores, nuper etiam Franke et Düntzer, egregie refutavit Madvig Opusc. pag. 64. seqq.: "Sane scurrilis et ab Horatii Maecenatisque conjunctione alienissima esset talis sub ficto nomine Maecenatis irrisio. Praeterea in satira Luciliana et Horatiana nihil fictis agitur nominibus, sed veris notisque personis." ---Was ferner Orelli gegen Madvigs meinung über den fingirten numen beibringt, underschreiben wir gern. Ueber die schreibung Malchinus, welche Bentley, Fea, Kirchner, Düntser und hauptsächlich Weichert schützen, s. dessen Poet. latin. fragm. p. 429 sqq. Hinsichtlich der persönlichkeit jenes Maltinus stimmen wir ganz mit Düntzer in "kritik und erklärung der horaz. ged." V, s. 220.

7) Derselbe sagt im Anspacher schulprogram 1831 "Praemissa observationum ad aliquot Plinii, Taciti et Horatii locos continuatione" p. 13: "Sed nescio, qui factum sit, ut hoc (nämlich das matricidium nach dem vorgange des Schol. Cruq.) ex Horatii verbis extunderent, qui non Perfectis, sed Futuris utatur: nil faciet sceleris etc. mala cicuta tollet anum; et baec ipsa Futura aut significant, Horatium vatem fuisse, quod quis contendere ausit? aut Scaevam fictam, non veram esse personam,

tet liess oder demselben eine andere, d. h. stets reale richtung gab, so wird es niemanden wunder nehmen, wenn herr Estré (Horat. Prosopogr. p. 310-313), der überall nach einem festen historischen boden sich umsieht, so lange hin und her sucht, bis er zu Epist. 1, 18, 31. Eutrapelus, cuicumque nocere volebat. Vestimenta dabat pretiosa bei Plutarch in der Vita Bruti 45. einen mimen findet, auf den der hier erwähnte characterzug etwa bassen könnte: Ήν δέ τις Βολούμνιος μίμος καὶ Σακουλίων γελωτοποιὸς ήλωκότες etc. Aber wir wagen zu behaupten, dass Horaz den mann nach seinem namensklange als schwankmacher aufgefasst habe, der bei dem schaden anderer sich ins fäustchen lachte, wie man aus Aristoteles Rhet. 2, 12. schliessen darf, unbekümmert, ob auf einen dieses namens der zug passe oder nicht Ihm war es, wie uns bedünken will, lediglich um eine bezeichnung d. h. den rechten namen zu thun. Demnach dürfte auch die lesung sat. 1, 4, 111.: A turpi meretricis amore Quum deterreret, Sectani dissimilis sis, welche Jahn in der 3. ausgabe aufgenommen und Theodor Schmid in der 5. beibehalten hat, ein gewichtiges moment sich ergeben. Bereits in der 2. ausgabe bemerkte der erstere: "pro Scetani fortasse ex nonnullis codd. Sectani, a sectando puellas, legendum est"8). Nach demselbes

nec rem in facto positam, sed quae fieri possit, intelligi, quod posterius mihi quidem veri videtur simillimum. Poeta noster in proxime antecedentibus dicit, eo quemque, quo valeat, suspectos sibi homines terren idque ab insa natura praescribi sive imperari, quod lupi, qui dente, d tauri, qui cornu petat, exemplo docet; homini autem esse a natura dextra datam, qua aut vim aliis inferat aut sibi illatam propulset, nisi si alis armis extra ipsum positis uti cogatur. Atque hoc iam ficti alicuius perditi ac dissoluti adolescentis exemplo illustrat, quem Scaevam appelat, non quo hoc verum suerit hominis nomen, qui tum vixerit, sed quod hoc nomen Romanis non ignotum prae ceteris consilio suo, quo tectius eo commodius inserviret. Respicit enim poeta graecam eius nominis originem, cum a graeco vocabulo σκαιός, sinister, ductum, hominem indicet, qui, ut Mucius ille Scaevola, debilitata dextra, sinistra utitur. Hiao tanta sermonis asseveratione Horatius: Scaevae, inquit, vivacem [nimis diu viventem ac longiore vita opes suas, quibus nequissimus filius inhiat, moleste detinenten) crede nepoti matrem, nil faciet sceleris deziere, quam cum irrisione piam vocat, quippe quae sui usu destituta nihil sceleris patrare valeat. Iam Horatius ipse paucis significat, quam perum buius Scaevae exemplo sententia sua v. 50. 51. pronuntiata infringatur etc." Nach Cruquius ist die aufstellung dieses beispiels ein einwurf de Trebatius; nach Torrentius beruht der fall auf einer wirklichen begebesheit - und so gehen die meinungen fast bis auf den heutigen tag auseinander, weil man einmal den rechten gesichtspunkt versehlt hatte -am natürlichsten erklärt unter den alten erklärern noch Lambinus: "wi faciet - dextera i. e. pura quidem manus erit a sanguine materno: set cicuta eam de medio tollet."

8) Die ausgaben vor Bentley geben insgemein die lesung Section, welche in dem ältesten cod. Bland. bei Cruquius und in 10. 16. 22. bei Pottier sich findet. Auch muss ein codex bei Beremann diese lesart gehabt haben, da derselbe 3 für die variante Sociani anführt und ander-

principe schrieb Jahn sat. 1, 1, 95. Nummidius ("ein gewisser silbermann," auch von Th. Schmid mit recht beibehalten) für den von Bentley, Heindorf, Fea, Kirchner, Meinecke, Orelli u. a. recipirten ächten Römermann Ummidius. Vergleicht man das variantenverzeichniss bei Kirchner, so ist in der that Jahn's verfahren eher zu loben als zu tadeln, zumal da derselbe die auctorität des Charisius, welcher bei Putsch. p. 202 Numidius schreibt, für sich hat. Wie wenig in solchen fällen der schreibung der handschriften zu trauen sei, beweiset Diomedes de Orat, bei Putsch. p. 388, welcher hier Uvidius lieset, wie auch die ausgaben von Locher 1498, die Aldin. I. und III., Basil. 1527. 580. Fabric. 1578. Rodell. 1686. und Bersmann 1616 schreiben. Hingegen die leseart Numidius nahmen Cruquius und H. Staphanus in den ausgaben 1588 und 1600 auf, was wir Kirchner's wegen bemerken, welcher den Stephanus unter Umidius aufführt, wahrscheinlich nach der ersten edition von 1577, welche uns nicht zur hand ist. - Ist man gegen dergleichen witzspiele in der bildung der namen nicht im voraus eingenommen, so fällt auch ein ergötzliches schlaglicht auf Epist. 2, 1, 79. Recte necne crocum floresque perambulet Attae fabula; denn nach Paulus Diaconus (p- 11 ed. Lindem.) bemerkung werden Attae genannt, "qui propter vitium crurum aut pedum plantis insistunt et attingunt magis terram, quam ambulant, quod cognomen Quinctio poetae adhaesit." Die derartige dilogie bemerkten Cruquius und Joseph. Scaliger (p. 316 ed. Lindem. zu obiger st.); in neuester zeit fand dieselbe bei Weichert (Poet. latin. Reliq. p. 345.) und bei Düntzer'n anklang, während Ottfr. Müller (ed. Fest. p. 12) sie als schalen witz zurückweist. In dieselbe categorie könnten vielleicht bei erwähnung des trinkens mit der Lyde Od. 3, 28, 3. die worte: Cessantem Bibuli consulis amphoram gezogen werden, wenn wir nicht den vorwurf fürchten müssten, als wollten wir einer werthlosen sache zu liebe pro aris et focis streiten. Doch sollte auch der dichter den Bibulus nicht wegen seines bedeutsamen namens, sondern in wahrheit wegen des alten weines genannt haben, so ist doch sat. 2, 3, 142. Pauper Opimius eine so komische zusammenstellung, dass man sich des gedankens an

wärts in dieser satire 4 codd citirt. Dasselbe ist auch aus den handschriften bei Combe und Baden zu schliessen, welche Sectani im texte ohne angabe einer variante schreiben. Zu den von Kirchner aufgeführten nachbentleyischen ausgaben sind demnach die beiden so eben genannten und die treffliche edition von J. Jones Londin. 1736. nebst Oberlin für die beibehaltung von Sectani zu fügen. Nach dem scholiast Cruq. war Sectanus ein moechus. Noch ist zu bemerken, dass Göttling (Philolog. 1846. l, 1. s. 167.), dem amor meretricius unter der Venus concessa (sat. 1, 2, 57. 58.) mit begriffen zu sein schien, für Sectani Scantini conjicirte. Wahrscheinlich habe der dichter an die päderastie gedacht, uud somit wäre der übelberüchtigte Scantinius gemeint, dessen process im J. 527 veranlassung zu der lex Scantinia gegeben.

einen "reichen knicker" oder an einen "armen millionär" nicht erwehren kann. Und wem fällt hierbei nicht der "lüstler" mirator cunni Cupiennius albi sat. 1, 2, 36. ein? Mit recht wirft Düntzer nach anführung des Caius Cupiennius Libo bei den scholiasten und des Caius Cup, bei Cicero ad Att. 16, 16. die frage auf: "Quid vero, si nomen hic fictum et a cupiendo deductum est." Eben so ominos klingt der name Nasidienus sat. 2, 8, 1., den die scholiasten zu einem römischen ritter namens Nasid. Rufus stempeln, während Heindorf nach Lambin's vorgang an den consular Salvidienus Rufus dachte 9). Wenn der schmutzig-geizige Avidienus sat. 2, 2, 55., welchen Groschuff und andere von avidus ableiten, von Orelli für einen wirklichen namen wegen der länge in der ersten silbe gehalten wird, so können wir wenigstens in diesem umstande keine beweiskraft finden, da Horax es mit der prosodie in den namen durchaus nicht genau nimmt, wie Orelli selbst zu Od. 3, 4, 9. und zu Epist. 1, 10, 26. bemerkt. So scheint uns auch sat. 1, 6, 40. (vergl. 1, 3, 21.) in dem emporkömmling Novius der homo novus durchzuklingen. wie in der Canidia sat. 2, 1, 48 (vergl. Epod. 5 und 17.) der "graukopf" (s. Weichert Poet. lat. Reliq. p. 416.) und in den berüchtigten wucherer Cicuta sat. 2, 3, 69. das böse giftkraut, so wie das perire in dessen gentilnamen Perillius v. 75 und in dem Mulvius sat. 2, 7, 36. die raub- und fresslust eines milvus (Plaut. Poen. 5, 5, 15.), in dem Pantolabus sat. 1, 8, 11. 2, 1, 22. die bettelsucht, in dem Cicirrus sat. 1, 5, 52. (Wüstemann und Duntzer das.) ein "schreihals." Der unbekannte alte, Albucius sat. 2, 1, 48., ist ein weisshariger (Epod. 17, 23.) ehegespons, wie der Albius sat. 1, 4, 28, 109. ein blassgesicht nach 2, 2, 21. 76. und der Barrus sat. 1, 7, 8. coll. 1, 4, 110. ein gewaltiger schreier 10). Ob in dem namen Milonius sat. 2, 1, 24.

10) Wir verbinden sat. 2, 1, 48. mit Bothe, Dillenburger und Dünter (kritik und erklärung I, s. 238. II, s. 455) Canidia Albuci, micht, wie

<sup>9)</sup> Mit recht sagt Orelli: "Aliter vix sieri potest, quam ut Nasidemi nomen sinxerit poeta;" wobei wir jedoch die solgenden worte: minime enim conveniebat, ut de vero nomine traduceret hominem etiam tune vivum, cui aliqua cum Maecenate necessitudo intercedebat," dem antikem geiste nicht ganz entsprechend sinden. Wüstemann hält zu den scholissten, und Düntzer sagt: "Verum hominis nomen hodie vix investigari potest; nam haudquaquam negaverim poetae nostrum hominem ex insima sorte sortunae ludibrio provectum inrisuro Salvidieni illius nomen, quod comice detorsit (Nasidius enim et Nasidienus a naribus dicti sunt, obversatum esse." Der alte wunderliche Groschuff (Ungebundne übersetzungen der gedichte des Q. Hor. Fl. u. s. w. 1. thl. Cassel. 1749. a. 90) meint: "Nasica ist bei ihm ein testamentsgeiler, der aus dummheit siebei der nase (sat. 2, 5, 57.) herumführen lässt. Dergleichen auch der Nasidienus (sat. 2, 8) war, nachdem er mit seinem tractiren ao übel angekommen, welches artig zu lesen." Dass Nasidienus späterhin ab spottname diente, bewei et Martial Epigr. 7, 53. und 54., vergl. Weichert a. a. o. s. 419.

(Düntzer das.), Lepos sat. 2, 6, 72., Cervius 2, 6, 77., Petilius Capitolinus sat. 1, 4, 94. (Düntzer das.), Voranus sat. 1, 8, 39. eine besondre beziehung liege, wird immer, wie so vieles andere, problematisch bleiben. Jedenfalls aber scheint es uns ein allzu kühnes unternehmen zu sein, den von Horaz wegen seiner schlichten landmannsnatur so hochgefeierten Ofellus sat. 2, 2, 2. 53. 112. mit Bentley, Fea, Meinecke und Orelli in den gangbaren namen Ofella zu verwandeln. Scheint es doch als habe der dichter die kleine abänderung vorgenommen, um in dem mindergewöhnlichen namensklange seinen lesern die etymologische wortbedeutung gleich herausfühlen zu lassen 11). Ob Villius, welcher sat. 1, 2, 64. in Fausta Sullae gener genannt wird, in die klasse der wahren oder versteckten namen gehöre, dürfte schwer zu entscheiden sein; denn dass Horaz in den satiren nur wahre namen gebrauchte, wie Madvig annimmt, mag von der satire des Lucilius gelten, nicht aber von dem zeitalter des Horaz, welches einen und denselben massstab anzulegen nicht unbedingt gebieten konnte. Bekanntlich denken viele ausleger nach Bentley's vorgang an den Sex. Villius, den freund des Milo nach Cic. ad Div. 2, 6.; wie dem auch sei, unmöglich aber können wir mit Weichert (a. a. o. s. 415) den Longarenus für den Milo selbst halten; denn der ganze zusammenhang weiset auf einen andern buhlen der übelberüchtigten Fausta hin, was auch die neuern erklärer mit Madvig (Opusc. p. 71) sehr wohl erkannt haben. Fest steht dagegen die maxime des Horaz, bekannte namen aus alter und neuer zeit zur belebung hauptsächlich seiner satirischen darstellung als charakterbilder hinzustellen, wie den Chremes (Epod. 1, 33.), wahrscheinlich aus einem stücke des Menander, den Bestius (Epist. 1, 15, 37.) vielleicht aus dem Lucilius, den Mae-

Orelli will, Albuci venenum. Den namen Barrus leitet Groschuff (1, s. 88.) von barritus ab, wie er sich ausdrückt, "wegen seines grossen brenschens bei durchziehung der leute." Auch die Veia Epod. 5, 29., aus der Peerlkamp eine Acta Veia wie Folia Ariminensis machen möchte, so wie die Sagana Epod. 5, 25. Sat. 1, 8, 25. sind ohne zweisel erdichtete namen zur bezeichnung von hexenweibern, gleichwie die Folia Arimine Epod. 5, 42. schon von sern verdacht erregt, aus blättern und kräutern schädliche tränke bereiten zu können. Orelli sindet abermals bei erster stelle an der quantität von saga anstoss. Was Jeep im Wolsenbüttler schulprogramm v. j. 1841 über die den personen beigelegten thiernamen sagt (Horatii loci duo e tertia libri primi satira tractati etc.), ist uns zur zeit nur aus Jahn's relation (Njbb. 1845. XLIII, 3 s. 366—67.) bekannt. Ueber die namensdeutung von Albucius spricht Düntzer an der ersten stelle a. 238.

11) Mit recht sagt Düntser II, s. 270: "von offa kommt freilich ofella, aber, dass hiervon ein name Ofellus unmöglich sei, lässt sich nicht behaupten, und grade in der lehre von römischen namen, die zum theil noch schr dunkel ist, müssen wir vor allem vorsichtig sein." Und wie, wenn Ofellus geradezu erdichtet wäre? Wegen der analogie erinnern wir nur an die doppelten formen der cognomina Cato und Catus (Tac. Ann. 2, 27. 4, 31.).

nius (sat. 1, 1, 101. 3, 21. Epist. 1, 15, 26.), den Nomentanus (sat. 1, 1, 102. 8, 11. 2, 1, 22. 3, 175. 224.), den Cerinthus (sat. 1, 2, 81.), den Bassus (Od. 1, 36, 14.), den censor Appius (sat. 1, 6, 28.) und andere 12). In der gewohnheit des Horas, bekannte namen generisch zu verwandeln, dürfte auch die fons Bandusiae (Mitscherlich zu Od. 3, 13, 1.) ihre ausdeutung sinden. Es ist bekannt, mit welcher liebe der dichter an seinen heimathlichen örtern hängt, aber auch eben so bekannt, dass die Bandusia 6 miglien von Venosa nach dem Bullarium Rom. ed. Rom. 1739 II, p. 123 sich wirklich findet, welche unwiderlegbaren zeugnisse wir zuerst der notiz in Nat. Mar. Cimaliae Antiquit. Venusin. Neapel 1757 p. 189 und dann den unermüdlichen nachforschungen des Capmartin de Chaupy (Découy. de la maison d'Horace 111, p. 364 ff.) verdanken. Da sich aber aus den werken des Horaz keine zeit ermitteln lässt, wann derselbe jenen quell in der von ihm bezeichneten weise besungen haben könne, so geben wir jetzt dem von mehrern gelehrten ausgesprochnen gedanken raum, dass H. eine der quellen der Sabinerthales nach jener unteritalischen Bandusia benannt habe 13). Fanden doch auch

<sup>12)</sup> Ueber den Cerinthus gehen die meinungen noch immer auseinder, wenn man Wüstemann zu obiger st. und Düntzer'n kritik und erklärung V, s. 220) vergleicht. Ueber den Maenius, welchen Acron zu Epist. 1, 15, 26. mit dem Pantolabus identificirt, haben in neuerer zeit ausser Weichert (Poot. lat. Reliq. p. 321. 421.), Franke (Fast. Horat. p. 84) am ausführlichsten van Heusde (Stud. critt. im Lucil. p. 230, Estré (Prosopogr. p. 557—57) und J. Becker ("Ueber d. personae Horatianae Maenius, Pantolabus und Nomentanus" im Rhein. mus. V, 3. s. 369—377) gesprochen, womit zu vergleichen Düntzer's hemerkung in der alterthumsw. 1851. nr. 8. s. 58—59. — Ueber den trinker Bassus a. a. o. s. Weichert de Luc. Var. et de Cass. Parm. poet. p. 143. Nach demselben steht Bassus in der bedeutung eines nominis detemo, was mit des dichters sonstiger art und weise recht wohl übereinstimmt, s. Kirchner zu sat. 1, 1, 58. s. 179. Uebrigens nimmt sich neben dem B. recht gut die vieltrinkerin Damalis v. 14., d. h. "die junge kuh," aus. Auch liegt Bentley's bemerkung zu Od. 3, 9, 10. über die namensveränderung der libertinen dem hier ventilirten gegenstande nicht sehr fern, so wie ebenderselbe über den Ornytus Od. 3, 9, 14. nebst Ruperti zu Sil. Ital. 14, 477 zu vergleichen ist.

<sup>13)</sup> Wenn wir ehedem zu Epist. 1, 16, 12. zu Capmartin de Chaupy und Fea hielten, denen auch Vanderbourg II. p. 343-46 beipflichtet, so wird uns hoffentlich niemand der inconsequenz zeihen, wenn wir unsre ehehinnige überzeugung dem reiflichen nachdenken zum opfer bringen. Ueber die schreibung Blandusia vergl. Vanderbourg a. a. or hauptsächlich J. S. Strodtmann in: "Qu. Hor. Fl. lyrische gedichte. Lateinisch mit metrischer übersetzung. Leipzig bei Engelmann 1852" s. 65, der daselbst auch Kirchner's meinung (Quaest. Horat. p. 10) bestreitet, dass H. auf der rückkehr von der brundisischen reise sat. 1, 5. seine geburtsstadt und die plätze seiner jugend besucht und hier an der bandusischen quelle verweilend 717 u. c. das liebliche gedicht verfast habe. Dagegen ist Orelli's reines phantasiestück dem geiste der anlikes poesie, welche man in Göthe's sinne "gelegenheitsdichtung" neunen könnte,

rchaus fremd. Vergl. Theod. Obbarius einleitung zur der Odenausgabe xxv und xxvii.

14) S. desselben Greifswalder schulprogramm v. j. 1851: de Imitane Horatii p. 9 f. Uebrigens hatte schon früher Eichstädt in Parax. quaedam Horat. iterum proposuit Jenae 1832 den grundton der nie angeschlagen. Treffend finden wir dagegen, was Dillenburger bei aer gelegenheit über den gebrauch der römischen und griechischen men in der vita Horatii p. 15 f. der 1. ausgabe bemerkt. Auch intzer hat dieses moment erkannt, indem er muthmasslich Od. 4, 10. n Ligurinus von ligurio, den Hirpinus Od. 2, 11. scherzhafter weise n der familie der Hirpi abgeleitet sein lässt; und zu 2, 4. (kritik und tlärung 1. s. 201) stellt er die "nicht unfruchtbare bemerkung" auf, ss. "die bei Horaz zu griechischen namen gesetzten scheinbaren genicht dieses wirklich, sondern spitznamen sind, gegeben von einer nlichkeit mit einem gegenstande, an den sie anklingen," wobei er folnde einer muthmasslichen deutung unterwirft, als: Phoceus, Liparci tor Hebri (Od. 3, 12, 5.), Cnidius Gyges (2, 5, 20.), Opuntia Megilla, 27, 10.), Thurinus Ornytus (3, 9, 11.), Thressa Chloe (v. 9 das.), sbia (Epod. 12, 17.), Cous (v. 18. das.)

15) Vergl. darüber Acron und den schol. Cruq. zu sat. 1, 2, 64. it Bentley das. und zu Od. 2, 12, 13. nebst der weiteren ausghrung

15) Vergl. darüber Acron und den schol. Cruq. zu sat. 1, 2, 64. it Bentley das. und zu Od. 2, 12, 13. nebst der weiteren ausführung in Franz Passow in Seebode's archiv 1825. Il, 2. s. 190 ff. und von eichert Poet. lat. Reliq. p. 412 ff., zu denen wir noch Weber (archiv 143. IX, 2. s. 263.), Bamberger (Philologus 1846. s. 322 ff.) und Strodt-

immer streng eingehaltne, procedur gewinnen wir nach Acron und Schol. Cruq. zu sat. 2, 1, 48. aus der Canidia eine Gratidia nach Servius zu Virg. Ecl. 10, 2. aus der Lycoris eine Cytheris, nach Apuleius de Mag. II. p. 12 ed. Bip. aus der Lesbia eine Clodia, aus der Delia eine Plania und dergleichen mehr. ist hierbei nicht unsre absicht, die ungebührlichen folgerungen. welche einige gelehrte aus dieser dichtergewohnheit gezogen, zurückzuweisen 16); sondern nur dem poetischen elemente, wel. ches die dichter und namentlich Horaz in einen so gestaltetes namen legten, die gebührende aufmerksamkeit zuzuwenden. Dem wenn schon zuweilen wirkliche namen, wie der des Vinius Asina. zu scherzdeutungen veranlassung geben, so wird die namensden tung in den fingirten eine noch grössre poetische rolle spielen. Am sorgfältigsten hat wohl zuerst der obgenannte Groschuff I. s. 87-91 über die namensdeutung in den satiren gesprochen, aber es ging dem sonderbaren manne wie den gespenstergläubigen, d.h. sie sehen gespenster überall.

Rudolstadt.

S. Obbarius.

mann in der obengenannten Odenübersetzung s. 65 und 415 füges. Ueber die meinungen andrer gelehrten in betreff der Licymnia, ob geliebte des Horaz oder des Mäcenas, berichtet Theod. Obbarius zu dieser stelle.

16) Z. b. Manso (vermischte abhandlungen s. 284-88.) welcher der Catius sat. 2, 4, 1. für den ritter Caius Matius, freund des Julius Casar, nahm. Unsern desfallsigen bedenklichkeiten giebt Wüstemann seine zastimmung, wesshalb wir der kurze wegen auf diesen s. 381 verweises. Wenn es wahr ist, was der schol. Cruq. zu v. 46 bemerkt: "Irridet eum quod de opere pistorio in suo libro scribit de se ipso, haec primus invenit et cognovit Catius Miltiades," so steht dieser name ehen so generell wie der des Chremes, Maenius und anderer, mag der bekannte Epikureer aus Insubrien oder der uns gänzlich unbekannte Catius Miltiades gemeint sein. Höchst beschtungswerth dünkt uns Wüstemans's bemerkung über den Turgidus Alpinus sat. 1, 10, 36., nämlich den 2 auf der Erlanger philologen-versammlung nach Njbb. 1852. LXV, 1. s. 99 vortrug, bei Plinius N. H. praef. S. 24. statt Bibaculus Vincent zu lesen, so würde auf die bezeichnung pingui tentus omaso, 2, 5, 40 ein ergötzliches schlaglicht fallen: denn darin können wir uns mit !. Jan nicht einverstanden erklären, dass er jene worte nicht von der gefrässigkeit, sondern von der gemeinheit der redeweise und dem mange an eleganter bildung versteht. Recht passend bringt Orelli die stelle Plin. Paneg, 49: ante medium diem distentus solitaria coena als paralele bei.

## XXIII.

## Ueber den mythus vom Pelops 1).

Zur entscheidung der frage, ob die sagen des griechischen terthums in der classischen poesie eine ihren ursprünglichen in treu berücksichtigende und lebendig fortbildende behandlung funden haben, oder ob von den dichtern mit willkühr und eichgültigkeit gegen die ächten motive der überlieferung verhren sei, dient vornämlich die beleuchtung des widerspruchs, r gegen ältere erzählungen vom Pindar aufgestellt wird.

In der ersten olympischen ode beginnt dieser zu erzählen, e er vernommen hat, das liebesverlangen des Poseidon nach m Pelops, welches entstand als Klotho ihn aus reinem kessel hoben hatte, von elfenbein die glänzende schulter gebildet. In m reinen kessel haben die götter seinen leib hergestellt, nachm er im blutigen zerstückt war; jenen konnte der dichter nicht wähnen ohne auch diesen anzuerkennen. Daher unterbricht er h, und diese unterbrechung: wunderbar ist vieles, oftmals aber ielen die erzählungen auch täuschend über die wahrheit hinaus, igt, dass er an seiner darstellung irre wird. Er verlässt dar dieselbe, lässt die sage von der elfenbeinernen schulter auf h beruhn, widerspricht der von der zerstückelung und kochung, bt dagegen die gesetzlichkeit des vom Tantalos dargebotnen ttermahls und das liebesverlangen des Poseidon hervor, das aselben sogar zur entführung des Pelops hingerissen habe.

Diese kann in der sage nicht gesehlt haben; augenscheinh heisst es hier, der vom vater den göttern dargebotne, von
nen (τάμον κάτα μέλη — σέθεν διεδάσαντο καὶ φάγον) zerstückte
d zum theil verzehrte, dann durch kochung im reinen kessel
edergeschaffene knabe sei in dieser wiedergeburt mit solcher
hönheit ausgestattet worden, dass Poseidon von liebe ergriffen
n entführt und auch nach der zurücksendung in sterbliches
os (v. 65) in erinnerung an die freundlichen gaben der Kypris
m auszeichnende gunst bewahrt habe. Die schönheit, durch

<sup>1)</sup> Aus R. H. Klausens nachlass, mitgetheilt von C. G. Schömann.

welche die götterliebe entzündet wird, ist nach der sage selbst ein werk der götter. Es ist keine fernliegende reflexion, sondern eine einfache, wiewohl feine, beobachtung, dass die betrachtung einzelner glieder es sei, welche das verlangen weckt: an keinem aber ist edle und anmuthige gestaltung auffallender ausgeprägt, als an der schulter; und die hellenische kleidung Jässt den eindruck, den diese übt, frei gewähren, da selbst beim umwurf des himation die eine schulter unbedeckt zu bleiben pflegt. Die breite schulter der athletischen, kriegerischen und königlichen gestalt, die von blonden locken überwallte schulter des mannes oder der frau; die vom geräth belastete glänzende schulter des stattlichen wanderers (Od. XI, 128; XXIII, 275; Soph. Niptr. fr. 403) werden von den dichtern vor unsre aufmerksamkeit gerückt; die herabschauliche Aphrodite, unter deren einfluss Phädra den mit körperlicher übung beschäftigten Hippolytos belauscht, muss vorzüglich in der glänzenden schulter des jünglings, die bei den vielfachsten bewegungen auf das edelste beraustritt, mächtig gewesen sein. Aphrodite selbst wird betrachtet, wie sie das die weissen schultern umwallende haar mit den kamm ordnet (Apollon. III, 45); wie ihr gewand von der schulter bis zum ellbogen über der brust gelockert ist (I, 748); Corinna's schultern und arme zu schauen und zu berühren, ist Ovid's erstes entzücken nach abstreifung der tunica (quos humeros qualesque vidi tetigique lacertos); an den Oebaliden glänzt den fraues von Lemnos die entblösste schulter des waffentragenden arms entgegen (humeros exsertus uterque Stat. Theb. V, 439); märner und frauen werden eingenommen von der anmuth, die Athere um Odysseus haupt und schulter verbreitet (Od. VI, 235, 243; VIII, 19; XXIII, 162); die schulter des mit Eros beistande die Andromeda befreienden Pelops auf dem gemälde, angestrengt vot der arbeit, wetteifert mit jeder andern an schönheit (Philostr. Imag. 1, p. 776 A). Wie das gemüth göttlicher geister vos dem glanze der weissen schulter des knaben entzündet wird, so hen wir bei dem von den nymphen hinabgezognen Hylas (innixo dextro - humero: Cuius ut accensae Dryades candore puelle Prop. I, 20, 45). Dass von der schönheit dieses gliedes auch Poseidon's auge getroffen sei, ist eine vorstellung, die zu de sage von Pelops von den frühsten zeiten her gehört haben kan: denn dass den göttern jugendliche schönheit zur sehau gestelk wurde, um ihre neigung für die verehrende gemeinde zu gewir nen, tritt freilich am deutlichsten hervor, wenn in Aegion der schönste knabe zum priester des knaben Zeus bestellt wird, bis ihm der bart zu wachsen anfängt (Paus. VII, 24, 4); ist abs auch der grundgedanke in sämmtlichen einrichtungen und sages, wo einer gottheit ein schöner knabe zum tempeldiener oder zm liebling gegeben wird, wie der Aphrodite Phaethon, wie dem Zeus der von Pindar ausdrücklich mit Pelops zusammengestellte G.

nymed. Dieser wird daher auf münzen auch der jungfräulichen Athene als wohlgefälliges bild gegenübergestellt (Aeneas und die Penaten bd. 1, s. 68, not. 200), weil diese göttin an priesterlishen knaben gefallen hat (Lycophr. 991): im gottesdienste des Poseidon aber finden wir diese begriffsverbindung bei den ephesischen junggesellen, welche am feste des Poseidon den wein schenken (of ofrorooveres yozor Athen. X, 425 c.; Aeneas not. 190 b), so wie in dem jugendlichen opferkönige der Panionien. Mag nun dem Pelops beim Poseidon dieser dienst im Olymp zugeschrieben sein oder nicht, gewiss kommt er ihm bei Tantalos mahl in Sipylos nach Pindar's vorstellung zu: und bei diesem reschäft fesselt die anmuth seiner glänzenden schulter den gott, wie das auf den purpurnen wangen des knaben beim Hermesieos auf Chios glänzende licht den Sophokles. Der ursprung lieser erzählung liegt in dem stolz der Pelopiden auf ihre körperiche schönheit, von ihrem ahnherrn her, behaupteten sie, sei ihnen lie glänzende weisse schulter angestammt 2). Dies ist nicht zufälige tändelei: wie jede gottesdienstliche handlung, die der fürst im amen seines geschlechts vor dem volke vollzieht, anlass giebt, würde nd schönheit an ihm zu bewundern oder zu vermissen, so ergeben ich dabei stellungen in menge, in welchen der glanz der entlössten schulter vorzüglich ins auge fallen musste. Bei der pende, beim schlachten des opferthiers, unter den wettspielen eim ringen bemerkt der zuschauer bald an der einen, bald an er andern schulter die edle bildung; die linke aber, welche an em jüngling Pelops, während Poseidon ihn unterweist, wie er ie rosse zu behandeln habe, aus den sonst überall ihn lydisch mhällenden gewändern hervorleuchtet, wie der abendstern in ammerung (Philostr. Imag. 1. p. 777, A, C), war dem blicke ertwährend ausgesetzt beim wagenrennen, wo die an die brust ezognen zügel alle biegungen des linken arms eben so sehr arausstellen, wie an dem die geissel schwingenden rechten arm chulter und ellbogen niedergehalten und beschattet sind. em rosstreibenden Pelops (II. II, 104) also musste man den lanz der schulter am meisten bewundern: und diese erzählung ildete sich, well an den Pelopiden bei diesem geschäfte der edle au derselben wirklich bewundert ward. Pelopiden kennen wir historischer zeit vornämlich in den äolischen colonien auf Lesos und in Kleinasien: hier aber herrschen die Agamemnoniden nf dem rossberühmten troischen boden, dessen einheimische heoen von dardanischem geschlechte immer unter den menschen in gestalt und bildung den göttern am nächsten stehn (Homer. 1. Ven. IV, 200). In der nachbarschaft dieser mehr und mehr bellenisirten äneadischen fürsten, deren ahnherr durch gestalt und

<sup>2)</sup> Schol. Pind. Ol. I, Tzetz. Lyc. 152: ωμοπλάτης ελεφάντινον οστοῦν, Σαιτὰ γένος τοῖς Πελοπίδαις ἐτύγχανε γνώρισμα. Philostr. Imag. I, p. 776 A; Jacobs dazu p. 388.

leib würdig schien, Aphroditens gemahl zu heissen (eb. 241), bildet sich einerseits wetteifernder stolz auf körperliche schönheit, andrerseits wohlgefallen an rossbändigung und auszeichnung in dieser kunst bei den Agamemnoniden unausbleiblich aus. Hieraus gingen die sagen von Agamemnon's ross Aethe, von Menelaos ross Podargos, vom stolze des Menelaos auf sein gespan bei den leichenspielen des Patroklos auf troischem boden herver. Menelaos, der an haupt und breiten schultern hervorragt, we immer er steht (Il. III, 210), muss auch beim wagenrennen die stattlichste bildung der linken schulter gezeigt haben. Dass bei ihm die anmuth derselben nicht, wie bei seinem ahnherrn, hervorgehoben wird, hat schon darin seinen grund, dass er nicht mehr in dem alter steht, in welchem sie in jugendlicher frische und fülle erscheint; wenn aber Euripides berechtigt war, noch nach Klytämnestra's ermordung ihn mit den blonden locken auf der schulter prangen zu lassen (άλλ' ἴτω ξανθοῖς ἐπ' ώμων βοστρύγοις γαυρούμενος Eur. Orest. 1532), so war es am ort, die pelopidische weisse derselben hervorzuheben, wenn man schilderte, wie Helena gewonnen war, ihm unter allen freiern den vorzug zu geben. Unter die entscheidung des Poseidon werden die angelegenheiten des rosslaufs von Menelaos selbst gestellt (Il. XXIII, 584). Gewiss haben auch in Troas und ganz Aeolis die pelopidischen fürsten dem rossgotte Poseidon zu ehren wagenrennen angestellt, und in die eigne leukung der trefflichsten rosse ihre ehre gesetzt. Dabei fand es sich von selbst an, dass den rossgott freude an der stattlichen haltung der rosslenkenden fürsten zugeschrieben ward; wie an den männern die rüstige, so gefiel ihm an den jünglingen und den zum opferdienst bestellten knaben die weissglänzende schulter. Das mythische symbol dieses verhältnisses war, dass Poseidon den ahnherrn des geschlechts als knaben wegen seiner edlen bildung geliebt und ihn als jüngling in erinnerung an die zwischen ihnen waltenden gaben der Kypris mit flügelschnellen rossen, die ihm den köstlichsten preis gewannen, beschenkt habe.

Auch unter den fürsten von Elis war ein geschlecht von Pelopiden, vom Oxylos nach einem pythischen geheiss eingeholt mit einer schaar von Achäern und ihm in der herrschaft zugsellt. Dass dies geschlecht des Agorios, des sohns des Penthiliden Damosios, mit dem dienste des Poseidon eng verbunden war, erhellt schon daraus, dass Agorios aus Helike kommt<sup>5</sup>), mithin am hauptsitze des achäischen, am stammsitze des panionischen dienstes des helikonischen Poseidon geherrscht hat. Achäer und Ioner behandeln noch um Ol. 100 diesen dienst als denselben 4): aus den panionischen gebräuchen dürsen wir also auf

<sup>3)</sup> Paus. V, 4, 3; vgl. VII, 6, 2. 4) Strab. VIII, 385 aus Heraklides.

die von Helike zurückschliessen. Für die panionien wird ein jüngling von Priene, dessen bürger von Helike ausgegangen sind, zum opferkönig bestellt 5): im achäischen Helike werden wir dasselbe herkommen voraussetzen, es ist ein wesentlicher bestandtheil des helikonischen Poseidoncultus. In Priene wird dieser jugendliche könig, so lange man auf abkunft sah, von neleidischem geschlecht gewesen sein: denn keine ionische stadt wurde ohne fürsten von dieser abkunft zu den panionien zugelassen 6); in Helike aber dürfen wir in keiner zeit neleidische herrschaft annehmen; dort, wie zu Aegä, muss das opferkönigthum von Pelopiden verwaltet sein. Ein zeugniss hiefür sind die auch in der nachbarschaft Priene's und des panionion fortbestehenden pelopidischen erinnerungen: Agamemnon gründet zu Pygela ein heiligthum der Artemis und lässt einen theil seines heers dabei zurück (Strab. XIV, 639); an dem gleichfalls der Artemis beiligen selinusischen see, der seinen namen von Helike her erhalten hat (Paus. VII, 1, 3; 24, 5), liegt ein von ihm geweihtes königsheiligthum (βασιλέως ἱερόν. φασὶ δ' Άγαμέμνονος ίδουμα, Strab. p. 642). Der helikonische Poseidon ist rossgott und schiffsgott (Hom. Hymn. XXII, 5), indem die Penthiliden zu Helike, die nachkommen des Agorios in Elis und zu Olympia, ihm in der ersten eigenschaft dienten und dabei einen jüngling aus ihrem geschlechte die königliche hauptverrichtung übertrugen, grade wie im benachbarten Aegion dem schönsten knaben den dienst des Zeus, so war der anlass gegeben, den Pelops eben als rossbändiger in jugendlicher schönheit zu denken. Bei solchen verrichtungen gereichte die weisse Pelopidenschulter selbst zum schmuck des festes: die auf die schönheit ihres opferkönigs stolze gemeinde war überzeugt, dass der gott auf den an diesem gliede hervorleuchtenden glanz des jugendlichen leibes mit der lust hinschaue, von der sie selbst bei dem anblick erfüllt ist und deren zunge Pindar wird, wenn er neben der stärke, gewandtheit, schnelligkeit der sieger namentlich an den knaben unter ihnen die schönheit preist, welche die vorliebe der götter so gewiss gewinne, dass um ihretwillen durch Kypris vermittlung Ganymedes vom loose der sterblichkeit befreit sei.

In der stellung der Pelopiden selbst beim dienste des Poseidon und in der dadurch bedingten sage von dem vorbildlichen verhältnisse des Pelops zum Poseidon liegt also die vorstellung, dass zwischen dem gott und dem königlichen jüngling Aphrodite ihr spiel habe, welche überall es liebt, die grenze zwischen göttern und menschen, welche von Hera eifersüchtig bewacht wird, durch ihre tändelei aufzuheben. Dies grundverhältniss hebt der dichter hervor, die besondre motivirung des liebesverlangens durch

\*\*\*

ď

<sup>5)</sup> Strab. VIII, 384.

<sup>6)</sup> Paus. VII, 3, 10.

den anblick der glänzenden schulter lässt er fallen, nachdem er an dieselbe erinnert hat. Dass das elfenbeinerne schulterblatt des Pelops für ein unterpfand besondrer göttlicher vorliebe galt, erhellt aus zwei erzählungen. Nach der eleischen sage war es d m achäischen heer für die zerstörung von Troja so unentbehrlich, wie die pfeile des Herakles und wurde, nachdem es bei der rückkehr verloren und vom Damarmenos bei Eretria aufgesischt war, unter die obhut seines geschlechts zu Letrina an der mindung des Alpheios aufbewahrt (Paus. V, 13, 4 bis 6; Lycophr. 54 und 158 mit Tzetz. Vgl. Plin. NH. XXVIII, 4, 6). Nach der andern, die in Argos oder in Troas entstanden zu sein scheint, war aus Pelops gebeinen das palladium gearbeitet (Clem. Cohort. ad gent. p. 30 D). In beiden ist die vorstellung von der form und farbe abgeirrt zum stoff: während jene die sage veranlasst haben, verknöchert sich dieselbe durch die erwägung, dass sie ohne zauberisch begabten stoff nicht so grosses bewirkt haben könnten.

Indem die vorstellung hier von der poetischen verehrung der schönen gestalt sich zu einer geheimnissvollen vergötterung des stoffs verdumpft, sucht sie andrerseits nach besondern usprunge desselben umher. Was den gott zum verlangen entzüsdet, soll von götterhand gebildet sein: von einer göttin die in einer oder der andern beziehung dem Meerzeus nahe steht, Demeter oder Thetis (Schol. Pind. Ol. 1, 125). Schon der rath des Pelops durch Poseidon enthält die vorstellung, dass der knabe von dem gotte ganz und gar in beschlag genommen sei, wie die gottgeliebte Vestalin vom pontifex ergriffen wird, um eigenthus der gottheit zu werden. Abraham, Jephthah, Agamemnon schlackten ihre kinder und versöhnen die gottheit durch das blut und den dampf des opfers: eine religiöse vorstellung, welche die versöhnung noch gründlicher betreiben will, lässt den Tantalos des göttern seinen sohn zur speise vorsetzen: für die erhebung zu genossen des göttermahls kann er keinen entgelt bieten, als isdem er sie speist mit seinem köstlichsten besitzthum. Der des göttern hingegebne knabe wird von ihnen wiedergeschaffen, durch Klotho oder durch Rhea neu gestaltet: sein wiedergeborner leib ist es, der die vorliebe des gottes an sich, an sein geschlecht, an die von demselben vertretne gemeinde fesselt. Diese durch alle theologien hindurchgehende forderung, dass der mensch wiedergeboren werden müsse, um in kindlicher reinheit einer göttlichen vorliebe würdig zu sein, und dass diese wiedergeburt selbst nur durch göttliche einwirkung vollzogen werden könne, erscheint also hier in vollständiger versinnlichung und veräusserlichung. Wenn dies einleuchtet, wird man auch zugeben, dass es folgerichtig war, der wiedererechaffenden gottheit auch das geschäft der zerstörung des wiederzuschaffenden beizulegen: denn eben durch diese zerstörung des wiederzuschaffenden menschen nimmt

sie erst die hingebung vollständig an. Daher sind es in der strengsten erzählung die götter, welche den vom vater hingegebnen knaben zerstücken und kochen, und das glied, welches hergestellt das herrlichste und anmuthigste ist, wird gradezu von den zähnen der im unmuth verdüsterten gottheit zerkaut (ἐν γαμσαΐσιν Ένναία ποτέ Έρχυνν, Εριννύς, Θουρία, Ξιφηφόρος, Άσαρκα μιστύλασ' ετύμβευσεν τάφφ, Τον ώλενίτην χόνδρον ενδατουμένη Lycophr. 152). Wie die trauernde und zürnende Demeter hier verzehrt und wieder schafft, was nach dieser herstellung verlangen und vorliebe des rossgottes Poseidon an sich fesselt, so empfängt Demeter Erinnys oder Demeter in schwarzem gewande selbst in rossgestalt vom rossgotte die Despöna mit solchem zorn, dass sie die menschen durch hunger zur verzehrung ihrer kinder treibt, wenn sie nicht durch inbrünstige andacht versöhnt wird (Paus. VIII, 42, 6, v. 8; καί σ' άλληλοφάγον θήσει τάχα καὶ τεκνοδαίτην, Εί μη πανδήμοις λοιβαϊς χόλον ιλάσσεσθε κ. τ. λ.), und das ross Areion, mit welchem Herakles die Eleer und Adrastos die Thebaner heimsucht (Pausan. VIII, 25, 10), wie Agamemnon mit Pelops heiligem gebein die Trojaner. Die vorstellung, dass an Demeter's stelle Thetis dies gebein verzehrt und herstellt, führt das unterpfand von Troja's zerstörung eben so auf diese zurück, wie die äakidischen züchtiger und zerstörer Troja's, die von Alexandra (Lyc. 53) mit jenem gebein und den geschossen des Herakles zusammengenannt werden. Pelops und Demeter begehrende Poseidon wirbt auch um Thetis.

Wir können uns der mühe überheben, die consequenz der formelnden casuistik, womit eine aus freier verehrung der schönheit hervorgegangene sage augenscheinlich in priesterlicher hand fortgesponnen ist, weiter zu verfolgen und nach den physikalischen begriffen zu grübeln, welche durch die zusammenstellung dieser götter angedeutet sein mögen, weil diese untersuchung theils die grenze des erweisbaren, theils das gebiet, in welchem poesie und religion in wechselwirkung stehn, überschreiten würde. Dagegen ist ins auge zu fassen, wie das verhältniss des Pelops und des rossgottes Poseidon abgesehn von der elfenbeinernen schulter, die in dichterischer auffassung immer nur den anlass, nicht die fessel der verbindung hergeben kann, in den verschiedenen kreisen der sage ausgeprägt ist.

Was nach Pindar's darstellung dem Pelops durch Poseidon's vorliebe zu theil wird, ist der sieg im wagenrennen mit Oenomaos, durch den er in der vermählung mit Hippodamia königlicher landesheros von Olympia und vorbild für den glorreichsten aller olympischen wettkämpfe wird. Nach Pindar gewinnt er dies blos durch Poseidon's vorliebe: wir können nicht annehmen, dass der dichter den betrug des Myrtilos beschönigend verschweige; vielmehr ist diese sage, die ihm gewiss nicht unbekannt war, mit seiner darstellung unvereinbar und wird von ihm absichtlich

verschmäht. Wem Poseidon nebst goldnem wagen durch fügel unermüdliche rosse verleiht, wie sie Pindar schon am schreine des Kypselos zu Olympia sah, der bedarf keines unterstützenden betruges: er kann sich darauf verlassen, dass der gott für willkommene ausführung seines wunsches, wie er darum gebeten hat (τὸ δὲ πρᾶξιν φίλαν δίδοι) sorgen werde. Zumal da die ihn entgegenstehende gefahr der tödtung durch Oenomaos abhängt von der überwindung durch dessen rosse. Schon durch verleihung besserer rosse bändigt der rossgott die eherne lanze des Oenomaos, wie Pelops gebeten hat. Diese darstellung ist in sich abgeschlossen. Dem Pelops droht eine poseidonische gefahr; er überwindet sie durch poseidonische hülfsmittel in folge der zwischen ihm und Poseidon waltenden gunst der Kypris.

An diese edelste, einfachste und der ehre des Pelopiden gürstigste vorstellung schliesst sich eine sagenreihe an. Der Aphrodite weiht Pelops in der äolischen stadt Temnos am Hermes ein standbild aus frischem myrtenholz, als er sie gewinnen will, ihm die ehe Hippodamiens auszuwirken (Paus. V, 13, 7). Zwischen ihm und Hippodamien soll Aphrodite walten, wie zuvor zwischen ihm und Poseidon: Hippodamia selbst bezeichnet in ihrem namen die bändigung der poseidonischen gefahr. Daher wird Hippodamia dem Pelops auf seinen wagen gegeben am schreine des Kypselos (P. V, 17, 7) und am kleide des lason (Apollon. I, 754), oder harrt seiner mit dem kranz auf der säule zu Olympia (P. VI, 20, 19) nah an der stelle wo Oenomaos rosse scheu werden durch den Taraxippos, der nach der glaublichsten angabe der rossgott Poseidon selbst ist (eb. 18); auf gemälden wird durch ihr erröthen und ihren blick die neigung zum Pelops angedeutet (Philostr. iun. Imag. p. 846 D). Auch abgesehn von Hippodamien wird Pelops als überwältiger der poseidonischen gewalten durch poseidonische mittel dargestellt, und um die eigenschaften des rossgottes und meergottes in der persönlichen einheit desselben zusammenzuhalten, schreibt man diesen rossen die fähigheit zu, über die ägäische meeressläche bin mit leichtem buf den goldenen wagen ohne benetzung der achse zu ziehn (Philostr. Imag. I, p. 776 C; Philostr. iun. p. 846 C).

Indem Aphrodite den Poseidon für den knaben Pelops entzündet und in der erinnerung an ihre liebesverbindung demselben als jüngling und könig geneigt erhält, vollzieht sie das ihr durch die ganze griechische mythologie hin eigne geschäft, zwischen einer göttlichen und einer menschlichen persönlichkeit eine durch mächtigen und dauernden trieb zusammengehaltene verbindung hervorzurufen. Auf dies geschäft der göttin gehn alle vorstellungen zurück, denen zur verrichtung eines gottesdienstes personen aus einem bestimmten geschlecht, das aus der vermischung göttlichen und menschlichen bluts in einem heros herstammt, erforderlich erscheinen, und wo man neben dieser abkunft noch

- febllose, zumal jugendliche, schönheit der verrichtenden person erforderlich scheint, da wird immer ein aphrodisisches verhältniss als lebendig fortbestehend gedacht. Dies ist aber in der mannichfaltigsten verschiedenheit abgestuft eben wie unter den menschen. Aphrodisischer anflug ist bei jeglicher freude an schöner gestalt vorhanden, auch bei der allerreinsten, wenn in elterliche oder brüderliche neigung, bei welcher an sinnlichen trieb zu denken gemein wäre, vorliebe für diese schönheit sich mischt, so wird schon einwirkung Aphroditens empfunden. Aber abgesehn von diesem verhältniss, bei welchem sinnliches begehren auch den Griechen als gräuelhaft erscheint, war man sich mannichfacher empfindungen im verkehr der männer und frauen mit schönen knaben und mädchen bewusst, welche sinnlicher sind, als natürliche und brüderliche freude an der schönheit, aber bei voller frische und lebhaftigkeit des gefühls auf körperliche vermischung gar nicht hinausgehn, sondern in zärtlicher betrachtung und berührung, etwa in umarmung und kuss befriedigt sind. Ein solches refühl feiner sinnlicher freude wird den göttern zugeschrieben. denen der ephebe, die jungfrau, die vestalin dient: mit dieser neigung betrachtet selbst Hera den lason, Athene den auf munzen von Ilion in ihren dienst gegebenen Ganymed. Aber diese durch ganz Griechenland in allerlei modalitäten verbreitete vorstellung steht auf einer misslichen stufe. Aphrodite selbst. wenn sie den Phaethon in seiner kindlichen schönheit raubt, bestellt ihn nur zum nächtlichen tempelhüter, ohne dass jemand andeutete, sie sei mit seinem anblick nicht zufrieden geblieben; in ihrem verhältnisse zum Adonis aber verlangt sie nach körperlicher befriedigung eben wie in dem zum Anchises. Verlangt sie die schönste frau oder jungfrau zur priesterin, so liegt wiederum ihrer zärtlichen freude an dem anblick derselben ein tribadenverhältniss völlig so fern, wie der Hera eine verdächtige neigung zu dem von ihr beschützten blonden heldenjungling lason: und eben so frei von päderastischer begierde sind wir berechtigt die liebe des Zeus zum Ganymedes, die des Poseidon zum Pelops zu denken, obgleich diese nur um ihrer schönheit willen zu den göttern entrückt werden: denn die ganze sage ist nur daraus hervorgegangen, dass der schönste Dardanide dem Zeus zum tempeldiener hingegeben wird, der schönste Pelopide dem Poseidon königlichen opferdienst leisten muss. Da jedoch die sinnliche liebe nicht ohne leidenschaft gedacht werden kann und das gebiet der leidenschaft gegen das der unfreien lüste schwer abzugrenzen ist, so war nur in angebornem edlem sinn, nicht in irgend einem begriffe ein schutz gegeben gegen die behauptung, dieser dienst schöner epheben werde von den göttern päderastisch verwandt. Jeder theilnehmer von gemeinerm triebe konnte dieselbe seiner naturanlage nach mit vollem recht aufstellen, und die sinnlichste form der knabenliebe war allerdings bei den Hellenen unleugbar so verfeinert und vergeistigt, dass auf der höhe der helleuischen bildung selbst die edelsten dichter jene auffassug nicht mit dem uns zustehenden unwillen von sich wiesen.

Auch in der sage vom Pelops trübt sich die auffassung des verhältnisses, in welchem die verschiedenen persönlichen gewalte zu einander stehn. Der keim biezu liegt vorzüglich in der zirückführung derselben begebenheit auf die einwirkung verschie dener götter. Als bote zwischen göttern und menschen, als be steller der göttlichen befehle und der menschlichen gebote vollzieht auch Hermes eine vermittlung, wie Aphrodite: während aber diese in der schönheit thätig ist, welche person zu person zielt, gehört ihm die deutliche darlegung des beiderseitigen willens und die vereinbarung zwischen den zusammentreffenden wünschen, das εὐλόγως ξυτάγειν, die paarung zweier begriffe oder zweier natt-Hippodamia's ehe, die vermählung mit der jungfret durch überwältigung der gefahr, die von den rossen des vaters droht, ist der zweck des Pelops. Schon bei Homer ist Hernes dem Pelops günstig: er verleiht dem rosstummelnden fürsten das ihm von Zeus gegebene scepter und Pelops wie seine nachkenmen führen es als zeichen der herrschaft über ganz Argos und viele inseln. Hierin ist ausgesprochen, dass durch den Hermes, durch eine von diesem gott gebilligte handlungsweise die herrschaft an den Pelops kommt und auf eine von diesem gott unterstützte weise geführt wird. Da nun die sagen einstimmig er zählen, dass Pelops die herrschaft durch die ehe mit Hippedsmien erhalten habe, ergab es sich von selbst, den Hermes zwischen diesen beiden thätig zu denken. Dies konnte auf zweierlei weise geschehen, indem Hermes ihre gemüther oder indem er ihre personen paarte. Zwischen den gemüthern versinbart Hermes, indem er ihr interesse auf denselben gegenstand richtet und für dessen erwerbung ihre schlauheit weckt. Daher heisst es bald, dass Pelops, bald dass Hippodamia den wagenlenker des Oenomaos gewonnen habe, um dessen überwindung zu bewerkstelligen. Dieser wagenlenker selbst handelt in Hermes weise, durch eine list, welche für diese sagenform die vorliebe Poseidon's für Pelops und sein geschenk ganz überflüssig macht. Aber nicht allein die list des Myrtilos ist hermäisch: er ist selbst eine durch und durch hermäische person, ein von diesem gett durch personificirung einer seiner wesentlichen eigenschaften abgelöster heros. Diese eigenschaft gehört aber seiner physikalischen thätigkeit an: Hermes waltet in der körperlichen paarung, in den trieben der thiere, daher die mehrung der heerden durch ihn befördert wird. Dies geschäft fällt mit dem der Aphrodits zusammen, lässt sich aber nach den naturen der beiden gottheiten scheiden: Aphrodite waltet in der körperlichen schönheit und der hierdurch vielfach bedingten liebeslust; Hermes waltet in dem die paarung veranlassenden triebe und wird deshalb in einigen

mysterien selbst in phallischer begierde dargestellt. Das zeichen der sinnlich befriedigenden Aphrodite ist die myrthe: die im frischen myrtenholze waltende Aphrodite von Temnos gewinnt dem Pelops Hippodamiens liebe, wie die herabschauliche Aphrodite dem belauschten Hippolytos die der Phädra unter dem myrtenbaum, dessen blätter diese im liebeswahnsinn durchbohrt (Paus. III, 32, 3; I, 22, 2). Myrtilos steht als aphrodisisch hermäischer heros swischen Pelops und Hippodamia und die begehrliche natur des gottes geht auf ihn selbst über: bald bedingt er für den zum siege verhelfenden betrug sich die erste nacht bei der jungfrau aus; bald greift er sie in der einsamkeit an, als Pelops den wagen verlassen hat, um wasser zu suchen; bald ist Hippodamia selbst in ihn verliebt. In allen fällen führt seine that den Pe-Jops zum begehrten liebesgenuss; seine person aber steht zwischen dem begehrenden und dem genusse, wie in Rom das fascinum des hausgeistes zwischen braut und bräutigam. Dieser unbequemen zwischenperson entledigt sich Pelops wieder durch hermäische mittel, indem er meineidig, wie Hermes bereits als kind (Hom. H. Merc. III, 383), den Myrtilos, als er sein recht einfordert, sus dem wagen ins meer stürzt, nicht ohne hierdurch zur innern verwüstung seines hauses den grund zu legen (Soph. El. 505): obgleich er für seine person den Myrtilos durch ein kenotaphion an der stelle, wo Oenomaos rosse, diesmal durch die hermäischen mittel des wagenlenkers, in verwirrung gerathen sind (Paus. VI, 20, 17) und dessen vater Hermes durch die erste einführung seines dienstes in den Peloponnes begütigt (P. V. 1, 7). Auch der eigne wagenlenker des Pelops, Killos, ist eine aphrodisisch hermäische person, benannt vom esel, dem thier des vom phallischen Hermes erzeugten Priapos (Hygin, f. 160; Aeneas not. 216), dem sohn Aphroditens. Dieser Killos verstirbt dem Pelops, als er sieh zum Oenomaos begiebt, an der küste vor Lesbos; und als Pelops nun am siege verzweifelt, verhilft er ihm zu demselben um so sicherer, indem er, im traum erscheinend, ihn anweist, sich des beistandes des Apoli zu versichern, indem er diesem das killäische heiligthum von Killa bei Chryse errichtet (Schol. Il. I, 38, sum theil aus Theopomp; Eust. p. 33, 34; Paus. V, 10, 7; Strab. XIII, 613). Diesen killäischen Apoll, der mit Killos dem Pelops im wettrennen beistehen soll, können wir nicht verschieden halten vom priapäischen (Aeneas s. 323); dessen natur vom Pindar in dem hyperboreischen, der an der brunst der esel seine lust habe, geschildert wird (Aeneas not. 294.). Apollo befördert in den ressen jugendfrische stärke, die in wettläufen zum siege führt, wenn kein unfall eingreift, wie Athenens zorn gegen den Eumelos in der Ilies, und in der brunst sowohl fruchtbarkeit der stuten herbeiführt, als auch echtkilläisch sie für esel zugänglich macht, damit das für arbeit und wettrennen taugliche geschlecht der maulthiere erzeugt werde. Dass die alte heimath dieser bei

den Henetern im paphlagonischen lande ist, wird anlass zu der sage gegeben haben, die den mit killäischen rossen siegenden Pelops aus Paphlagonien herleitet (Παφλαγόνων τοῖσιν Ενετέικ έμβασίλευσεν Πρώτα Πέλοψ, Apollon. II, 358. Vgl. Istros bei Schol. P. Ol. I, 37). Auf dem mit phrygischen vorstellungen durch wachsenen troischen boden in der nachbarschaft des ausgebildete dienstes des Priap mussten die aphrodisischen bestandtheile der sage vom Pelops zu üppigen und selbst unschönen vorstellungen entwickelt werden. Diese wurden von den Eleern, bei denen lasterhafte knabenliebe herkömmlich war, gepflegt und wirkten in den erzählungen vom Pelopiden Chrysippos, den Laios raubt, und vom Agamemnon, der den Argynnos verfolgt habe, nach (Webcker Prometheus not. 616, 618, s. 356). Auch Hermes behält in den schicksalen des geschlechts seinen mehrdeutigen antheil Von ihm erhält Atreus, dem Pelops das hermäische scepter himterlassen hat, das goldene lamm (Eust. II. p. 184, 10., Tzetz. Lyc. 156.), das pfand des heerdenreichthums: der raub dieses lammes durch den lämmerreichen Thyestes ist verbunden mit den ehebruch der Aerope; später stellt er in Zeus auftrag Atress herrschaft her (Schol. II. II, 106) und warnt den Aegisthos ver Agamemnon's ermordung (Od. I, 38.); Orestes' that aber. mit der das unheil des geschlechts den höchsten gipfel erreicht, auf den dann die göttliche hülfe versöhnend einschreitet, gelingt nickt ohne beistand des Hermes (Aesch. Choeph. 727, 813; vgl. 124, 556; Eum. 90). Da er in dem ganzen geschlechte so wirksan ist, war es natürlich, ihm auch die herstellung der gestalt des Pelops zuzuschreiben (Schol. P. Ol. I, 37; Serv. V. Ae. VI, 603), zrmal da dieser aus dem kessel in der vollen gottgewinnenden schörheit des epheben wieder hervorgeht, Hermes aber wiederum gerade der gott der epheben ist. Als vorbild aller epheben empfing Pelops, der zu Olympia unter den heroen eben so als der erste verehrt ward, wie Zeus unter den göttern (Paus. V, 13,1), zu Olympia das opfer ihres bluts unter geisselhieben (Schol. P. Ol. I, 146): offenbar zum abkauf ihres eigenen lebens, wie in Sparts Artemis mit so vergossenem blute abgefunden wird; statt menschlichen bluts und lebens wird er auch durch das opfer eines schwarzen widders abgekauft, der von den eleischen behörden jährlich an seinem grabe in einer grube nach dem beispiel des Herakles, welcher das heiligthum des Pelops zuerst geweiht haben soll, geschlachtet wird (P. V, 13, 2). Unter diesen behörden haben, da Elis oligarchisch regiert ward, gewiss fortwährend die von Oxylos herangezogenen Pelopiden die angesehenste verrichtung.

Sowohl der widder, das eigentliche zahlopfer im griechischen cultus (Müller Eumen. s. 144), als die schon von Pindar geltend gemachten hämakurien drücken aus, dass dem ephebenheros die epheben verfallen sind, wenn man sie nicht durch blut und ent-

s gelt auslöst. Den grund, welcher den Pelops berechtigt, das blut ı der epheben zu fordern, finden wir am einfachsten darin, dass im ephebenalter sein eigenes blut, um die götter seinem vater gek meigt zu machen, vergessen ist. Tantalos, der zur theilnahme 1 am göttermahl erhoben war, weiss nur zu entgelten durch die kostbarste gabe, den leib des eigenen sohns. Dass er denselben zerstückelt, ist die nothwendige folge der berücksichtigung aller götter: jedem muss ein stück geboten werden, wie bei irdischen opfermahlen jedem theilnehmer ein stück des opferstiers. Wir hai ben oben erkannt, dass manchen es nicht undenkbar schien, dass auch alle oder doch mehrere götter theil genommen hätten am genuss des fleisches, die herrschende sage aber beschränkt diesen genuss auf Demeter oder Thetis; jedoch lässt sie keineswegs die götter über das dargebotene mahl zürnen, nur einzelne erzählungen beziehen Tantalos bestrafung darauf, indem sie in seinem opfer eine versuchung finden: den meisten liegt seine überhebung später und in anderen vergehungen. Die darbringung des Pelops wird sogar angenommen, indem Poseidon den hergestellten knaben in die halle des Zeus entführt. Seine zerstückelung war also 🛓 ein opfer, durch welches den göttern eine bewilligung abgekauft ist: indem man dem Pelops dient, nimmt man an dieser bewilligung theil, wiederum durch einen opferkauf. Die harte gesinnung, womit Pelops diese zahlung einfordert, erscheint in der sage, dass er selbst den Stymphalos getödtet und zerstückt habe. um sich Arkadien anzueignen (Apoll. III, 12, 6), so wie in seiner ermordung des Myrtilos, welchem er selbst verschuldet war. Unter dem hermäischen gebirg Kyllene liegt Stymphalos zwischen Alea und Pheneos. Beide orte haben die vorstellung von dem widder als sühnopfer besonders ausgebildet: Alea durch aneignung des vom widder getragenen Phrixos (Aeneas not. 614); Phe-, neos durch aufstellung des widderträgers Hermes (Paus. V, 27.8). dessen nachbild an anderen orten von Griechenland bei festen der schönste ephebe ist (Paus. IX, 22, 1; Aeneas not. 615). widder des Phrixos, welcher auch dem Hermes geopfert wird (Schol. Arist. Vesp. 256, Müller Orch. s. 172, 4), trägt über das meer, hilft also in poseidonischer meergefahr, wie Myrtilos in poseidonischer rossgefahr. Myrtilos, der den Pelops aus dieser gerettet hat, ist durch ihn ins meer gestürzt, als er von dem preise der rossgefahr das beste für sich verlangt hat: den ange-🤳 spülten leichnam bestatten die Pheneaten hinter ihrem tempel des Hermes und bringen jährliche todtenopfer (Paus. VIII, 14, 10, 11): , sie wollen mithin sich seinen in poseidonischer gefahr bewährten schutz aneignen. Rosszucht und der rossgott Poseidon werden bei ihnen gepflegt (Aeneas s. 362); aber vorzüglich haben sie z mit Poseidon zu schaffen bei den überschwemmungen ihres bergkessels und sichern sich gegen den dieselben verursachenden götterzorn durch sühnungen in der weise des von ihnen ausgegangenen in todesgefahr das meer durchschwimmenden Dardanos (Aeneas s. 371, 372, vgl. 326 ff.). Ihnen musste die gedankenverbindung nahe liegen, dass Pelops die von dem meergott mit hälfe des Myrtilos ihm auferlegte schuld durch den Myrtilos ποστισθείς abgetragen habe: dass der hermäische heros, der zwischen Pelops und Poseidon stehend ihm Hippodamien gewinnt, vom Pelops den Poseidon preisgegeben wird, um ihm den besitz Hippodamiens nicht zu stören. Zumal da nach griechischem gebrauch mehrfach menschen als sühnopfer dem meer übergeben werden (Aeneas s. 377), namentlich der in Pheneos verehrte Dardanos selbst.

In allen formen der sage ist es der rossgott Poseidon, des sen gunst Pelops durch hermäische kräfte sich aneignet; bald bemäisch aphrodisisch durch die anmuthige ephebengestalt, bald bermäisch betrügerisch durch die anschläge des Myrtilos, ball hermäisch gottesdienstlich durch die preisgebung des Myrtilos a die meergewalt des gottes. Jedem ist es die zuneigung des per sönlichen willens, was Pelops auf hermäische weise vom Poseidon gewinnt; dieser geneigte wille des gottes gewährt ihm ber sere rosse oder macht Oenomaos rosse scheu oder sichert ibs alleinigen besitz der rosserbeuteten braut. Wenn dagegen der beistand der kydonischen Athene hereingezogen wird, welche Pelops in Phrixa vor dem wagenrennen geopfert haben soll, se macht freilich der name des orts es wahrscheinlich, dass mu auch hier den Pelops mit hermäischen rossen ausgerüstet bat: die mitwirkung Athenens aber setzt ihn nur in den stand, die von Poseidon ihm geschenkten rosse mit dem zügel zu lenkes, denn die rossgöttin Athene ist wesentlich rosszüglerin, währed die hermäische kraft des Myrtilos sein verhältniss zu den rosses des Oenomaos entscheidet.

Da nun mit dem rossgotte Poseidon im gesammten Peleponnes Demeter im gottesdienste verbunden zu werden pflegt (K. F. Hermann Qu. Oedip. III, not. 31; Paus. VIII, 14, 5 zu Pheneos; 10, 1, 2 und 8, 2 bei Mantinea; 35, 5, 7 zu Thelpusa; 37, 10 am Mänalos; VII, 21, 7, 11 zu Paträ; Aeneas s. 362, 363, 364, 365, 384), erklärt sich, warum unter allen götten, denen ein stück vom leibe des Pelops dargebracht ist, nur die in zorn und leid verdüsterte Demeter das ihrige wirklich ver zehrt. Den andern göttern ist es an der darbringung genug; die grollende, deren verstimmung unfruchtbarkeit über den boden bringt, wird nicht geneigt ohne das dargebrachte wirklich verzehren; dann aber stellt sie dasselbe aus edlerm stoffe ber; und nach dem durch sie hergestellten leibe verlangt der rossgett Poseidon eben so wie nach der in halber oder ganzer rossgestalt grollenden Demeter selbst. Hier tritt Pelops in den agrerischen begriffskreis ein: seine zerstückelung ist eins der sübmittel wider den unfruchtbar machenden groll der Demeter, weche in diesem groll von Poseidon verfolgt wird. Die verbindung

dieser beiden götter bezeichnet offenbar die bedrängung des erdbodens durch überschwemmende und verheerende gewässer: der rossgott Poseidon waltet, wie aus dem namen des Pegasos und der Hippokrene nachgewiesen ist, zunächst in den springquellen; aber mit dem lauf keichender rosse wird auch der lauf der vom sturm gegeisselten, vom regen angeschwellten flüsse verglichen. welche vom gebirg her bis zur see stöhnend (στενάγουσι βέουσαι — ως ιπποι στενάγοντο) strömen und die menschlichen werke schmälern, weil Zeus unrecht bestrafen will (Il. XVI, 384 bis 393): man konnte also den gott dieser thiere eben unter diesem beinamen auch als gott der überschwemmungen fassen. Wie vernachlässigung der Demeter durch gewitter und überschwemmungen während der ernte gezüchtigt wird, schildert Virgil (Georg. I, 316, 325, 339; vgl. Aeneas not. 618 o). Indem der rossgott Poseidon die fruchtnährende erdmutter, nachdem sie im groll von den menschen sich abgewandt hat, bedrängt, überschwemmt er den von ihr preisgegebnen boden, der nun zunächst, nachdem die wasser sich verlaufen haben, sich nur mit rasen, kraut und strauch bedeckt, mithin nur dem vieh, namentlich den in der sumpfwiese weidenden rossen, nahrung giebt, bis unter Demeter's besondrer fürsorge die arbeit der menschen ihn wieder urbar macht. Wiefern der die göttin durch das opfer seiner glieder sättigende, nach der herstellung den rossgott zur vorliebe entzündende knabe Pelops auch mit seiner persönlichkeit in einer physikalischen substanz oder gewalt wurzele, überlasse ich, wie schon oben angedeutet ist, anderweitiger untersuchung, bei welcher zu berücksichtigen sein wird, dass auch die mit der Deme ter vertauschte Thetis, obgleich sie ebenso durch das gewässer wirkt, wie jene durch den erdboden, als haupteigenschaft ihres gemüths mütterliche oder freundlich berathende fürsorge, eben wie die nährgöttin Demeter, zeigt, und, eben wie jene, in ihrer zöttlichkeit den vollen schmerz der verwaisten mutter empfindet: so wie dass der den Pelops nach Myrtilos ertränkung am Okeanos sühnende Hephästos (Tzetz. Lyc. 156) nach Homer eben an jenem strom durch Thetis vermittlung aufnahme gefunden. Die einführung der mütterlich fürsorgenden meergöttin als verzehrerin und herstellerin des dargebrachten gliedes und die sühnung des den hermäischen rosshelfer zur abfindung der poseidonischen meergewalt preisgebenden inhabers der rosserbeuteten braut am urquell des nährenden wassers und des bildenden feuers zieht die sage vom Pelops herein in die vorstellungen von der begründung der menschlichen geselligkeit, welche zu stande gebracht wird, nachdem die gunst der götter den boden von den verödenden gewässern gereinigt hat, und indem nun die abgefundnen wassermächte statt der unfruchtbaren salzfluth den ernährenden brunnen oder bach gewähren, der feuergott aber den boden durch ausbrennung urbar macht und durch seine thätigkeit auf dem herde

die häuslichkeit begründet. Rhea aber, die nach Bakchylides erzählung statt der Demeter oder Thetis den zerstückten Pelops im kessel herstellt (Schol. Pind. Ol. I, 37), wie sie bei den Orphikern die glieder des zerrissnen Zagreus sammelt, vereinigt als die göttin der gährenden in fluss gebrachten erde (Aeneas s. 10) die naturen der durch erde und wasser wirkenden göttinnen und hat die von der nymphe der bewässerung erzeugten (Aeneas not. 23) durch sie neben dem landesflusse vom feuerzünder und ersten ansiedler Phoroneus (eb. not. 22) herstammenden Kureten, welche selbst zusammenleben, geselligkeit und ordnung zuerst einführen (eb. s. 8) und unter anderm gottesdienst auch den olympischen wettlauf zuerst halten (eb. not. 13; Paus. VIII, 2, 2), zu dienern.

Dass der von seinem vater als opfer geschlachtete, selbst den Myrtilos als opfer ertränkende und den Stymphalos als opfer zerstückelnde Pelops wegen dieser letzten thaten selbst wieder götterzorn und unfruchtbarkeit über das land bringt, ist kein widerspruch gegen die bisherige darstellung: denn die zürnenden gewalten sind andre, als die durch seinen leib und seine handlung versöhnten. Aber mit dem Hermes findet er selbat sich durch opferdienst ab und dessen abneigung gegen ihn ist gans vorübergehend; wegen der schlachtung des Stymphalos zürnen ihm die gewalten, welche über den regen zu entscheiden haben, namentlich Zeus. Diesen versöhnt die fürbitte des Aeakos (Apoll. III, 12, 6). Dass ein den wassergöttern gebrachtes opfer die luftgötter erzürnt und mit abwendung des von jenen gedrohten unheils ein ganz ähnliches von diesen herbeizieht, darf nicht befremden. Unter den nach Pelops benannten neun inseln vor Methana und Trözen bleibt im regen eine beständig trocken (Pans. II, 34, 3). Der name des Pelops ist im Peloponnes ohne zweifel ursprünglich einheimisch: als Achäer aus Olenos (Autesion bei Schol. P. Ol. 1, 37) fasste man ihn, weil Olenos seinen namen auf das verzehrte und hergestellte gebein bezog, als welches auch der ellbogen statt des schulterblatts genannt wird (Lyc. 155: τον ώλενίτην χόνδρον), andre als Arkader. Aus Lydien leitete man ihn her, weil die Agamemnoniden, welche Kyme grürdeten und beherrschten, an dem über ihrem landesflusse Hermo gelegnen Sipylos die sagen vom Tantalos vorfanden, welche bestimmter ausgebildet waren, als ähnliche vom vater des Peles in der heimath, und sich deshalb statt dieser eindrängten.

## XXIV.

## Emendationsversuche zu Hippolyti philosophumena.

Nachdem bereits Lilius Gyraldus und die Aristoteliker von Coimbra notizen aus des sogenannten Origenes' philosophumena gegeben, Alexander Morus in seinen schriften zur biblischen exegese stellen daraus angeführt, und letzteres in noch viel ausgedehnterem masse Menage in seinen observationen zum Diogenes Laertius nach einem ihm von Montchal, erzbischof von Toulouse, mitgetheilten manuscripte gethan hatte, erschien die erste vollständige veröffentlichung dieses buches nach einer mediceischen bandschrift durch Jakob Gronov im Thesaurus antiquitatum Graecarum Vol. X. p. 257-292. Nicht gerade sehr viel war damit ür die bekanntwerdung und benutzung desselben in weiteren creisen gewonnen; ausserdem ist der text so fehlerhaft, wie erste ublicationen gewöhnlich sind, und die anmerkungen, vornehmlich ür die autorschaft des Origenes streitend, dienen auch eben nicht ur verherrlichung des Gronov'schen namens. Die ausgabe von oh. Christoph Wolf, Hamburg 1706, bis jetzt die einzige handusgabe, aber nicht allzuhäufig mehr vorkommend, ist ohne den 713 oder 1715 ebendaselbst erschienenen noch selteneren nachrag, der eine menge retractationen, die lesarten eines codex l'aurinensis, so wie eine neue collation des Mediceus von Salini und Sancroft bietet, nicht mit sicherheit zu gebrauchen; dau kommt die äussere unansehnlichkeit derselben, eine fülle von ruckfehlern, und bei einer übergrossen notenmasse doch mangel n den wünschenswerthesten nachweisungen wie an philologicher kritik. Die darauf folgende bearbeitung von de la Rue in einer gesammtausgabe des Origenes tom. 1 p. 873-904, welhe das bis dahin vorhandene material nicht mit vollständigkeit usammengeordnet hat, berichtigt zwar eine menge grober feher, zum theil nach Wolfs conjecturen, zum theil nach den, verauthlich von Montfaucon excerpirten varianten zweier römischer odices, eines Barberinus und eines Ottobonianus, in betreff deen aber gleichfalls grössere vollständigkeit der mittheilung zu vünschen wäre; aber auch so kann der text heutigen anfode-

rungen bei weitem nicht genügen, indem der fehlerhaften und unverständlichen stellen noch sehr viele der heilung durch bessere handschriftenvergleichung oder divinatorische kritik entgegensehen; nicht zu gedenken, dass auch diese ausgabe sich den handgebrauche, wie er bei dem jetzigen zustande der wisserschaft für ein solches compendium der geschichte der alten philosophie wünschenswerth ist, allzusehr entzieht. Das buch hat zur zeit seines bekanntwerdens nicht unverdientes interesse er regt, und in betreff seines verfassers schon damals mehrfach erörterungen hervorgerufen, die das negative urtheil, dass Origenes es nicht sein könne, feststellten, wenn auch das positive das sich jetzt für Hippolytus entschieden hat, an den auch school Wolf einmal dachte, sich in verschiedene haltlose muthmassunge über Epiphanius, Aetius, Didymus, Irenäus verlor. Seit der set ist für das buch nichts geschehen, ausser dass in neueren ge schichten der philosophie und bezüglichen monographieen geb gentlich den citaten eine und die andere conjectur über fallete lesarten beigefügt ward. Sollte die ausgabe des Origenes von Lommatzsch einiges gebessert haben, so fehlt mir doch zu eine urtheile darüber die ansicht dieses theiles derselben. Schon w vierzehn bis funfzehn jahren einmal mit einer kritischen behand lung dieses buches für meinen privatgebrauch beschäftigt daher für dasselbe interessirt, habe ich ohne unbescheidenbeit ဳ jetzige gelegenheit, wo nach auffindung eines grossen theils αίρέσεων έλεγχοι eine neue kritische ausgabe in aussicht ges ist, benutzen zu dürfen geglaubt, meine damaligen und spät versuche zur herstellung eines berichtigten textes öffentlich zulegen, um, so viel an mir, der sache weitere theilnahme verschaffen, und namentlich unserem vortrefflichen Schneid von welchem ich die bearbeitung dieses buches vorzugsw wünsche und hoffe, mit meinen geringen mitteln, obwohl er ren nicht benöthigt ist, nicht sowohl einen dienst zu erweis als vielmehr nur gelegenheit zu geben, mir einen solchen di berichtigung meiner versuche zu erweisen, und selbst das bes zu finden. Πείρα θην πάντα τελείται: möchte mir von dem, ich versucht habe nicht zu vieles misslungen sein.

Solche stellen, in welchen frühere, so weit sie mir bekingeworden, das richtige bereits gefunden zu haben schienen, wich in der regel nicht berühren, ohne wenigstens meine vorger namhaft gemacht zu haben. Die seitenzahlen eitire ich seider Wolfischen ausgabe, und füge in parenthese die der andbeiden hinzu; die kleinere zahl weist auf die von Gronov die grössere auf die von de la Rue.

Dass in der überschrift πάντιμα wahrscheinlich Άδαμας bedeute, und in dem inhaltsverzeichnisse Πύρρων Άκαδημα

βρων ο καδήμιος herauszulesen sei, ist längst bemerkt Ueber den genitiv Σωχράτου siehe Lobeck paralipp. p. 2; so ausser vielen inschriftlichen beispielen, über welche eckh. corp. inscr. I. p. 73, δια της Αυχομήδου γραμμης in Aristot. categ. f. 49 (richtiger jedoch derselbe in Arist. f. 13 b δια της έλικοειδούς γραμμής), Λαγάρου Damasc. or. in Phot. bibl. c. 242 p. 342 a 1 (jedoch einige zeiter und bei Suid. v. Σουπηριανός Λαγάρους), Φερεκύδου excerpt. p. 554. Diog. Laert. VIII, 2. Porphyr. vit. 2, auch dativ Φερεκύδη id. ib. 1. Diog. Laert. IV, 58. vielleicht auch Αργιμήλου statt Αργιμήδους Anthol. Gr. 2. Γανυμήδου Dioscorid. epigr. 1 beseitigt Meineke delect. anthol. Graec. p. 159. — Die überschriften der einzel-

itel sind überflüssig und unbeglaubigt.

oemium. P. 5 Wolf (257 c. Gronov. 874 b. Ru.) Da bum παραιτείσθαι in dem hier erforderlichen sinne "unlassen, mit stillschweigen übergehen," auch sonst öfters nt, z. b. Porphyr. de abstinent. I, 3. Alexand. Aphrod. . metaphys. Ι, 3 p. 354 Brd., und πιστά καὶ τὰ ἀσύστατα όγματα ἡγητέον hier recht gut bedeuten kann: "auch ihre lersprechenden lehrsätze sind für glaubhaft zu erachten," cht wegen innerer wahrheit, sondern in betreff ihres wirkorhandenseins, so ist in den ersten worten nichts zu än-- Wenn p. 6 (ibid. ibid.) Richter observatt. critt. p. 76 σιωπᾶν in διὰ τὸ σιωπᾶν verwandeln wollte, so steht sprachgebrauch der späteren gräcität zur seite. agt der verfasser p. 7 (259 a. 875 a.), er habe schon inmal die lehrsätze der häretiker besprochen, ohne sie letaillirt aufzuzeichnen, sondern nur im grossen und ganρομερῶς) sie widerlegend, μη ἀνάξιον ήγησάμενοι τὰ ἄρτῶν εἰς φῶς ἄγειν, ὅπως δι αἰνιγμάτων ἡμῶν ἐπθεμένων ντα αύτοῖς αἰσχυνθέντες, μήποτε καὶ τὰ ἄρρητα έξειπόντες έπιδείξωμεν, παύσωνταί τι της άλογίστου γνώμης και άθεαχειρήσεως. Hier ist ἀνάξιον wider den sinn, der sich folgenden worten deutlich ergiebt; Fabricius hat daher Graec. V p. 225 (VII p. 228 Harl.) emendirt av asiov, es gebilligt, de la Rue es aufgenommen, und in den drei aurin. Barberin. und Ottobon. soll auch wirklich so gen stehen. Ich muss bekennen, dass ein so freier gebrauch tikel av bei einem atticisirenden sophisten mich weniger en würde, als bei diesem um stilistische kunst der rede enig bekümmerten polygraphen; vielleicht hat er μη δν schrieben. — Beachtenswerth ist p. 9 (259 a. 875 b.) satze, dass die häretiker ihre geheimnisse τοῖς μυουμέà μεγάλης άξιοπιστίας παραδιδόασι», die bedeutung des ivums, insofern dadurch auch die lesart einer anderen ssichert wird c. 2 p. 46 (267 b. 882 c.), wo von Pythagoras gesagt wird: καταπλαγείς τη των ίερέων (der ägyptischen priester) άξιοπίστω και φαντασιώδει και δυσχερώς έξαγορευομές Denn das άξιόπιστον ist hier wohl das durch den character einer höheren auctorität imponirende, unbedingten glaube heischende wesen, wie das garragiodes die feierlichkeit un grandezza in der äusseren erscheinung. Ueber einen solche sinn von garracía vgl. die interpreten zu Luc. act. apost. 25, 23: garzáleir wird von hieratischer scenerie gebraucht in de Confessio S. Cypriani nach Preller's mittheilung im Philologu I, s. 349 1), und φαντάζεσθαι im sinne eines pomphaften groß thuerischen wesens gehört selbst der classischen sprache an, & Schweighäuser ad Herodot. VII, 10, 5. Koraes zu Heliodor. Acthiop. p. 233: auch unser verfasser sagt am schlusse des buches p. 186 (291 c. 909 c.): τὰ μυστικὰ καὶ ὅσα περιέργως περί άστρα τινές καί μεγέθη έφαντάσθησαν, in beziehung auf den astrologischen und dämonologischen geheimnisskram mancher häretiker. Άξιοπιστία im sinne von auctoritas ist verkannt words von Boissonade bei Theophylact. quaest. phys. p. 6. hist. II, 10 p. 44 b. Vgl. Justin epist. ad Diognet. 8 n rove xerove xel ληρώδεις έχείρων λόγους αποδέχη των αξιοπιστων φιλοσόφων. -P. 10 (259 b. 875 b.) καὶ τότε δοκιμάσαντες δέσμιον είναι τῆς άμαρτίας μυούσι τὸ τέλειον τῶν κακῶν παραδιδόντες, ὅρκοις δή σαντες μήτε έξειπεῖν μήτε τῷ τυχόντι μεταδοῦναι εἰ μὴ ὁμοίως δουλωθείη, οξ μόνου παραδοθέντος οθκέτι δρκος άναγκαΐος. Ich lese vielmehr µoror. Der verfasser sagt, es bedürfe nur der einweihung in die häretischen mysterien, um jeden eidschwur gegen ausplauderung entbehrlich zu finden wegen der scheuslichkeit ihres inhaltes. Dies bestätigen die folgenden worte p. 11: 6 γάρ ύπομείνας μαθείν καὶ παραλαβείν τὰ τέλεια αὐτῶν μυστήρια ίκανῶς αὐτῷ τῷ ἔργφ πρός τε την ίδίαν συνείδησιν καὶ πρὸς τὸ έτέροις μη έξειπεῖν έσται δεδεμένος, εί γαρ έξείποι τινὶ ανθρώπων τὸ τοιούτον ἀνόμημα, ούτε έν ἀνθρώποις λογισθήσεται, ούτε τὸ φως έραν άξιος ήγηθήσεται, εί καὶ άλογα όντα (sogar die vernunftlosen geschöpfe) 2) τοιοῦτον ἀνόμημα οὐκ ἐπιχειρεῖ, καθώς έν τοῖς τόποις γενόμενοι έρουμεν. Ich habe in dieser stelle μαθεῖν geschrieben für das überlieferte παθεῖν, welches aus einen sehr gewöhnlichen schreibfehler herrühren, oder vielleicht auch einem nicht hierhergehörigen nebengedanken seinen ursprung verdanken mag. Denn wenn auch vermuthlich der initiandus allerhand abenteuerliche proceduren an sich vornehmen lassen musste, so kam es dem schriftsteller doch hier nicht darauf an, auf solche hinzudeuten; er hat ihrer auch im vorhergehenden entweder gar nicht oder doch nur sehr umschreibend gedacht; μαθείν kommt ähnlich vor in der angezogenen stelle des Cyprianus von Antichia s. 350, und ist auch an sich nicht zu bezweifeln, da die verba docere und διδάσκειν von der mittheilung geheimer culte gebraucht werden, wie Lobeck Aglaoph. p. 49 sq. nachweist<sup>5</sup>).

Das letzte si habe ich gesetzt für å, wofür andere öze und äze vermuthet haben. — P. 12 (259 c. 876 a.) εἰς μέγαν βυθον διηγήσεως επιβήναι. Etwa εμβήναι, oder αναβήναι? - P. 14 (259 c. 876 b.) μετέγοντες άργιερατείας τε καὶ διδασκαλίας καὶ Φρουροί της έχχλησίας λελογισμέροι ούχ όφθαλμώ ρυστάζομεν ούδε λόγον όρθον σιωπωμεν, άλλ' οὐδὲ πάση ψυγή καὶ σώματι έργαζόμενοι κάμνομεν κτέ. Die dative ὀφθαλμῷ und πάση ψυχη καὶ σώματι scheinen anzuzeigen, dass auch in dem zwischengliede ein solcher zu suchen sei, und dass λόγον ὀρθὸν einen fehler enthalte, und zwar letzteres um so mehr, als nicht einmal die lesart sicher ist, indem sie zwar nach de la Rue im cod. Barberinus stehen soll, jedoch Gronov selbst sie nur für eigene vermuthung giebt, da im cod. Mediceus oo mit folgender abbreviatur gefunden werde, wie denn auch aus cod. Taurin. und Ottobon. λόγου δρους gemeldet wird. Ich habe gedacht, dass hier von der zunge die rede gewesen, und geschrieben werden müsse λόγου ὀργάνφ, wie dieselbe bei Diog. Laert. I, 5 φωνης ὄργασον, bei Pollux II, 4, 25 λόγου πηγή καὶ χορηγός genannt ist. In den unmittelbar sich anschliessenden worten wird bei Gronov und Wolf gelesen: άξια άξίως (15 W. 261 G.) Θεφ τφ ενεργέτη άνταποδιδόναι πειρώμενοι καὶ οὐδὲ οῦτως κατ' άξίαν άνα μειβόμεvoi, bei de la Rue ἀμειβόμενοι, wie in codd. Taurin., Barber., Ottobon. stehen soll: am besten scheint ἀνταμειβόμενοι, was Alexander Morus und Sancroft nicht erfunden, sondern gefunden haben. — P. 15 (261 a. 876 b. c.) où moror allorqua di έλέγγου είς φανερον άγοντες, αλλα καί όσα ή αλήθεια (Christus oder der logos, von dem alle offenbarung des alten sowohl als des neuen testamentes ausgeht), ὑπὸ τῆς τοῦ πατρὸς γάριτος παραλαβούσα άνθρώποις διηκόνησε, ταύτα και διά λόγου σημειούμεσοι καὶ διὰ γραμμάτων έμμάρτυρα σημειούμεσοι άνεπαισχύντως κηρύσσομεν. Der verfasser bezeichnet hier zum unterschiede von seinen polemischen werken mit den worten von alla ah seine auslegungen der heiligen schrift, und theilt dieselben ein in mündliche (homilien) und schriftliche, von welchen letzteren uns eine grosse anzahl theils nur den titeln nach, theils in grösseren oder kleineren bruchstücken unter Hippolytus namen überliefert ist. Nur ist hier der text offenbar verdorben, und es ist zu bedauern, dass aus keinem codex eine variante ihm zur hülfe gebracht wird. Die beiden worte έμμάρτυρα σημειούμενοι, wie Richter p. 77 wollte, zu streichen, ist eine unannehmbare radicalcur, Al. Morus corrigirte έμμαρτυρησάμενοι, was auch Wolf gefiel, nur dass er lieber noch έκμαρτυρησάμενοι lesen mochte; doch steht beiden der nicht hierhergehörige aoristus entgegen. Wenn man aber mit Sancroft έμμάρτυρα ποιούμενοι liest, so muss man σημειούμενοι auf ungewöhnliche weise von der mündlichen erklärung verstehen, und den ausdruck etwa daraus ableiten, dass die vorträge wahrscheinlich nachgeschrieben wurden. Vielleicht aber

empfiehlt sich jedoch noch besser eine andere auskunft, nämlich die, dass man έμμάρτυρα als eine dittographie ansieht, durch welche hat angezeigt werden sollen, wie an der einen stelle da irrthümlich zweimal geschriebene σημειούμενοι zu lezen sei, ud welche an unrechter stelle in den text gerathen ist. Das a an ende ist höchst wahrscheinlich erst später hinzugekommen, inden der schreiber ursprünglich nur den abweichenden stamm über die zeile oder an den rand setzte, die participialendung als sich von selbst aus dem texte ergebend wegliess. Dies zugegeben, werden wir das dittographische wort nicht auf das zweite σημειού μετοι beziehen, welches zu διὰ γραμμάτων ja recht eigentlich passt, sondern auf das erste, und dafür έμμαςτυρούμενοι oder da sμ und επι leicht verwechselt wurden έπιμαρτυρούμετοι lesen. Zwar ist das medium μαρτυρείσθαι zweifelhaft, und in neueren ausgaben meistens verdrängt durch μαρτύρεσθαι, das dem doch einen etwas anderen sinn als μαρτυρεῖτ hat, wofür jenes zu nehmen sein würde; aber der umstand, dass es sich an vieles stellen als variante findet (s. Poppo ad Thucyd. VIII, 53), möchte doch zur hinweisung dienen, dass wenigstens die spätere gräcität, die ohnehin eine neigung zu dieser verbalform hatte (vgl. Bernhardy wissensch. syntax s. 347), und φιλοσοφείσθαι und άστρονομεϊσθαι für φιλοσοφείν und άστρονομείν zu sagen sich nicht scheute (s. zu c. 24), auch wohl μαρτυρείσθαι für μαρτυρεί sich erlauben konnte, was denn auch bei Lucian. tyrannicid. 22 als besser beglaubigte, de sacrific. 10 als einzige lesart in der ausgabe von Jacobitz sich findet. - P. 17 (281 a. b. 876 c.-877 a.). Der verfasser verheisst von den häretikern nachzeweisen, ότι μηθεν έξ άγίων γραφών λαβόντες ταῦτα έπεγείρησας, η τινος άγίου διαδοχήν φύλαξαντες έπὶ ταῦτα ῶρμησαν, άλλ' ἐστίν αὐτοῖς τὰ δοξαζόμενα ἀρχην μέν έκ της Ελλήνων σοφίας λαβόντα, έκ δογμάτων φιλοσοφουμένων καὶ μυστηρίων έπικεχειρημένων καὶ άστρολόγων φεμβομένων. Gronov giebt άρχην μέν nur als seine correctur und behauptet im Mediceus ἄρχωμεν gefunden zu haben, woran Wolf jedoch wegen Sancroft's und Salvini's stillschweigen zweifeln zu dürfen meint; ich selbst dagegen möchte vielmehr zweifeln, ob ἀρχὴν μέν, wie nach Wolf auch de la Rue edirt hat, wirklich auch als lesart aus codd. Barberin. und Ottobon. richtig angegeben ist. Fehlerhaft ist es ohnehin, da das µêr ganz beziehungslos dasteht. Nach meiner meinung hat es kein bedenken, dass man dafür ἀφορμὴν lesen müsse. Ueber ἀφορμὴν δοῦναι und λαβείν giebt es unzählige beispiele ausser denen bei Valckenaer de Aristobulo p. 65; so sagt auch unser verf. selbst im epilog dieses buches p. 185 (291 c. 909 b.): τάς μέν ονν των καθ' Ελληνας φιλοσόφων επικεγειρηκότων δάξας ίκανως έκτεθείσθαι νομίζω, παρ' ών τας άφορμας λαβόντες οἱ αίρετικοὶ τὰ μετ' οὐ πολύ ὁηθησόμενα ἐπεχείρησαν. Und sogleich weiter δοπεί δε πρότερον εκθεμένους τὰ μυστικά καὶ όσα περιέργως (186) mei

άστρα τινες καὶ μεγέθη έφαντάσθησαν είπεῖν. καὶ γάρ έξ αὐτών λαβόντες άφορμας τερατολογείν νομίζονται πολλοίς. Für έπικεγειonuésor bleibt auch noch eine erklärung oder emendation zu finden; denn dass έπιχειρείν zu den lieblingsausdrücken des verf. gehört, konnte die corruption sogar befördern; Salvini anoxeπρυμμένων, doch lässt sich auch anderes vermuthen. - P. 19 (261 b. 877 a.). Der verf. sagt, er wolle, nachdem er eine darstellung der lehrsätze der hellenischen philosophen vorangeschickt, nachweisen, dass dieselben älter und in religiöser beziehung würdevoller seien, als die der häretiker; dann aber wolle οτ συμβαλείν έκαστην αίρεσιν έκαστος, ώς τούτοις τοίς έπιγειρήμασιν έπιλαβόμενος ό πρωτοστατήσας της αίρέσεως έπλεονέκτησε λαβόμενος τας άρχας έκ τούτων έπι τα γείρονα όρμηθείς δόγμα συνεστήσατο. Ich würde hier aus stilistischen und grammatischen gründen vorziehen ἐπιβαλόμενος. Der ausdruck λαβόμενος τὰς  $\hat{\alpha}_{OY}\hat{\alpha}_{S}$  mag Richter p. 77 mit bestimmt haben, in der vorher behandelten stelle ἀρχὰς μέν zu conjiciren, doch ist er, genau angesehen, wohl nicht von der art, um von ihm aus gegen unsere vermuthung ἀφορμήν einspruch zu erheben. Uebrigens halte ich πρωτοστατήσας bei Gronov und Wolf aus cod. Medic. für richtiger als πρωτοστάτης bei de la Rue aus codd. Barb. und Ottob., auch bald nachher steht in ganz ähnlichem zusammenhange πρωτυστατήσαντες. — P. 20 (261 c. 877 b.) κλεψίλογοι für κλεψιλόγοι, und παραστήσομεν nach Wolfs emendation für προστήσομεν.

Cap. I. Thales. P. 23 (261 d. 878 a.). Thales sagte, anfang des alls und ende sei wasser; έχ γὰρ αὐτοῦ τὰ πάττα συνίστασθαι πηγνυμένου και πάλιν διανιεμένου, επιφέρεσθαί τε αὐτῷ τὰ πάντα. ἀφ' ού καὶ σεισμούς καὶ πνευμάτων στροφάς καὶ ά έρων κινήσεις και τα πάντα φύεσθαί τε και δείν τη του πρώτου άργηγοῦ τῆς γενέσεως αὐτῶν φύσει συμφερόμενα. Ich habe nach κινήσεις, zn welchem, wie zu σεισμούς und στροφάς, man γίνεσθαι hinzusudenkeu hat, wofern es nicht wirklich ausgefallen ist, eine stärkere interpunction gesetzt, weil die folgenden infinitive (für queoda möchte ein synonymon von ģείν, etwa φέρεσθαι willkommen sein) nicht zum vorhergehenden passen. Ausserdem ist mir ἀέρων κινήσεις verdächtig, nicht allein weil der ausdruck kaum etwas anderes besagt, als das schon dagewesene πνευμάτων στροφάς, sondern weil auch der pluralis von ἀήρ hier nicht zu gebrauchen ist. Zwar ist derselbe nicht unerhört, und wird nicht etwa bloss scherzweise gebraucht, wie wenn Platon Phaed. p. 98 c. den Anaxagoras verspottet, εφ μεν εφ ούδεν χρώμενον, ούδε τικας αίτίας έπαιτιώμετον είς το διακοσμείν τα πράγματα, άέρας δε καί αίθέρας καὶ ὖδατα αίτιώμετον καὶ άλλα πολλά άτοπα und d. καὶ αθ περί του διαλέγεσθαι ύμιν έτέρας τοιαύτας αίτίας λέγοι, φωνάς τε καὶ ἀέρας καὶ ἀκοὰς καὶ ἄλλα μυρία τοιαῦτα αἰτιώμενος, sondern in gewöhnlicher ernster rede, wie z. b. Democrit. ap. Clement. Alex. strom. I, 15, 69 p. 357 Potter. έγω δε των κατ

έμεωυτόν ανθρώπων γην πλείστην έπεπλανησάμην ίστορέων τα μήκιστα καὶ ἀέρας τε καὶ γέας πλείστας είδον κτέ. Von Hippokrates führt ein bekanntes buch den titel περί αξρων ύδανων τόπων wenn auch nach einer jüngeren namengebung, doch wenigstem schon zu Galen's zeiten so genannt 4). Unter ähnlichem titel schrieb ein oder mehrere werke 5) der arzt Autyllus; denn von ihm giebt Johann Stobäus ein fragment περὶ τῆς καθ' ἡμέρω διαφοράς των άέρων florileg. Cl, 15 desgleichen περί τόπων καί των έν αὐτοῖς ἀέρων CI, 18 und περί τῆς κατὰ μῆνα των ἀέρων διαφοράς CI, 30, und nicht allein in den überschriften, sonden auch im texte selbst gebrauchte er das wort, z. b. είσὶ κατὰ θυρμότητα καὶ ψύξιν διαφοραὶ τῶν ἀέρων ibid. CI, 16. ἔστι δε καὶ κατά παγύτητα και λεπτότητα διαφορά των άέρων ibid. και παρά φως και σκότος διαφορά των άέρων ibid. άέρων διαφοραί πλείους .αί μέν γάρ παρά τὰς ώρας τὰς έτησίους, αί δὲ παρὰ τὰς μηνιαίους παραλλαγάς, αἱ δὲ παρὰ τὰς μεταβολάς τὰς ἡμερησίους τε καὶ νυκτερινάς, αί δε παρά παγύτητα καὶ λεπτότητα, αί δε παρά κίνησιν καὶ στάσιν, αί δε παρά κίνησιν 6) και επιμιξίαν γεωδών αναθυμιάσεων. τάροφωνώ νήτι ισνεμάνου διαφοραί δυγάμεναι την άναφοράτ έπὶ τὰς έγκειμένας 7) λαμβάνειν. Strab. XV, 1, 38 p. 703 καίπερ καὶ ἀέρων όντων λεπτών οίς οὐδεν εποχείται πτηνόν. II, 1, 2 p. 68 τὰ τῆς Ἰνδικῆς ἄκρα τὰ μεσημβρινώτατα ὁμολογοῦσι πολλοί τοῖς κατά Μερόην άνταίρειν τόποις, ἀπό τε τῶν ἀέρων καὶ των ούρανίων τεχμαιρόμενοι. IV, 5, 2 p. 323 von Britannien έπομβροι δ' είσιν οι άέρες μαλλον η νιφετώδεις. Galen. ap. loh. Stob. floril. CI, 14 έν έκάστου δε τούτων γένει καὶ πρὸς άλλήλούς έχειν μικροτέραν διαφοράν παρά τε τὰς τῶν γωρίων θέσεις καὶ τὰς τῶν ἀέρων ίδιότητας καὶ τὰς τῶν διαιτημάτων ἀγωγάς. Athenaeus ap. Oribas. collect. medic. I, 2 p. 10 ed. Bussemaker. et Daremberg: διαφέρουσι δὲ ἀλλήλων (οἱ πυροί) τῷ μᾶλλον καὶ ήσσον θερμαίτειν τε καὶ ύγραίνειν παρά τὰ γένη καὶ παρὰ τοὺς τύπους έν οίς φύονται καὶ παρά τὰς καταστάσεις τῶν ώρῶν καὶ των άέρων καὶ παρά τὸν χρόνον. p. 13 sq. παρά δὲ τοὺς άέρας, όταν κατά τούς προσήκοντας καιρούς εύδίεινοι γένωνται καὶ εψήλιοι καὶ εὐήνεμοι, ἡ τοὐναντίον ἐπινεφεῖς καὶ δυσήλιοι, πολλάκις δὲ ψεκάδας φέροντες ήδη θερμής της ώρας ούσης και πρός τελείωσιν τῶν πυρῶν ὄντων. Geoponn. V, 17, 7 καὶ ἡ ἄμπελος αὐτὴ σφόδρα μέγεθος έχει καὶ οὐ ταχέως γηρᾶ οὕτε ὑπὸ τοῦ περιέχοντος βλάπτεται, ποικίλους δε άέρας υπομένει. ΙΧ, 5, 3 δει τοίνυν, ώς πολλαχοῦ προειρήκαμεν, πάντη ίσον είναι τὸ φυτώριον τη φυτενθησομένη γη, ού ποιότητι μόνον καί σχήματι, άλλα καί άξρων καταστάσει, ίνα μη ξενίζηται το μέλλον έν αθτη κατατίθεσθαι φυτόν. Gemin. elem. astronom. 14 φανερον ότι οὐ φυσικώς αί τῶν ἄστρων έπιτολαί και δύσεις τα περί τον άέρα πάθη απογεννώσιν, άλλα καθ' έκαστον ορίζοντα διάφοροι παρατηρήσεις γεγόνασι καὶ τών άέρων μεταβολαί. Aristid. Quintilian. de musica III p. 132 καί άέρων συμμετρίαι, ούτε είς απειρον προβαίνουσαι ούτε άθρόως έπί

το δυαντίου, δι' έλαγίστων δε έπιδόσεων τας μεταστάσεις ποιούμεναι, εύκρασίας μεν έν τῷ παντί, φυτοῖς δε εὐετηρίαν, ζωοῖς δε ὑγίειαν παρεγόμεται. Die angeführten stellen mögen genügen, und es lässt sich aus ihnen abnehmen, dass, wenn  $\dot{\alpha}\dot{\eta}\rho$  die luft schlechthin als unterschiedloses ganzes, als eins der elemente, bedeutet. der pluralis dagegen die klimatischen und, im modernen sinne des wortes, meteorologischen verschiedenheiten der atmosphärischen luft, namentlich insofern dieselben für gesundheitspflege und vegetation wichtig sind, zu bezeichnen gewählt wird 8). In der platonischen stelle dagegen heissen αέρες, αίθέρες, ὕδατα, φωναί, ἀκοαί, "dinge wie luft, aether, wasser, stimme, gehör;" gleichwie Theaet. p. 169 b. of Hoanlees ve nat Onoses "männer wie Herakles und Theseus." Dass in letzterer weise acom xiνήσεις an unserer stelle nicht gesagt sein kann, bedarf keines wortes; aber auch im ersteren würde es, wie bemerkt, kaum etwas anderes bedeuten, als das schon dagewesene πνευμάτων στροφάς: auch würde witterungswechsel durch άξρων μεταβολάς auszudrücken gewesen sein. Wohl aber würde, nachdem die einwirkung der beweglichen natur des wassers auf den erdboden und auf die atmosphäre hervorgehoben worden, die erwähnung des einflusses auf die höheren regionen des feuerartigen himmels oder aethers erst den gedanken von der allgemeinen wirksamkeit des thaletischen grundelementes vollenden; vgl. Heraclid. allegor. Homer. 22 p. 75 ed. Schow. Plutarch. plac. phil. I, 3 (Euseb. praep. euang. XIV, 14, 1. Ioh. Stob. eclog. I, p. 292). ich vermuthe daher, dass statt άέρων von dem verfasser άστέowr geschrieben worden sei. Zwar kommt bald darauf in diesem capitel noch περί τον των άστρων λόγον και την ζήτησιν άσχοληθείς vor, aber dem sinne nach nicht von der physischen theorie des Thales, sondern von seiner beschäftigung mit der astronomie; und in betreff der form ist es, abgesehen von der unsicheren lesart vieler stellen, theils an sich nichts ungewöhnliches beiderlei formen ohne merklichen unterschied neben einander zu finden (z. b. Gemin. 14 ὁ ἀστὴρ οὖτος τῆς αὐτῆς οὐσίας κεκοινώνηκε πασι τοῖς άστροις), theils ist auch ein gewisser unterschied, wie zwischen stern und gestirn, stella und sidus, schon von alten grammatikern, Ammonius, Suidas, Etymolog. magn. und mehreren scholiasten angegeben worden, mit philologischen definitionen etwas variirend, s. Valckenaer ad Ammon. p. 155. Balfour und Bake ad Cleomed, p. 2989). Dass die synonymik beider wörter sich auch auf unseren fall anwenden lasse, leuchtet vielleicht ein; und am ende läge auch nicht so viel daran, hier beide male aorgor zu schreiben, wie ja auch c. 2 p. 27 (263 b. 879 a.) των έπτα αστέρων πρώτος την κίνησιν είς δυθμόν καί μέλος ήγαγεν die lesart des cod. Mediceus sein soll, obwohl Gronov ἄστρων hat, wie auch aus den drei anderen codd. angeführt wird, und p. 29 (263 c. 879 a.) δυνατώς περί άστρων καί φυσεως φιλοσοφήσωσι ohne variante stebt. — Am schlusse des æpitels p. 24 sq. (263 a. 878 a.) wird gelesen: ἀποβλέπων πρές τον ούρανον και τα άνω επιμελώς κατανοείν λέγων είς φρέαρ είκ πεσεν, ον έγγελωσά τις θεραπαινίς, Θράττα τουνομα, έφη, τὰ (25) êr ούρανο προθυμούμενος ίδειτ τα έν ποσίν οίκ older. Für h hat bereits Wolf das grammatisch richtigere o vermuthet: me würde ő t' noch mehr zusagen. Das older in elder zu verwadeln, rieth Richter p. 78, vielleicht denkend an Diog. Laert. 1, \$4 σύ γάρ, ω Θαλή, τὰ ἐν ποσίν οὐ δυνάμενος ίδεῖν, τὰ ἐπὶ τοῦ οἰρανοῦ οἴει γνώσεσθαι; wonach man auch weiter noch εἶδες ver muthen könnte. Doch passt der aorist nicht sonderlich, und da unser verfasser offenbar die stelle Plat. Theaetet. p. 174 a. in auge hatte, so werden wir hier nicht sowohl older in elder, als vielmehr umgekehrt idsir in eidsrat zu verwandeln haben; worte καὶ Θαλην ἀστρονομούντα, ὁ Θεόδωρε, καὶ ἄνω βλέποντα, πεσόνε είς φρέαρ, Θράττά τις έπιμελης καί γαρίεσσα θεραπαινίς άποσκώ ψαι λέγεται, ώς τὰ μεν έν οὐρανῷ προθυμοῖτο είδέναι, τὰ δ' έμπροσθεν αύτοῦ καὶ παρά πόδας λανθάνοι αύτόν. Die art, wie Serenus bei loh. Stob. florileg. LXXX, 5 dieselbe anekdote erzählt, liegt etwas weiter ab; und der versuch Heumann's parerg. critt. p. 111 und Richter's p. 78 von dort her Θράττα ούσα für Θράττα τούνομα zu substituiren, ist mit recht von Wolf abgewiesen worden, vgl. auch schol. Clark. in Plat. Lach. p. 187 b. -

Cap. II. Pythagoras. P. 26 (263 b. 878 b.) Πολυκράτην τὸν Σάμιον τύραννον. Vielleicht Σαμίων. Ferner καὶ αὐτὸς δὲ περί φυσικών ζητήσας έμιξεν (879) αστρονομίαν και γεωμετρίαν και μονσικήν. Mit recht vermisste Wolf hier die arithmetik, welche nicht unter der geometrie mit verstanden werden kann; am angemessensten wird man καὶ ἀριθμητικήν hinter καὶ μουσικήν eisschalten; denn wie mit der geometrie die astronomie, so paart sich in gleichem verhältnisse die musik mit der arithmetik; s. Nicomach. instit. arithm. I, 3, p. 69 ed. Ast. lamblich. de scient. math. p. 197 in Villoison Anecd. Graec. t. II. in Nicom. Arithm. p. 8 ed. Tennul. Boeth. arithm. I, 1 Procl. in Euclid. elem. I comment. I, p. 11 und das quadrivium würde hier in gerade ungekehrter reihe erscheinen als gewöhnlich, z. b. bei Nicom. l. L lambl. U. U. auch de scient. math. p. 192. in Nicom. p. 176. Proc. l. l. Boeth. l. l. Theologumen. arithm. 4 p. 17 ed. Ast. (αί του σεσσάρων έπιστημῶν έμφάσεις, άριθμητικῆς μέν έν μον**άδι, μονσι**κῆς δε εν δυάδι, γεωμετρίας δε εν τριάδι, σφαιρικῆς δε εν **τετράδι,** καθώς έν τῷ δηλουμένω περί θεῶν συγγράμματι ὁ Πυθαγόρας οντως διορίζεται. τέσσαρες μεν καὶ σοφίας επιβάθραι, άριθμητική, μουσική, γεωμετρία, σφαιρική, α', β', γ', δ', τεταγμέναι). Ugutie bei Du Cange glossar. med. et inf. latinit. v. quadrivium ("arithmetica, musica, geometria, astronomia quadam similitudine dicustur quadrivium, quasi quadruplex via ad sapientiam"), in dem buche des Michael über die vier mathematischen wissenschaften, u. s. 10).

d dann ist auch unmittelbar nachfolgend von beiden disciplinen rede, indem gesagt wird: xai ovros (etwa obros?) norada · (27) είναι απεφήνατο τον θεόν, αριθμού δε φύσιν περιέργως ταμαθών μελφδείν έφη τον κόσμον καὶ άρμονία συγκείσθαι, . των έπτα αστέρων πρώτος την (28) κίνησιν είς ρυθμόν καί og ηγαγεν. Die worte bedürfen aber selbst einer kleinen hülfe. rar scheint der paraphrast des cod. Mediceus den dativ άρμοzu rechtfertigen durch die umschreibung καὶ την τῶν πλανην χίνησιν ουθμώ και μέλει συγκείσθαι έδείκνυεν, die eben nicht r verständig lautet; doch ist kaum ein bedenken, zai zað' 10γία ν zu lesen, mit rücksicht auf Diog. Laert. VIII, 33. st. Empir. Pyrrhon. hypotyp. III, 155. advers. dogmat. I, 95. 283. adv. mathemat. VI, 30. 37 u. a.; und wenn nicht gert sein soll, dass Pythagoras die bewegung der planeten in sik gesetzt, sondern dass er sie auf musik zurückgeführt ve, so wird auch ηγαγεν in ἀνήγαγεν zu verstärken sein. ---30 sq. (263 c. 879 b) ἐφήψατο δὲ καὶ μαγικῆς, ώς φασι, καὶ σιογονικήν αὐτὸς έξεῦρεν, ἀριθμούς τινας καὶ μέτρα (31) ὑποιενος, λέγων την άρχην της άριθμητικής φιλοσοφίας κατά σύντιν περιέγειν τόνδε τὸν τρόπον. Aus cod. Barberinus wird συιγνωμονικήν angeführt, und ich glaube, dass dies die wahre Zwar erhellt aus den folgenden worten, dass die zsiognomonik hier nicht in demjenigen sinne verstanden sein an, in welchem dem Pythagoras in beziehung auf die novizen nes bundes ein φυσιογνωμονείν beigelegt wird bei Gell. N. A. 9. Porphyr. vit. Pyth. 13. lamblich. vit. Pyth. 17, 71. 74. . in dem gewöhnlichen sinne, den Gellius so ausdrückt: "monaturasque hominum coniectatione quadam de oris et vultus enio deque totius corporis filo atque habitu sciscitari;" oder intid. Quintil. music. III. p. 127 μορφής ύποπειμένης συνοραται g: denn wenn bei einer solchen physiognomonik eine reduction 'zahlenverhältnisse als möglich gedacht werden kann, so ist sh davon in den genannten stellen auch nicht die geringste leutung enthalten. Vielmehr könnte die erwähnung der zahlen unserer stelle und die weitere ausführung im folgenden, s. b. der verf. in beziehung auf die heilige tetraktys den vers γαν αενάου φύσιος δίζωμα τ' έχουσαν anführt, oder von den r zahlen die rede int, ών έπιπλοκαί και μίξεις πρός γένεσιν ήσεως γίνονται κατά φύσιν τὸν γόνιμον ἀριθμὸν ἀποτελούσαι, r den sieben, έξ ών ή των γινομένων γένεσις γίνεται, soger iges vorurtheil für die lesart φυσιογονικήν erwecken, zumal un man sich erinnert an das was Plutarch negi tig in Tiφ ψυγογονίας und andere über dasselbe thema geschrieben en. Aber möchte man sich freilich auch wohl noch eine quyoria gefallen lassen, und Gronov die freude gönnen, mit sem worte den griechischen sprachschatz zu bereichern; eine stoyortzą ist denn doch ein widersinniges dinges dinges dinges. aaturerzeugungskunst oder naturerzeugungswissenschaft, davon mag ein junger der modernen philosophie vielleicht in größster überschwenglichkeit geträumt haben; das alterthum, auch in seinen sublimsten und abstrusesten speculationen, kennt solche anmassus nicht. Aus der ψυγογονία ist, obwohl das adjectivum ψυγογονκός angeführt wird, keine ψυχογονική, aus der θεογονία und + ρωογονία, obwohl sich viele mit der lehre von der abstammung der götter und hernen abgaben, keine θεογονική oder ήρωογονικί geworden; es hätte ja auch ein ψυχογόνος, θεογόνος, ήρωογόνος dazu gehört. Was aber soll denn hier nun die φυσιογρωμονική sein? Ich denke, eine naturberechnungskunst, eine theorie, de erscheinungen und gesetze der natur auf numerische combinatienen zurückzuführen. Eine solche ist den Pythagoreern nicht abzusprechen, und es bleibt nur der ausdruck selbst zu erklären. Wie in der mathematik der alten überhaupt, so lassen sich vor nehmlich in ihrer arithmetik zwei richtungen unterscheiden, welche ich die philosophische und die theorematische nennen möchte, und die sich etwa wie platonismus und aristotelismus zu einader verhalten, ohne dass jedoch ein historischer zusammenbar mit diesen systemen mehr als bloss wahrscheinlich wäre. terer richtung wird dieselbe vertreten u. a. durch Euklides in den betreffenden büchern der elemente, Apollonius in dem bruckstücke aus dem 2ten buche der συναγωγή des Pappus, und durch Diophantus; in ersterer vornehmlich durch die isagogischen schriften des Theon von Smyrna und des Nikomachus von Gerass, und die an letzteren sich anschliessende übersetzung des Boëthius und den Commentar des lamblichus sammt demjenigen was in 7ten buche des Martianus Capella und bei den neuplatonischen commentatoren des Platon und Aristoteles über diesen gegenstand Diese richtung, welche die zahlenlehre besonders im hinblick auf den gebrauch, welcher in der pythagoreischen und platonischen philosophie davon gemacht wurde, behandelte, und daher das verhältniss der einheit zur vielheit, des ungeraden zun geraden, die entstehung derjenigen zahlen, welche den musicalischen intervallen, sowie derjenigen, welche den geometrischen und stereometrischen figuren entsprechen, zum hauptgegenstante hatte, bildete in der zuletzt erwähnten beziehung mit grossen interesse die lehre von den flächen und körperzahlen (ininebo καὶ στερεοὶ ἄριθμοι) aus, die auch mit gemeinschaftlichem namen polygonalzahlen oder figurirte zahlen genannt werden, und isdem man sich zur erzeugung dieser zahlen anstatt der multiplication (πολλαπλασιασμός) der addition (πρόσθεσις) oder zusammensetzung (σύνθεσις) bediente, spielten die gnomonen eine seht wichtige rolle. Ueber diese polygonalzahlen handeln Theor Smyrn. arithm. c. 18 sqq. (theilweise auch schon in früheren capiteln). Nicomach. arithmet. II, 6-20. lamblich. in Nicom. arithm. p. 80-138 ed. Tennul. Boëth. arithm. II, 4-30; in elgenthümlicher weise Diophant in der schrift περὶ πολυγώνων άριθμών. Vgl. Nesselmann geschichte der algebra I, s. 201-242 und 462-476. Wenn die seite eines quadrates um ihr eigenes mass verlängert, auf dieser doppelt langen seite wieder ein quadrat errichtet wird, und die übrigen seiten des ersten quadrates verlängert werden, bis sie die des zweiten treffen, so zeigt sich, dass das zweite quadrat vier solcher quadrate wie das erste umfasst, indem sich drei davon in form eines winkelmasses oder γνώμων um das erste legen, so dass das erste quadrat zusammen mit diesem gnomon die fläche des zweiten bildet. Verlängert man nun die seite wieder um das erste mass, so dass sie nun die dreifache länge hat, und verfährt dann weiter, wie oben, so entstehen neun solcher quadrate, wie das erste war, von denen sich fünf wieder in form des winkelmasses oder gnomon um das zweite quadrat legen, so dass das zweite quadrat zusammen mit diesem gnomon die fläche des dritten aus jenen neun bestehenden bildet u. s. w. 11). Dasselbe lässt sich auch durch puncte darstellen, indem drei in form eines winkelmasses gleichweit von einander stehende puncte so um einen gegebenen gestellt werden, dass dadurch die form eines quadrates entsteht, um welches sich dann in denselben entfernungen wieder fünf puncte stellen lassen, die dann zusammen mit jenem ein quadrat bilden, dessen seite durch drei puncte hezeichnet ist, u. s. w. a, bbb, cccc u. s. w. Diese punctirmethode ist, da sie die einbeiten bestimmter hervortreten lässt, diejenige, welche den darstellungen der arithmetiker zu grunde liegt, z. b. Theon arithm. 19. 26. 27. Boëth. arithm. II, 7. 10. 13. 16. Statt des punctes wird auch ein a gesetzt, Theon. arithm. 19. Simplic. in Arist. phys. III. fol. 105 b. Und so finden wir denn nun auch den gnomon sowohl in geometrischer (Aristot. categ. 11, 4.) als in arithmetischer hinsicht (Aristot. phys. ausc. III, 4, 3.) als das mittel aus einem quadrate ein grösseres zu erzeugen; und, wenn wir die geometrische seite nicht weiter berücksichtigen, die erklärung, gnomonen hiessen hei den Pythagoreern oder bei den arithmetikern die ungeraden zahlen, weil sie zu quadraten hinzugefügt, dieselbe figur geben; so bei den alten commentatoren zu Aristot. phys. III, 4, 3. Simplicius fol. 105a γνώμονας δε έκάλουν τους περιττούς οι Πυθαγόρειοι, διότι προςτιθέμετοι τοῖς τετραγώτοις τὸ αὐτὸ σγημα διαφυλάττουσιτ, und 105 b, nachdem von den geometrischen geredet worden, γεώμοτες ούν καὶ οἱ περιττοὶ ἄριθμοι λέγονται, ὅτι προστιθέμενοι τοὶς ήδη ούσι τετραγώνοις ποιούσιν αεί το τετραγωνον. Joh. Philoponus fol. K 7 a καὶ οἱ ἀριθμητικοὶ δε γεώμονας καλοῦσι πάντας τοὺς περιττοὺς ἀριθμοὺς, οἰον α΄ γ΄ ε΄ ζ δ΄ ια΄ ιγ΄ καὶ τοῦτο ἐπ΄ ἄπειρον. εί γαρ αρξάμενος συνθης τον α΄ τρίτη μονάδι (richtiger τῷ α τρείς μοράδας), ποιείς τετράγωνον αριθμον τον τέταρτος γωνος δε ή μονάς, απαξ γαο ή μία μία. είτα πάλω

συνθείς τον ε΄ ποιείς τον θ΄ πάλιν τετράγανον, και τούτφ τος ζ ποιείς τον ις', και τούτφ τον θ' ποιείς τον κε', και τούτφ τον κ ποιείς τον λς'. και ούτως έπ' απειρον τους έφεξης περιττους τος γενομένοις συντιθείς τὸ αὐτὸ είδος φυλάττεις τῶν τετραγώνα. Themistius fol. 32 a δια τούτο γνώμονας καλούσιν οι άριθμητικί τοὺς περιττούς, ὅτι φυλάττουσι τὸ είδος τοῦ τετραγώνου. Υπ. Tennul. ad lambl. in Nicom. arithm. p. 169 sq. Boeckh Philelaos s. 143. Wenn also, um nach unserer art mathematisch a reden, n die zahl ist, zu deren quadrat ein gnomon hinzugefügt werden soll, so wird derselbe sein 2n + 1 zufolge der forme  $(n + 1)^2 = n^2 + 2n + 1$ , oder in der reihe der ungerste zahlen wird diejenige der jedesmal hinzuzufügende gnomon sein, welche um eine stelle weiter steht, als die wurzel des gegebenen quadrates einheiten hat, also  $0 + 1 = 1^2$ ,  $1^2 + 3 = 2^2$ ,  $2^2 + 5 = 3^2$ ,  $3^2 + 7 = 4^2$ ,  $4^2 + 9 = 5^2$  u. s. w. Also die alten arithmetiker konnten auch trigonalzahlen, pentagonalzahlen, hexagonalzahlen u. s. w., die davon ausgehen, dass 👛 einheit oder der punct δυνάμει alle möglichen figuren enthält (Iamblich. in Nicom. p. 12.), you 2 ab alle puncte und die ihmen entsprechenden zablen um die einheit fortschreitend als linie gedacht werden können (γραμμικοί ἀριθμαί), von 3 ab aber fläcken zu bilden vermögen, von denen zunächst nur die regelmässiges, gleichseitigen und gleichwinkligen in betracht kommen, und zwaso, dass wenn die seite (πλευρά) durch 2 bestimmt ist, 3 daze der τρίγωνος άριθμός, 4 der τετράγωνος, 5 der πεντάγωνος ist u. s. w. Der gnomon erhält alsdann die allgemeinere function, die zahl der einheiten auszudrücken, welche zu einer vorhandenen polygonalzahl hinzugefügt werden müssen, um die nächstfolgende derselben gattung zu erhalten. So z. b. ist 3 die trigonalzahl von 2, 6 aber die von 3, so ist 3 der trigonalgnomen von 3, denn 3 + 3 = 6; ist 10 die trigonalzahl von 4, \* ist 4 der trigonalgnomon von 4, denn 6+4=10. Oder ist 5 die pentagonalzahl von 2, so ist ihr gnomon 4, denn 1 + 4 = 5; ist 12 die pentagonalzahl von 3, so ist der gnomon dazu 7, denn 5 + 7 = 12. Auch diese gnomonen bilden, wie leicht er hellt, reihen in arithmetischer d. h. durch addition fortschreiter der progression. Daher sagt Theon Smyrn. arithm. 23. nares δε οί έφεξης άριθμοί άπογεννώντες τριγώνους η τετραγώ**νους η** πολυγώνους γνώμονες καλούνται. lamblich. in Nicomach. arithm p. 82 sq. είρηται δε γνώμων ο αύξητικος εκάστου είδους των # λυγώνων κατά πρόσθεσιν το αυτό είδος διαφυλάττων. Vgl. Newselmann s. 203. Ast ad Nicom. arithm. II, 11. p. 285 sq. <sup>12</sup>). Die progression dieser gnomonen, nach welchen die dadurch eststandenen zahlen auch γνωμονικοί αριθμοί genannt werden, Thees arithm. 23, ist so beschaffen, dass sie immer um eine zahl wachsen, die um 2 einheiten kleiner ist als die zahl der seiten der betreffenden figur; oder wenn die differenz der gnomonen ist, fins

die anzahl der seiten ausdrückt, ist d = 5 - 2. Theon arithm. 20. 27. Nicom. ar. II, 11. lambl. in Nic. p. 88. Diophant. sum. mult. 8.). Dies gesetz mathematisch zu begründen und eine methode aufzustellen, wonach zu einer gegebenen grundzahl (πλευρά) eine verlangte polygonalzahl gefunden wird, ist der gegenstand des buches von Diophant über diese zahlen. Es wachsen also die gnomonen der trigonalsablen um 1, die der quadratsahlen um 2, der pentagonalzahlen um 3 u. s. w., und es gehen die gnomonen 1, 2, 3, 4, 5 u. s. w. Die trigonalzahlen 1, 3, 6, 10, 15 u. s. w., die gnomonen 1, 3, 5, 7, 9 u. s. w. die .quadratzahlen 1, 4, 9, 16, 25 u. s. w., die gnomonen 1, 4, 7, 10, 13 u. s. w. die pentagonalzahlen 1, 5, 12, 22, 35 u. s. w. 2. s. w.; s. Tennul. ad lambl. p. 164. Bouilleaud ad Theon. Smyrn. p. 241 de Gelder ad eund. p. 177. Ebenso verhält es , nich mutatis mutandis bei den körperzahlen, von denen anch zu-"nächst nur die den regelmässigen körpern, und unter diesen die der pyramide und dem würfel entsprechenden in betracht kommen, denn von oktaëdrischen, dodekaëdrisched, ikosaëdrischen zahlen pflegt nicht die rede zu sein, und ebenso wenig von konischen and cylindrischen, von sphärischen aber wie von cyclischen nur insofern, als darunter die kubik- und quadratsahlen solcher wurzeln verstanden werden, in denen die zahl der einer fünf oder sechs ist, weil diese zahl der einer in den böheren potenzen immer wiederkehrt (5...25...125; 15...225...3375; 6...36... 216; 16...256...4096.) s. Ast ad Nicom. p. 297 sq. Hier haben z. b. die pyramidalzahlen zum gnomon die polygonalzahl der basis, lambl. p. 134 sq. (Tennul. p. 241. de Gelder p. 182.); die kubikzahlen entstehen dadurch, dass in der reihe der ungeraden zahlen nach einander so viele zusammengerechnet werden als die wurzel einheiten hat, z. b.  $1 = 1^5$ ,  $3 + 5 = 2^5$ , 7 + $9 + 11 = 3^{3}$ ,  $13 + 15 + 17 + 19 = 4^{5}$ , 21 + 23 + $25 + 27 + 29 = 5^3$  u. s. w. Nicomach. arithm. II, 20. Iamblich. in Nicom. p. 137. Es beschränkt sich nun aber der begriff der ἐπίπεδοι ἀριθμοί, worunter man zuletzt allgemein alle durch die multiplication zweier factoren (πλευραί, πυθμένες) entstandene zablen verstand (Euclid. elem. VII. def. 14. Theon. <sup>5</sup> Smyrn. arithm. 7. 18. 21.), so wie der der στερεοί άριθμοί, wohin alle durch die multiplication dreier factoren entstandenen gehörten (Euclid. elem. VII, defin. 18. Theon. Smyrn. ar. 7.21. 22. 29.), nicht auf die genannten regelmässigen figuren, sondern es werden auch unter letzteren solche unterschieden, die zwei gleiche und einen kleineren factor haben (πλινθίδες, laterculi), wiche, die zwei gleiche und einen grösseren factor haben (dozides, asseres), und solche die drei ungleiche fuctoren haben (βωμίσκοι, σφητίσκοι, σφηκίσκοι), s. Theon. Smyrn. ar. 29. Nicomach. arithm. II, 6. 16. Beath, 1981, 25. 29. lamblich. in Scom. p. 181, vgl. Theon. Sp. 181, vgl. Theon. Sp. 181, vgl. Theon. Sp. 181, vgl. vgc. stereometr. Scon. p. 181, vgl. Theon. Sp.

p. 45 ed. Argent. 1571; unter die aus zwei ungleichen factore entstandenen flächenzahlen (παυαλληλόγραμμοι, oblongi, έτερομή κεις, προμήκεις 13) werden von denjenigen, deren factoren eine differenz von 2 und darüber haben (προμήχεις im engeren sine, ante longiores, anteriore parte longiores); solche unterschiede. die das product zweier nur um eine einheit differirenden zahlen sind (έτερομήκεις im engeren sinne, altera parte longiores, los gilateri), s. Theon Sm. ar. 13. 17. 19. 21. Nicom. arithm. ll, 17 sqq. Boëth. ar. 1,27. II, 26 sqq. Iambl. in Nic. p. 102 sqq. Johann. Lyd. de mens. Il, 6.; von welcher letzteren art mancher lei eigenschaften bemerklich gemacht werden, und unter anders auch die, dass die geraden zahlen zu den έτερομήκεις der reikt nach zugezählt immer wieder die folgende έτερομήκης geben, s.b.  $0+2=1\times 2=2, 2+4=2\times 3=6, 6+6=$  $3 \times 4 = 12$ ,  $12 + 8 = 4 \times 5 = 20$ ,  $20 + 10 = 5 \times$ 6 = 30 u.s. w. Theon. arithm. 13. 19. Nicom. arithm. II, 19. Clem. Alex. strom. VI, 11. p. 782. Potter. Boeth. arithm. II, 28. 36 u. a., eine eigenschaft, wonach sich die έτερομήκεις zu den geraden zahlen verhalten, wie die quadrate zu den ungeraden oder den ursprünglich und im engeren sinne sogenannten gnemonen, so dass die geraden zahlen die gnomonen der έτερομή zeig hätten genannt werden können, wenn man das was Joh Philop. in Arist. phys. K fol. 7a in geometrischer beziehung sagt: οὐ μόνον δὲ ἐπὶ τετραγώνων ὁ γνώμων τὸ αὐτὸ φυλάττα είδος άλλα και έπι παντός παραλληλογράμμου auch in arithmetischer hätte anwenden wollen 14).

Was sonst noch von den alten arithmetikern über diesen gegenstand gesagt ist, kann hier von uns um so mehr übergangen werden, als es überhaupt ungewiss ist, ob von dem bisher entwickelten auf die älteren Pythagoreer etwas mehr als die anfangsgründe zurückgeführt werden darf; wie dem aber auch sei, das gesagte dürfte mehr als hinreichend sein, wenn wir uns das bestreben der Pythagoreer erinnern, die naturerkenntniss auf zahlentheorie zu gründen, wie an ihre gewohnheit, die zahles sich in geometrischen figuren vorzustellen (xai yao 2005 ion τοις Πυθαγορείοις σχηματογραφείν, sagt Simplicius ad Arist. phys. III, f. 105 b), und endlich an den ausspruch des Philolaus bei Ioh. Stob. ecl. I p. 8 sq. (Boeckh s. 141), dass die zahl zarrar ψυχὰν άρμόζων αἰσθήσει πάντα γνωστὰ καὶ ποτάγορα ἀλλά**λος** κατά γνώμονος φύσιν άπεργάζεται, σωματών καὶ σχίζων τους λόγους χωρίς έκάστους τῶν πραγμάτων, τῶν τε ἀπείρων καὶ τῶν περαινόντων, um, meine ich, daraus die möglichkeit folgern 🗷 können, dass eine naturlehre, die sich auf solche zahlenbeziehr gen gründet, in welchen der gnomon so recht als das gestaltende und begrenzende  $(\pi s \rho \alpha \tilde{i} v o v)$ , gestaltloses und unbegrenztes  $(\tilde{\alpha}\pi\epsilon\iota\rho\circ\nu)$  ausschliessende princip auftritt 15), statt des gewöhrlichen namens der physiologie mit dem einer physiognomonik be-

legt wurde. Dass in den folgenden worten κατά σύνθεσιν περιέyeir eine andeutung der geschilderten eigenthümlichkeit des gnomons liege, kommt mir zwar nicht unwahrscheinlich vor, doch mag ich es nicht mit bestimmtheit behaupten, da der satz unklar ausgedrückt ist, und falls ἀριθμούς καὶ μέτρα als subject zu περιέγειν zu ergänzen, weder der sinn des objectes την άργην τῆς ἀο. φιλ. recht verständlich, noch das, was durch τόνδε τὸν  $z\rho \delta \pi o r$  angekündigt wird, im folgenden so hervortritt, wie man es hiernach erwarten möchte. Möglich also, dass der satz nicht richtig überliefert ist. Im übrigen halte ich avzos für eine corruption aus  $\pi \rho \tilde{\omega} \tau o \varsigma$ , nämlich durch  $\alpha \rho \varsigma$ ; es pflegt bei erwähnung von erfindungen ein solches πρῶτος gern hinzugefügt zu wer-Hierauf heisst es nun weiter p. 31 sq. (263 c. 879 b sq.): ἀριθμὸς γέγονε πρῶτος ἀρχή, ὅπερ ἐστὶν εν, (32) ἀόριστος, απατάληπτος, έχων έν έαυτῷ πάντας τοὺς ἐπ' (880) ἄπειρον δυσαμένους έλθειν άριθμούς κατά το πλήθος, των δε άριθμών άργη γέγονε καθ' ὑπόθεσιν ή πρώτη μονάς, ήτις ἐστὶ μονάς ἄρσην γεννώσα πατρικώς πάντας τούς άλλους άριθμούς. δεύτερον ή δυάς, θηλυς αριθμός .... τρίτον ή τριάς ..... έπὶ πασι δὲ τούτοις ή τετράς κτέ. Es wird zwar sonst wohl ein unterschied zwischen μονάς und έν angenommen, wonach jene ein νοητόν, dieses ein αἰσθητόν, jene ein ἀριθμός, dieses ein ἀριθμητόν ist, wie bei Theon, Smyrn, arithm. 3, 4. Anonym. ap. Ioh. Stob. eclog. I p. 20. Anonym. ap. Phot. bibl. c. 249 p. 438 16), lustin. Martyr. cohort. ad Graec. 19. (vgl. Sext. Empir. adv. dogm. IV, 276 u. a.) so wie auch bei Platon rep. VII, p. 525 d sqq. epinom. p. 990 c. die ἀριθμοὶ αὐτοὶ und die ἀριθμοὶ σῶμα ἔχοντες unterschieden werden (vgl. Ast animadvv. in Plat. epinom. p. 613), wonach weiterhin die späteren Platoniker die reine monas, 70 er πάσης ἀπηλλαγμένον διαφορᾶς, auch αὐτὸ ἕν oder αὐτοέν nennen, z. b. Theon. arithm. 4. Procul. institut. theolog. 2 (vgl. Plat. Parmenid. p. 143 a). Da aber diese unterscheidung zwischen dem er und der μότας hier offenbar nicht obwaltet, so ist kaum **zu** ersehen, was der verfasser mit der  $\dot{\alpha}\rho\gamma\dot{\eta}$  im ersten und mit der im zweiten satze hat verschiedenes sagen wollen. Eine andere schwierigkeit liegt auch in den dem Er beigelegten epithetis ἀόριστος und ἀκατάληπτος, da bekanntlich das erstere gewöhnlich von der δυάς ausgesagt zu werden pflegt. Man kann darauf kommen, diesem übelstande durch die veränderung in αμέριστος und ἀδιάληπτος abhelfen zu wollen, indem man an stellen denkt wie folgende: Theon. Sm. arithm. 3 ἀμέριστον καὶ ἀδιαίgeror τὸ εν ως εν, und άδιαίρετος ή μονάς ως άριθμός. c. 4. ή μυτάς τοητή οὖσα ἀδιαίρετος. Iambl. in Nicom. p. 121 διὰ τὸ άμερες είναι το εν και την μονάδα. Plutarch. de anim. procreat. 2 αμέριστον μεν γαρ είναι το έν, μεριστον δε το πληθος, έκ δε τούτων γίνεσθαι τον άριθμον τοῦ ένος όρμίζοντος το πλήθος καὶ τη απειρία πέρας έντιθέντος, ήν και δυάδα καλούσιν αόριστον,

und viele ähnliche. Indessen wird dadurch das erste bederket nicht erledigt. Die philosophische zahlenlehre der alten hat für uns neuere schon darum grosse schwierigkeit, weil wir, von jtgend auf an eine sehr verschiedene mathematische ansicht der zahlen gewöhnt, schwer von denjenigen voraussetzungen zu ab strahiren vermögen, welche durch die dekadischen ziffern, durch die behandlung der null als einer eigenen zahl (vgl. jedoch lasblich. in Nicom. p. 19. 21. 24. 25), durch die rechnung mit positiven und negativen grössen sich uns eingeprägt haben, und uns in die vorstellungsweise der alten lebendig zu versetzen; und diese schwierigkeit wird erhöhet durch die lückenhaftigkeit der älteren, wie die verworrenheit der späteren berichte. Es ist daher nicht zu verwundern, dass das dunkel, welches über die sem gegenstande schwebt, noch keinesweges in erwünschter weist gelichtet ist. Mit grosser schüchternheit wage ich also auch den folgenden versuch, die vorliegende stelle zu erklären. In dem zweiten satze wäre es zwar grammatisch möglich, und könnt sogar durch die folgenden ausdrücke δεύτερον, τρίτον, ἐπὶ κᾶκ δε τούτοις empfohlen scheinen, ή πρώτη nicht zu μονάς sonder zu ἀρχή zu construiren, so dass ή πρώτη μονάς ein etwas ungenauer ausdruck wäre anstatt πρῶτον ἡ μονάς: doch würde diese losreissung des adjectivums von dem substantivum, mit welchen es sich unwillkührlich zusammenliest, doch eine erzwungene, und der folgende relativantz ήτις έστὶ μονάς κτέ. scheint wirklich eine vorbergegangene determination des begriffes poràs durch ein epitheton vorauszusetzen. Nehmen wir nun ή πρώτη μονάς zusammen, so ist das gesagt ώς οὖσης τινὸς οὐ πρώτης μονάδος η ἐσπ κοινότερον καὶ αὐτη μονάς, wie sich Theon ausdrückt arithm. 4. Das πρῶτον aber ist dann in der philosophischen bedeutung des voraussetzungslosen, ansichseienden genommen, wie die moort φιλοσοφία handelt περί τοῦ ὅντος ἡ ὅν, die πρώτη έντελέγεια bei Aristoteles sich zur ἐντελέγεια schlechthin, wie ἐπιστήμη zu δεσesir verhält (s. Trendelenburg ad Arist. de anima II, 1 p. 314 sqq.) u. s. w.; wonach ή πρώτη μονάς als die ideale monas, die einheit ihrem begriffe nach, im gegensatz zur mathematischen einheit, mit welcher gerechnet wird, zu verstehen sein möchte. Diese ist das princip der zahlen, und früher als die dvas 17), τριάς und τετράς, die ebenfalls als πρώται zu nehmen sind. Bis allgemeinerer begriff aber als diese ist die zahl selbst, und zwar der αριθμός πρώτος, welcher in dem ersten satze als αρχή gesetzt wird, aber nicht als princip der zahlen, sondern als der ohne weiteres d. h. των όντων. Insofern nun in diesem άριθμὸς πρῶτος noch jede bestimmung als einheit, zweiheit u. s. w. fehk, sondern alle gegensätze noch unaufgeschlossen in ihm liegen, so ist er ἀόριστος, und eben als solcher, weil die κατάληψις keise merkmale an ihm findet, ἀκατάληπτος 18). Vgl. Butherus ap. Joh. Stob. eclog. I. p. 12 sq. besonders die worte zai pater

αὐτὸ μηδ. άλλο διορισάμενος: Iamblich. in Nicom: p. 11 οὐτ inoneceirae our aura moras oure ro er rous ogues. Hiebei int es nun wohl möglich, dass dem verfasser der unterschied des soo sor er und der devsepaia unrag vorschwebte, über welchen vel Stallbaum prolegomm. in Plat. Parmenid. p. 81 sq.; möglich aber much, und mir wenigstens nicht unwahrscheinlich; dass dass i oziv: ev ein fremdartiger susats sei , entweder zur erklärung dieser stelle beigeschrieben, oder aus einer paraphrase des folgenden hous covir poras hicher gerathen; denn auf eine fixirung der allgemeinen zahl als eins scheint es der verfasser hier noch nicht abgeseben zu haben, wie er ja auch etwas weiter unten selbst sagt: ἀριθμός ιδ' ήμι το γένος ἀρριστον 19). Endlich scheint aus codd. Taurin. Barberin. und Ottobon. so wie der manus secunda des Mediceus die lesart νπόστασι für νπόθεση empfehlenswerth, um die ideale realität der urzahlen auszudrücken, wie auch bei lambl, in Nicom. p. 11 die zahl unter anderem definirt wird το προ πάντων ύποσταν έν θείω νώ, αφ' ου και έξ ούπανεα συντέτακται καὶ μένει τάξιν άλυτον συνδωριθμημένα. -- . P. 33. (265 a. 880 a. b.) νενομο τέ θ ηται. Es:sollte geschrieben sein τε rona d'érneat. Nachdom nun die vier urzahlen genannt und characterisirt sind, heisst es weiter: γεγόνασιν: ούν οἱ πάντες ιάριθμοι ληφθέντες από γένους, τέσσαρες : αριθμός, δ' ήν το γένος αόφιστον ιάφ' ών ὁ κάλδιος αὐτοῖς συνδστημεν αριθμός ή δεκάς 20). το γάρ εν δύο τρία τέσσαρα γίνεται δέκα, εάκι έκασχομισών άρι θμών φυλάσσηται κατ' οὐσίαν τὸ οἰκείον ὄνομα. Der ansdruck Apposites and revous versieht sich allenfalls aus dem zusammeithange, und dürfte daher wohl nicht anzutasten sein pl wie aber aus den vier urzahlen die dekas entstehe, wenn jede ihrem weaen nach den eigenen namen bewahrt und sie folglich als & olf ud ασύμβλητοι gelten (vgl. Trendelenburg ad Arist. de an. 1, 2, 7 p. 231), ist mir bis jetzt nicht ersichtlich, so dess ich wermuthe, es sei die negation ausgefallen und es habe ursprünglishigeheissen: ἐἀν. μὴ φυλάσσηται κτέ. - : Unmittelbar darant lesen wir : ταύτην: ὁ Πυθαχόρας ἔφη ἱεραν (34) τετρακτύν Ιτηγήνι άεννάου, φύσεως ώς, διζώματα δχουσαν έν έκυπριλι lis bedarf Heines beweises, dans der dov zu schreiben, und, wie auch schon Wolf bemarkte, og av silgen ist, so wie dass die ursprüngliche gestalt des verses sein musste: παγάν άνταω φύσιος δίζωμα τ': έγοισα». Allein nicht bloss auf die dorismen wird hier zu verzichten sein, sondern auch jede sonstige veränderung ist unrathsam, da schon mehrere alte selbst den fehlerhaften pluralis διζώματα hatten (s. Ast ad Theologum. arithm. p. 169. Bekker ad Sext. Emp. adv. mathem. 17, 2), vermuthlich gedenkend an die τέσσαρα τῶν πάντων ριζώματα dei Empedokles, welche auch veranlasst haben mögen, dass der verfasser der Theologumena arithmeticae c. 4. p. 18 (20): den bekannten schwur der Pythagoreer, dessen zweiter und letzter yers den angeführte ist, dem Empedoklen beilente, to

ŗ

3,

ď

3

ø

1

¥

wie auch andererseits die sogenannten goldenen spräche des Pythagoras, in denen ebenfalls dieser ögnos prangt, mit empelokleischen reminiscenzen verziert sind. — P. 34 (265 a. 880b). Der in den auf die obigen zunächst folgenden warten: καὶ ἐν τούνου τοῦ ἀφιθμοῦ πάντας ἔχειν τοὺς ἀφιθμοῦς τὴν ἀφχήν, liegende widerspruch mit den vorhin behandelten stellen ist nicht sowohl aus der der δεκάς als δεχάς sonst beigelegten eigenschaft, alle arten und verhältnisse der zahlen in sich zu emthalten (a. Ast ad Theolog. arithm. p. 201 sq.), herzuleiten, als vielmehr durch die annahme eines etwas nachlässigen ausdruckes zu lösen, denn dass der verfasser hier nur die zahlen nach 10 meint, zeigt er sogleich selbst, indem er fortfährt: ὁ γὰφ ἔνδεκα καὶ ὁ δοόδεκα καὶ οἱ λοιποὶ τὴν ἀφχὴν τοῦ εἰναι ἐκ τοῦ δέκα μετέχουσιν. Hierauf heisst es weiter: ταύτης τῆς δεκάδος τοῦ τελιών ἀριθμοῦ τὰ τέσσαφα καλεῖται μέρη, ἀφιθμός, μονάς, δύναμις, κίβες.

Bedenklich ist hier, dass die potenzen μέρη genaant werden, und ich habe daher früher den vorschlag gemacht, µέτρα statt dessen zu lesen, lectionn. Abulpharagg. 1. p. 29, denn wir haben bereits oben gefunden φυσιογνωμονικήν αυτός (oder πρώτος) έξευρεν άριθμούς τινας και μέτρα ύποθέμενος, und finden unten p. 46 (267 b, 882 c) τους δε άριθμους και τα μέτρα παρά Aiγυπτίων φασί τον Πυθαγόραν μαθείν, ohne dass sonst von den μέτροις etwas beigebracht würde, während von den άριθμοϊς verhältnissmässig sehr viel die rede ist, und es stellen diese vier potenzen auch in der that die grundmasse dar, no den punct, n' die linie, nº die fläche, nº den körper. Doch, obwohl sich auch sonst noch eins und das andere zur empfehlung herbeiziehen liesse, so ist mir doch sonst keine stelle vorgekommen, wo der ausdruck μέτρα so gebraucht wäre, und, wenn das wort zu änder ist, so würde ich eher elon vorschlagen, da, wie aus den über den gnomon vorbin angeführten stellen ersehen werden kann, der ausdruck sidos als allgemeine bezeichnung für jede art von geemetrischen und stereometrischen gestalten und den ihnen entsprechenden flächen- und körperzahlen üblich war, und namentlich von Diophant. arithm. I, defin. 10. 11 für die potenzen gebraucht wird. Indessen ist die veränderung doch wohl entbehrlich. Dass unser verfasser den ausdruck  $\mu \dot{\epsilon} \rho \eta$  uneigentlich gebrauchen konnte, zeigt eine andere stelle in diesem capitel p. 39 (265 a 881 c), we als lehre des Chaldäers Zaratas, den Pythagoras besucht haben soll, angegeben wird: δύο είναι ἀπ' ἀρχῆς τοῖς οὐσιν αίτια, κατέρα και μητέρα, και πατέρα μέν φῶς, μητέρα δὲ σκότος, τοῦ δε φωτός μέρη θερμόν, ξηρόν, κοῦφον, ταγύ, τοῦ δε σκότους ψυχρόν, ύγρόν, βαρύ, βραδύ κτέ., welche μέρη eben auch hätten είδη genannt werden können. Sehe ich jedoch recht, so lässt sich auch dieser hülfe entrathen. Denn es scheint unser verfasser nur die verschiedenen τετρακτύας der pythagoreisirenden und platonisirenden arithmetiker oder arithmetisirenden pythageriker

d platoniker entweder aus dem streben hach kürse oder aus sklicher unklacheiti nicht. genug / unterschieden zu! haben. .. Mé., g, nagt zwar Enclid. elem : VII., defin . 3, farir aperuos ape-ranti defin. L. págy de, o dair par nasaperog.d. h. péges i ist esin. ster bruch; det! I j. µéon ein solchen, der eines höhere zahl; zum hler bat, oder  $\mu \epsilon \varrho o c$ ,  $\mu \epsilon \varrho \eta \frac{m}{n}$ ; sher wenn dies such techsche ausdrucksweise war, so steht doch sprachlich nichts im ge, zahlen die zusammenaddirt eine gewisse summe geben, als on dieser summe zu bozeichnen. Dies ist hier der fall, denn r verfasser hat eben erortert; dass der rekeiog apibude, die kas, aus der addition der vier ersten zählen hervorgehe; "10 1 + 2 + 3 + 4. Diese vier zahlen sind aber nach Theon nyrn: mus. 38, von den elf tetraktyen, die er aufzählt; die ite: πρώτη, μονάς, δυάς, τριάς, τετράς. 'Berselbe' fabrt fort: ντέρα, μονάς, πλευρά, τετράγωνον, κύβος, τρίτη, στιγμή, γραμμή, ιφάνεια, στερεόν u. s. w. Nun ist zwar deutlich, dass diese raktyen schon etwas anderes sind, als die erste, aber es ist ch ebenso ersichtlich, dass sie evolutionen der ersten sind; in 1 entspricht dem puncte, 2 puncte bestimmen die linie, der maass die zahl in der ersten patenz ist, 3 puncte die flache, Iche durch die quadratzahl, 4 puncte den körper, welcher durch : kubikzahl' gemessen wird. 'Indem nun der verfasser die zweite onische tetraktys von der ersten nicht scharf unterschieft, kam dazu, μονάς, άριθμός, δύναμις und πύβος als μίθη der θέκας izustellen. Dass πλευρά und άριθμός, so wie τετράγωνον und γαμις synonyme ausdrücke sind, bedarf keiner beweisstellen; wohl πλευρά und τετράγωνον eigentlich geometrische; άριθμός d δύναμις eigentlich arithmetische bezeichnungen sind, so wers 'sie doch auf beiden gebieten promiscue angewendet. ' So viele nur noch hinzuzufügen, wie feh auch schon lectt. Abufphagg. a. a. o. bemerkt habe, dass hier eine umstellung von api iος; μονάς in μονάς, άδιθμός nothwendig ist; 'denn' 1. x = x; und x θρος zu accentuiren statt κύβος. 23)! \ Bass den nun folgenden worten: or nat eninkonat nat utgets' noog εσια αυξήσεως γόνονται κατά φύσιν τον γόνιμον άψιθμον άποτανόαι. δταν γάρ δύναμις αθτήν έφ' έαυτήν πυβιστή γέγονε δυνα: อิยาสุนเร · อีรสม อิล อิยาสุนเร อิทิ เมย์ชิยา, [อิยาสุนธาชอราม อิริสิต อิล มัย τ έπι κύβον γέγονε κυβοκυβος, die eingeklämmerten, welche in en handschriften fehlen, richtig schon von Gronov erganzt rden sind, setzt der unmittelbar angehängte schluss ausser eifel, wo es heisst: ως γώεσθαι τους πλέτας άριθμους έξ ων των γενομένων γένεσις γίνεται (36), έπτά, άριθμόν, μονάδα, αμιν, πυβον, δυναμοδύναμιν, δυναμόκυβον, κυβάνυβον, nur dass h'hler wieder dieselbe unistellung von άριθμον, μονάδα in vada, "do 10 aby vorzunehmen, und der von Wolf auf de la

Rue vererbte druckfehler 7 8 20 4 2000 durch das ursprüngliche 7 2 σομένων zu beseitigen ist. Vorhor aber ist αὐς ήν ἐφ' ἐαντήν ποβιστη falsch und kann weder mit Gronov durch "se ipsan sibi involvit", noch mit Salvini, auch wenn man αύτης mit ihn schreiben wollte, durch "se ipsam in se ipsam revolvit" richte und verständlich übersetzt werden. Schon Wolf vermuthete, ele er sich durch Salvini irre leiten liess, ganz recht αὐτ ἡ für αὐτήν, dann aber muss auch, da weder das verbum κυβιστάν a und für sich hier einen sinn hat, noch die contraction in  $\bar{\eta}$  bei demselben zulässig ist,  $xv\beta\iota\sigma\tau\tilde{\eta}$  in  $xv\beta\iota\sigma\vartheta\tilde{\eta}$  verbessert werden, wie ich auch schon lectt. Abulpharagg. a. a. o. gethan habe. Das verbum κυβίζειν im sinne von πολλαπλασιάζειν zu gebrauchen, durfte sich der verfasser um so eher gestatten, als die folgenden potenzen alle den cubus in sich enthalten; mit eni c. accusat. verband er es, weil dies auch bei πολλαπλασιάζειν zwar nicht die einzige, aber doch die gewöhnlichste construction ist 22). Zur sache vgl. Diophant. arithm. I, defin. 3: καλείται ουν ὁ μέν τετράγωνος δύναμις . . . ό δε [έχ τετραγώνου έπι την αύτου πλευραν πολλαπλασιασθέντος κύβος . . . ο δε έκ τετραγώνου εφ' έαν τὸν πολλαπλασιασθέντος δυναμοδύναμις . . . ὁ δὲ ἐκ τετραγώνου έπὶ τὸν ἀπὸ τῆς αὐτῆς αὐτῷ πλευρᾶς κύβον πολλαπλασιασθέντος δυναμόκυβος . . . ὁ δὲ ἐκ κύβου ἐαυτὸν πολλαπλασιάσαντος κυβόχυβος . . . ο δε μηδεν τούτων των ίδιωμάτων χτησάμενος, έχων δε εν έαυτῷ πληθος μονάδων αλογος (lies αλογον) άριθμός .... τὸ αμετάθετον τῶν ώρισμένων ἡ μονάς . . . . S. auch defin. 1 -10. Anonym. de numeris ap. Salmas. exercitt. Pliniann. p. 417 Par. (al. 297.); auch beim Anonym. Heeren. vit. Plat. p. 395. Βιογο. Westermann steht δυναμοδύναμις. Theodoret. therap. IV. p. 866 ed. Schulze των άριθμων οι μέν είσιν άρτιοι, οι δί πέριττοι, οί δε άρτιοπέριττοι, οί δε περισσάρτιοι, και οί μεν κίβοι, οἱ δ' ἐπίχυβοι, οἱ δὲ χυβεπίχυβοι. (Vgl. Lobeck. prolegg. pathel. p. 51.) — P. 38 (265 b. 881 a). έλεγεν έαυτὸν πρὸ μὲν των Τρωικών Θαλλίδην γεγονέκαι, έν δε τοις Τρωικοίς Εύφορβον, μετα δε ταυτα Έρμοτιμον Σάμιον, μεθ' ον Πύρρον Δήλιον, πέμπτον Πυθαγόραν. Zu lesen, wie schon Lacroze gerathes, A i θ a λίδην: s. schol. Sophocl. Electr. 62. schol. Apoll. Rhod. Argonaut. 645. Diog. Laert. VIII, 4. 5. Porphyr. vit. Pythag. 45. Tertullian. de anima 38. 41. vgl. Menage ad Diog. Laert l, l. Krische de societ. Pythag. scopo p. 67 sq. — Es folgt sogleich p. 38 (265 c 881 a) Διόδωρος δε ό Έρετριεύς καὶ Άριστόξενος δ μουσικός φασι πρός Ζαράταν (39) τον Χαλδαΐον έλη λυθέναι Πυθαγόραν τον δε έκθέσθαι αυτό, δύο είναι απ' άρχας τοῖς οὖσιν αἴτια, πατέρα καὶ μητέρα, καὶ πατέρα μὲν φῶς, μητέρα δε σκότος του δε φωτός μέρη θερμόν, ξηρόν, κουφον, ταχύ, του δε σκότους ψυχρόν, ύγρόν, βαρύ, βραδύ εκ δε τούτων πάντων τον κόσμον συνεστάναι, έκ θηλείας καὶ (40) άρρενος. Gronov's vermuthung ave of für aved, welche de la Rue in den text ge-

setzt hat, ist unbedenklich. Für nicht minder sicher halte ich es, dass für πάντων geschrieben werden muss πάντα: denn dass τούτων nicht auf die μέρη geht, beweist der zusatz έκ θη-Leias nai apperos, und verwechselung der endungen on und a kommt in dieser schrift öfters vor. Des Eretriers Diodorus gedenkt meines wissens niemand, weder der alten noch der neueren. Als pythagoreischer schriftsteller wird zwar ein Diodorus erwähnt von Claudianus Mamertus de statu animae II, 7, welcher, nachdem er des Philolaus und Archytas so wie eines Eromenes (? codd. Hypomne, Beckmann de Pythagoreor. reliqu. p. 31 Eurymedon) Tarentinus meinungen von der seele besprochen, fortfährt: "Sed non ita nunc omnium philosophorum Pythagoricae familiae sententias perseguor, ut easdem copiosius aggerando de alienis admodum voluminibus meum faciam, satis arbitrans, memet principium Pythagorici gymnasii de praesenti quaestione scita evidentia protulisse; certus scilicet, qui in hoc neminem refutarim doctorum, cum hoc idem senserint scriptoque prodiderint Archippus, Epaminondas, Aristeus, Gorgiades 23), Diodorus, et omnes Pythagorae posteri, quorum videlicet nominum, ne dicam sententiarum, multitudinem, si eadem prodita velim, volumen efficerem." Es kann nun wohl die frage sein, ob wir, was das schriftstellerthum und die im 5ten jahrhundert noch vorhandenen litterarischen erzeugnisse der genannten personen betrifft, den worten des philosophischen presbyters von Vienne höheren werth als den einer nicht genau zu nehmenden tirade beizulegen haben; jedoch wie dem auch sei, der Diodorus desselben kann schwerlich für einen anderen gelten, als für den gleichnamigen Aspendier, dessen ausser lamblich. vit. Pythag. 36, 266 auch Diog. Laert. VI, 13 und Athen. IV, 163 d-f. gedenken, und der damach etwa ein zeitgenosse des Aristoxenus war. Dass aber 'Eosτριεύς aus Ασπένδιος verschrieben sein sollte, oder der Aspendier, der vielleicht von seiner späteren stellung in dem pythagoreischen vereine ein Krotoniat genannt werden konnte (Iambl. vit. Pyth. 85, 257%), auch sollte den beinamen eines Eretriers geführt haben, ist gleich unwahrscheinlich. Sicherlich aber durften dem Pythagoreer nicht die bruchstücke bei Theodoret. guaest. in Genesin 20 und quaest. in I Regum 6 beigelegt werden, welche man nur anzusehen braucht, um sich zu überzeugen, dass sie dem bischof Diodorus von Tarsus aus dem 4ten jahrhunderte angehören, vgl. Suid. v. Διόδωρος μονάζων. Ferner lesen wir zwar bei Diog. Laert. VIII, 70 im leben des Empedokles: 1100δωρος δ' ο Έφεσιος περί Αναξιμάνδρου γράφων φησίν ότι τουτον έξηλώκει, τραγικόν άσκών τύφον και σεμνήν άναλαβών έσθητα: allein auch dieser Ephesier ist nicht bekannter, so dass man, selbst die identität vorausgesetzt, nicht sagen kann, ob man hier  $E \rho s$ τριεύς in Εφέσιος, oder dort Εφέσιος in Ερετριεύς verwandeln musse. Denn es ist ganz ohne grund, wenn Fabricius bibl. Gr. II. p. 776 (IV, p. 879 Harl.) meint, derselbe werde eitirt bei Chalcid. in Plat. Tim. p. 291; vergleicht man nämlich diese stelle, so wie p. 377, sammt Simplic. in Aristot phys. VI, fol. 216L Dionys. Alexandr. ap. Euseb. pracp. evang. XIV, 23. Clem. Ren. recognit. VIII, 15, mit Sext. Emp. Pyrrhon. hypotyp. III, 32. alv. physic. I, 363. Iob. Stob. ecl. I. p. 310, so erhellt, dass bei Chicidius der dialektiker mit zunamen Kronos gemeint ist, und Mensius not. in Chalcid. p. 20 ganz richtig gerathen hat (Fabricia ausgabe des Chalcidius kann ich nicht einsehen). An diesen Diedorus selbst lässt sich aber an unserer steile auch nicht denke. denn erstens müsste Έρετριούς mit Έρετρικός verwechselt, dan dieses ungenau für Meyapıkos oder dialektikos gesagt sein, mi endlich demselhen eine sonst von ihm nicht bekannte schriftstellerische beschäftigung mit der geschichte der philosophie beige legt werden. Am ebesten liesse sich, wenn bei so grosser w gewissheit überhaupt eine änderung beliebt werden sollte, auf des Esdorus hinweisen, dessen bericht über einen dem vorliegenen nahe verwandten gegenstand wir bei Simplic. in Aristot. phys. l fol. 39 a finden: γράφει δε περί τούτων ο Εύδωρος τάδε· κατί σον ανωτάτω λόγον φαιτόον τους Πυθαγορικούς το δε άργης τω πάντων λέγειν, κατά δε τον δεύτερον λόγον δύο άρχας τών αποτελουμένων είναι, τό τε εν και την έναντίαν τούτο φύσω, ύποτάσ σεσθαι δε πάντων των κατά έναντίωσιν έπινοουμένων τὸ μεν έ στείον τῷ ἐνί, τὸ δὲ φαῦλον τῆ πρὸς τοῦτο ἐναντιουμένη φύσει πτέ. und: καὶ λοιπὸν ἀκριβολογούμενος ὁ Εὐδωρος . . . λέγει γάρ φυμί τοίνυν τούς περί Πυθαγόραν το μέν εν πάντων άργην απολιπείν, κατ' άλλον δε τρόπον δύο τὰ άνωτάτω στοιχεία παρεισάγειν, κελείν δε τα δύο ταυτα στοιχεία πολλαίς προσηγορίαις. το μεν γάρ αθτών θνομάζεσθαι τεταγμένον, ώρισμένων, γνωστόν, άρρεν, περιτόν, δεξών, φῶς. τὸ δὰ ἐναντίον τούτο ἄτακτον, ἀόριστον, ἄγναστον, θηλυ, άρειον, άριστερόν, σκότος κτέ. Für denselben Endorus halte ich denjenigen, auf dessen ansicht oder werk über die platonische weltseele sich Plutarch bezieht, in der schrift new τῆς ἐν Τιμαίφ ψυγογονίας. 3. 16, und glaube ihn um so eher hieber ziehen zu dürfen, als es höchst wahrscheinlich ist, das Plutarch c. 2 die notiz: καὶ Ζαράτας 24), ὁ Πυθαγόρου διδάσκαλος, ταύτην μέν (τὴν δυάδα) έκάλει τοῦ ἀριθμοῦ μητέρα, τὸ δὲ εν nariou, aus eben dieser quelle entnommen habe. Ist aber ferner dies derselbe, in betreff dessen Alexander Aphrod. in Aristot. metaphys. I, 6 p. 552 b Brd. wegen einer verschiedenen lesart sagt: ίστορει δε Ασπάσιος ώς εκείνης μεν άρχαιοτέρας ούσης της γραφίς, μεταγραφείσης δε ταύτης υστερον υπό Ευδώρου και Ευαρμόστου: derselbe ferner, der unter den alten erklärern der aristotelischen kategorien aufgeführt wird von Simplic. in Aristot. categ. fol. 412 (p. 61 a Brd.) und nachher öfters, und von demselben fol. 47b (63 a Brd.) Εύδωρος ὁ Άκαδημαϊκὸς genaunt wird, von welches wir dann weiter auch denjenigen nicht scheiden werden, über des

i

wir bei Iohann. Stob. ecl. II p. 46 sq. lesen: forw wir Eudmoor · σου 'Alegardesws 'Ακαδημικού φιλοσόφου διαίρεσις του κατά φιλοσοφίαν λόγου, βιβλίου, άξιόκτητου, έν φ κάσαν έπεξελήλυθε προ-, βληματικός την επιστήμην, ής έγω διαιρέσεως έκθήσομαι το έης ήθικής οίκειο, cfr. seqq. usq. ad pag. 88, mit welchem sich ferner auch derjenige philosoph Eudorus identificiren lässt, nach dessen angabe bei Achill. Tat. isagog. in Arat. phaenom. 1, 2 p. 124 (Uranolog. Petav.) die distinction des alexandrinischen mathematikers (muthmasslich auch stoikers und schülers von Poseidonius) Diodorus berichtet wird; derselbe endlich der zeitgenosse Strabons. der sich mit dem peripatetiker Ariston (gewiss dem, mit welchem er auch von Simplicius zusammen genannt wird, und Alexandriner nach Apulei. de dogm. Plat. III p. 277 Hildebr. und Diog. Laert. VII, 164) gegenseitig des plagiats in der abfassung eines werkes über den Nil beschuldigte: so kommt man in versuchung, Διόδωgos ὁ Ἐρετριεύς an unserer stelle mit Εύδωρος ὁ Άλεξανδρεύς oder ό διαιρέτης d. h. verfasser der διαίρεσις zu vertauschen. Wird man dieser versuchung, weil die änderung zu beträchtlich ist. zwar einstweilen widerstehen müssen, so habe ich doch die combination über den Eudorus nicht unterdrücken mögen, die in anderer beziehung vielleicht nicht unnütz ist, und füge zur vervollständigung der notizen noch hinzu Achill. Tat. isag. I, 13. II, 6. 25) Uebrigens ist auch in den sammlungen der fragmente des Aristoxenus von Mahne und von Karl Müller (Hist. Graec. fragm. II) die vorliegende stelle übersehen worden. Doch gehen wir nun weiter. - P. 40 (265 c. 881 b.) der nächstfolgende satz lautet in allen vier manuscripten; είναι δὲ τὸν πόσμον φύσιν καὶ μουσικήν άρμονίαν, διό και τον ήλιον ποιείσθαι την (41) περίοδον έναρμόνιον. φησίν ist nur eine conjectur von Gronov, wofür bei Wolf durch einen druckfehler quoù steht; allein obwohl jenes auch Salvini billigte, so liegt doch um so weniger grund vor, den inhalt dieses satzes dem Zaratas des Diodorus und Aristoxenus abzusprechen, als auch in dem folgenden satze: περί δε τών έκ γης καί πόσμου γενομένων τάδε φασί λέγειν τον Ζαράταν, dieselben autorem über denselben zu reden fortfahren, und erst mehrere zeilen später mit dem φησί, wofür bei Wolf p. 42 wieder durch einen gleichen fehler pasi steht, die indirecte relation in die directe zurückgehe. Aber dann wird man auch allerdings schwerlich umhin können, zu schreiben την χόσμου φύσιν. Die weitere lehre des Zaratas lautet so: δύο δαίμονας είναι, τον μέν οἰράνιον, τον δε χθόνιον καὶ τὸν μεν χθόνιον ἀνιέναι την γένεσιν έκ της γης, είναι δε ύδως τον δε ουράνιον πυς, μετέχον του άέρος, θερμόν καὶ ψυγρόν. Sollte es nicht heissen müssen θερμόν τοῦ ψυγροῦ? Im nächsten satze: διὸ καὶ τούτων οὐδέν ἀναιρεῖν οὐδέ μιαίνειν (42) φησι την ψυχήν, ἐστὶ γὰρ οὐσία τῶν πάντων, vermuthe ich άναιρεί "er verbietet"; denn im folgenden wird als gegensatz dazu das pythagorische behnenverbot aus der theorie des Chaldüers metivirt. -- P. 42 (265 d. 882 a) τούτου δε τεχμήριόν φησιν, εί ας καταμασησάμενος λείον τον κύαμον καταθείη προς ήλιον χρόνον τικ, σούτο γαρ εύθέως αντιλήψεται, προσφέρει (43) ανθρωπίνου γόνο όδμήτ. Für τούτο sollte richtiger der genitiv τούτου stehen; dech mag sich dieser fall auf den bekannten freieren gebrauch des so cusativs des neutrums der pronomina zurückführen lassen, zuml da das wort auch keine strenge beziehung auf ein einzelnes uter den vorhergehenden hat. Gewiss aber ist die conjectur von Hübner oder Jacobitz zu Menagii observatt. in Diog. Laert. VIII, 34 ούτω γάρ εύθέως άντιλήψεται προσφερή άνθρωπίνου γόνοι όσμήν eine durchaus verfehlte, und Gronov's übersetzung "id enim statim auxiliabitur" trifft viel näher das richtige; es soll gesagt sein, die bohne werde sogleich die einwirkung der sounenstrahlen verspüren; s. Porphyr. vit. Pyth. 44. Ich glaube, dass hier nichts weiter zu verändern ist, als zoogeosi in noor minest nach codex Taurinensis. Wenn bei Porphyrius goron (blut) statt yósov steht, so ist vielmehr dort die lesart zu emendiren 26), und yoros im sinne von yorn unbedenklich; vgl. Eretian. voc. Hippocrat. γονοειδές· τὸ ὅμοιον γόνω, τουτέστι σπέρματι Galen. definit. medic. 441 διαφέρει σπέρμα γόνου, ὅτι σπέρμα μέ έστι τὸ ἐν σπερματικοῖς πόροις ὅν, γόνος δὲ τὸ ἦδη ἐκκριθέν καί (oder vielmehr ή), ώς Ασκληπιάδης λέγει, ότι το σπέρμα μέν καί τοῖς μηδέπω γεννάν δυναμένοις ώρισάμεθα, γόνον δὲ τὸ μηδέπα (del. ?) πεπεμμένον σπέρμα. Theolog. arithmet. 7 p. 45 (46) έπτάκις ό γόνος ώς επίπαν τῷ ἄρρενι θόρνυται εἰς την γυναικείαν μήτραν. Plut. plac. phil. V, 9. 13 (Galen. hist. phil. 32) κατά λοξότητα του καυλού μη δυναμένου τον γόνον εύθυβολείν. Alex. de magna arte VI, 229. 230 ή τοῦ σπερματικοῦ γότου θεωoia. Andere beispiele erwähnt Lobeck pathol. serm. Gr. prolegg. p. 11. - Der nachlässige bau der folgenden sätze p. 43-45 (265 d - 267 a. 882 a.b.) kommt wohl auf rechnung des vielschreibenden verfassers selbst, so wie die construction enside προσήει τις auf die seines zeitalters. Auch ist έμπυρισθείς in έμποησθείς zu verwandeln zwar sehr leicht, aber doch, obwohl nachher in derselben sache ἐμποησμός gesagt ist, nicht nöthig, und die stelle kann vielmehr den beispielen Lobeck's ad Phrynich. p. 335 hinzugethan werden. Die verbesserung der schreibfehler Πυθαγόρη und συνεισθιάτο in Πυθαγόρα und συνειστιάτο it kaum erwähnenswerth; einiges andere haben schon andere corrigirt. - P. 45 (267 b. 882c). Für Av oig ist Av oig zu accentuiren. Die zweisylbigen hypokoristischen namensformen auf is verlängern, wo es angeht, die stammsylbe entweder durch verdoppelung des consonanten (Στράττις, Πόσσις, Τέλλις), oder durch dehnung des vocales (Δουρις, Κρίνις, Αγις), welches in betreff des namens Lysis ausser zweifel gesetzt wird durch die verse des Phanias epigr. 8, 2 Avois ayet xerent the aveyous xont, und Antipater Thessalonicensis epigr. 69, 2 Αυσιν έρημαίη κουwedr ύπὸ σπιλάδι. Lobeck. patholog. serm. Gr. prolegg. p. 511.

— P. 47 (267 b. 882 c.) ὁμοίως (nach art der ägyptischen priester) καὶ αὐτὸς σιγᾶν προσέταξεν καὶ ἐν ἀδύτοις κατάγων ἡ ρυμεῖν ἐποίει μανθάνοντα. Vielleicht ist ἐρ ημεῖν zu lesen; unbedenklicher aber schlage ich vor: ἐν ἀδύτοις καταγείοις. Vgl. Lucian. philopseud. 34. Diog. Laert. VIII, 41. Schol. Sophock. Electr. 62. Etymol. magn. v. Ζάμολξις.

(Fortsetzung später.)

Danzig.

Gottlieb Roeper.

# Anmerkungen zu den emendationsversuchen zu Hippolyti philosophumena.

- Zu diesem merkwürdigen stücke muss verglichen werden Phot. biblioth. c. 184.
- 2) Άλογον heisst bei späteren geradezu thier; z. b. Phot. bibl. c. 129 von dem süjet des lucianischen esels und der aputeijischen metamorphosen redend: τὰς ἐξ ἀνθρώπων εἰς ἀλλήλονς μεταμορφώσεις τάς τε ἐξ ἀλόγων εἰς ἀνθρώπους καὶ ἀνάπαλιν. Suid. v. Άψυρτος (Eudoc. p. 65) ἱππιατρικὸν βιβλίον οὐτος ἔγραψεν, καὶ φυσικὸν περὶ τῶν αὐτῶν ἀλόγων. Neugriechisch, wozu sich hier der übergang zeigt, pferd, vgl. E. Förstemann in Aufrecht's und Kuhn's zeitschr. f. vergleich. sprachkunde I s. 504.
- 3) Wenn dieser grosse gelehrte p. 50 in betreff des "sacra docere" bei Tibull. III, 5, 8 zweifelt, ob verbum illud, quod semper solemnem et legitimam sacrorum traditionem denotet, ad profanandi significationem transferri possit, so hat er, wenigstens in hinsicht des vornämlich technischen ausdruckes δείξαι unseren verfasser gegen sich, der p. 8 (259 a. 875 a) seine absicht, mysterien zu profaniren, ausspricht mit den worten: πρότειμε δείξων αὐτῶν τὰ ἀπόρρητα μυστήρια.
- 4) Wie Galen de libris propriis p. 10 t. XIX ed. Kühn. von einigen seiner werke sagt: φίλοις γὰρ ἢ μαθηταῖς ἐδίδοτο χωρὶς ἐπιγραφῆς, ὡς ἀν οὐδὰ πρὸς ἔκδοσιν, ἀλλ' αὐτοῖς ἐκείνοις γεγονότα δεηθεῖσιν ὡν ἤκουσαν ὑπομνήματα, in welchen worten ἐπιγραφὴ sich zwar auf den namen des verfassers beziehen kann, aber, wie das folgende lehrt, nicht nothwendig muss; so war auch von Hippokrates das obige buch höchst wahrscheinlich ohne titel überkommen, und derselbe schwankte daber schon bei den alten, s. Ackermann in Fabric. hibl. Graec. II p. 561 ed. Harles und in der historia litteraria Hippocratis p. cii in Hippocr. opp. ed. Kühn t. 1. Galen sagt de libr. propr. p. 35 καὶ τοῦ περὶ τόπων καὶ ἀξοων καὶ ὑδάτων, ὁ ἐγὼ περὶ οἰκήσεων καὶ ὑδάτων καὶ ὑδατων καὶ ὑδατω

gen oder winde, wird der ausdruck avsúμάτα gebraucht. Der singularis ά $\dot{\eta}_{\ell}$  oder vielmehr  $\dot{\eta}_{\ell}\dot{\eta}_{\ell}$  hat dagegen noch die alte lemerische bedeutung; so p. 531 (vgl. Hesiod. opp. 549). 538. 552. 557. 558 ed. Kühn.

- 5) Wofern die von Joh. Stobäus gegebenen titel nur nicht etwa blos capitelüberschriften sind, die dieser compilator nicht sowohl aus dem originale, als selbst wieder aus einem sammelwerke, wie dem des Oribasius, entlehnte. Antyllus wird in dus 3te jahrbundert nach Ch. geb. gesetzt.
  - 6) Vielleicht κρᾶσιν.
  - 7) Vielleicht ἐκκειμένας.
- 8) So auch aëres im lateinischen. Vitruv. de architect I, 1, 10 "Disciplinam vero medicinae novisse oportet (architectum) propter inclinationes coeli, quae Graeci climata dicunt, et aëres docorum, qui sunt salubres aut pestilentes, aquarumque usus." (Wahrsch. sint für sunt.) 1, 4, 3 steht jetzt a rebus statt senbus. In den versen Lucret. de rer. nat. IV, 291 "aëribus binis queniam res confit utraque", und V, 645 "aëribus posse alter nis e partibus ire", gründet sich der plural auf eine wirkliche .zusammenzählung; im ersten (vgl. 274, "gemino aëre") derjengen luft, welche von dem atomischen bilde fortgestossen werden muss, damit es zu unseren augen gelange, und derjenigen, welche von unserem in jener reflectirten bilde, damit es denselben weg mache, vorweggeschoben werden muss (286 ,,alium prae se propellens aëra volvit"); im anderen verse, in welchem alternis zum folgenden gehört, desjenigen luftstromes, der sonne, mond und planeten, wenn sie den nördlichsten punct am himmel erreicht haben, nach süden zurückdrängt, und desjenigen, der ver süden ber die umgekehrte wirkung ausübt.
- 9) Der kanon des Posidonius bei Ioh. Stob. ecl. I, p. 54 (Bake Posidon. reliq. p. 64 sq.) wonach ἀστήφ (ein stern) auch ἄστφον (gestirn, gewöhnl. sternbild), genannt werden könne, nicht aber umgekehrt, mag darin seinen nicht ausgesprochenen grund haben, dass man bei ersterem worte nur an den leuchtendes punct oder himmelskörper, bei diesem an die vorzüglich zwar den sterngruppen, aber doch auch manchem einzelnen sterne beigelegte bedeutsamkeit für irdische und menschliche angelegenheiten dachte. Beide wörter leiteten übrigens die stoiker von οὐδέποτε στάσιν ἔχειν her, ἀστήφ Diodor. ap. Achill. Tat. isagogin Arat. phaenom. I, 10. ἄστφον Posidon. ap. Ioh. Stob. ecl. I, p. 54.
- 10) Es kommen zwar auch andere ordnungen dieser, wie Proclus a. a. o. angiebt, pythagoreischen vertheilung der mathematischen disciplinen vor, bei denen jedoch die proportionalität immer hervorzutreten pflegt. Sextus z. b. in seinem werke πρὸς μαθηματικούς spricht im 3ten buche πρὸς γεωμέτρας, im 4ten πρὸς ἀστρολόγους, im 6ten πρὸς μον-

aucorc. und ebenso bandelt Martianus Capella 1. VI de geometria, 1. VII de arithmética, l. VIII de astronomia, l. IX de musica. Vielleicht hat auch Verro in seinen neun büchern Disciplinarum diese ordnung befolgt. Cassiodorius behandelt in den vier letzten capitela seines buches de artibus ac disciplinis liberalium litterarum die vier disciplinen in der obigen solennen reibenfolge; in der vorrede aber verspricht er zu reden "de mathematica, quae quatuor complectitur disciplinas, arithmeticam, geometricam, musicam et astronomicam." So auch Papias bei Du Cange v. quadrivium: "quatuor artes, id est arithmetica, geometria, musica, astronomia nomen quadrivii acceperunt." Theolog. arithm. 4 μ. 17 (19) καὶ Κλεινίας δὲ ὁ Ταραντῖνος, ταῦτα γάρ ἄρα μένοντα μεν, φησίν, αξιθμητικάν και γεωμετρίαν εγέννασεν, έκκινηθέντα δε άρμονίαν καὶ ἀστρονομίαν. Theon Smyrnaeus arithm. 1 p. 4 ed. de Gelder gieht die disciplinen in der oben besprochenen ordnung, setzt aber der geometrie noch die stereometrie bei, welche allerdings ein bindeglied zwischen dieser und der astronomie ist; p. 21 aber setzt er arithmetik und geometrie mit der stereometrie voran, und lässt musik und astronomie darauf folgen; dieselbe ordnung behält er p. 22 mit auslassung der stereometrie bei. Wenn er aber arithm. 2 erklärt, dass er an zweiter stelle die musik behandeln wolle, und music. 61, dass ihm noch übrig sei der astronomie zu gedenken; so scheint mit recht gefolgert werden zu dürfen, dass, nachdem nun auch von Th. H. Martin, Paris 1849, der astronomische theil edirt ist, ein viertes, von der geometrie handelndes buch nicht mehr zu erwarten stehe, da es hinter dem astronomischen keine stelle mehr einnehmen konnte. zwischen den drei ersten aber keine vacant ist, mithin Theon in seinem werke των κατά μαθηματικήν χρησίμων είς την του Πλάswros ἀνάγνωσιν aus irgend welchem grunde das fach der geometrie nicht mit bearbeitet habe. So ignorirt auch Censorin. de die natali 7 eben dasselbe, und will nur de astrologia musicaque et arithmetica einiges berühren, und von Boëthius findet sich der astronomische theil nicht bearbeitet. Vitruv. de architect. I, 1, 3 sqq. durchmengt die vier disciplinen mit anderen ohne innere ordnung. Auf abweichungen und auslassungen bei solchen schriftstellern, zu deren zeit der encyclopädische kreis der wissenschaften noch nicht fixirt war, oder die nur gelegentlich und von anderen gesichtspuncten her auf diesen gegenstand kommen, ist hier kein gewicht zu legen. Der stoiker, welcher unter dem namen des Thebaners Kebes den in neuer zeit etwas in vergessenheit gerathenen pinax schrieb, in dessen 13tem capitel als freunde der ψευδοπαιδεία aufgezählt werden: ποιηταί, δήτορες, διαλεκτικοί, μουσικοί, άριθμητικοί, γεωμέτραι, άστρολόγοι, ήδονικοί, περιπατητικοί, κριτικοί, gehört allerdings einer zeit an (ich vermuthe das 1ste jahrhundert vor Christi geburt), wo der kreis der siebes freien disciplinen bereits festgestellt war; allein da or offenbar derjenigen richtung seiner schule angehörte, die nit hintansetzung der gelehrsamkeit sieh hauptsächlich auf die merd legte, so ist es für unsere betrachtung erheblicher, dass er überbaupt die mathematischen disciplinen richtig zusammengepaart, als dass er, sei es zufällig, sei es von seiner praktischen aschauungsweise aus, der arithmetik die musik vorangestellt hat Wir wollen nur noch anmerken, dass der verfasser des fragmetes, welches dem buche des Censorinus de die natali angehängt ist, dieselhe umgekehrte ordnung hat, welche wir bei dem verfasser unserer qulosooqovuera wahrnahmen; denn nach einigen naturphilosophischen grundstrichen in c. 1 handelt er c. 2 bis 4 über astronomie, c. 5 bis 8 über geometrie, c. 9 bis 12 über musik, c. 13 bis 15 de numeris, nur dass es nicht die numeri der arithmetik, sondern die der metrik sind.

11) Ich habe diese darstellung, mit welcher auch die von Boeckh, Philolaos s. 143, übereinstimmt, als die einfachste und natürlichste gegeben, die zugleich das geometrische und arithme tische wesen des gnomon nachweist. Es ist übrigens nicht ne thig nachzuweisen, dass man auch das umgekehrte verfahren einschlagen, und, anstatt der verlängerung der quadratseite um ir gend welches mass, eine zerlegung derselben in beliebig viele theile zu grunde legen kann. Dem entspricht nun auch die de finition des geometrischen gnomon bei Iohann. Philopon. in Aristat. phys. III K fol. 6b. έαν λαβών τετράγωνον χωρίον διέλες τούτο είς ίσα τέσσαρα τετράγωνα, τὰ τρία τετράγωνα στήμα ποιοῦντα ἐοικὸς τῷ  $\Gamma$  στοιχείᾳ γνώμων ὑπὸ τῶν γεωμετρῶν καλείται. Wenn derselbe hinzusetzt: ὄστις γνώμων περι (fol. 7) τιθέμενος τῷ λοιπῷ τετραγώνφ αύξει μέν αύτὸ, ώς έν κατηγορίαις είρηται, άλλοιότερο» δε ού ποιεί· διά τοῦτο γάρ καὶ γνώμων προσηγορεύθη, ότι περιτιθέμενος τοις τετραγώνοις φυλάττει το αυτό είδος: so ist die etymologie, welche er im sinne hat, weniger deutlich als die beziehung auf Aristot. categor. 11, 4 wo es heisst: τὸ τετράγ» νον, γνώμονος περιτεθέντος, ηθέηται μέν, άλλοιότερον δε ουδέν γκ yévnzat. In dieser stelle liegt aber nicht, dass der gnomon aus drei gleichen quadraten bestehen müsse; sondern wenn die seite des quadrates beliebig verlängert oder verkürzt worden ist, so entsteht nach dem oben beschriebenen verfahren ein gnomon, der aus einem quadrate und zwei rechtwinkeligen parallelogrammen besteht, nach dem satze Euclid. elem. II, 4. Daher giebt auch zu jener stelle der kategorien Simplicius fol. 2b sq. ed. Venet. 1499 oder fol. 108 b sq. ed. Basil. 1551 eine andere erklärung folgender art. In einem quadrate  $\alpha\beta\gamma\delta$  ziehe man die disgonale  $eta\gamma$ , nehme in lphaeta beliebig einen punct s und ziehe von da aus e $\zeta$  parallel mit  $\alpha \gamma$  und  $\beta \delta$ , desgleichen durch den schnittpunct der diagonale x ziehe man  $\eta \vartheta$  parallel mit  $\alpha \beta$  und  $\gamma \delta$ ; so entstehen in αβγδ vier vierecke κα, κβ, κγ, κδ, worunter zwei, xa und xδ, keine quadrate sind, (ausser wenn s die seite αβ bal-

birte,) und παραπληρώματα beissen, weil sie die beiden quadrate, die ihrer bestimmtheit wegen den vorrang haben, su dem gesammtquadrate ergänzen. Ταῦτα οἶν τὰ δύο παραπληρώματε; sagt er, τὸ ακ κό μετά ένὸς τετραγώνου ὁποιουοῦμ γνομμών καλείσθω, und fügt als grund hinzu, καὶ ὅτι τῷ τρίτφ στοιχείφ (oder  $oldsymbol{ ext{vielmehr}} oldsymbol{ ilde{ ext{v}}} oldsymbol{ec{ ext{v}}} oldsymbol{ ext{vielmehr}} oldsymbol{ ilde{ ext{v}}} oldsymbol{ ilde{ ext{v}}} oldsymbol{ ilde{ ext{vielmehr}}} oldsymbol{ ilde{ ext{v}}} oldsymbol{ ilde{ ext{vielmehr}}} oldsymbol{ ilde{ ex$ κρίνει. τὸ λοιπόν. καὶ γὰρ ἀφαιρούμενος ὁμοιόσχημον τῷ ὅλο τῷ 🟂 άρχῆς τὸ καταλειπόμενον ποιεί, καὶ προστιθέμενος ὁμοιόσχημον τῷ ὅλφ τῷ ἐξ ἀρχῆς (d. h. doch wohl τούτφ τὸ ὅλον τὸ ἐξ ἀρχῆς) u. s. w. Aber es kann keinem zweifel unterliegen, dass diese erklärung, ungeachtet oder vielmehr gerade wegen ihrer größeren allgemeinheit, und wegen der hülfsweise hereingezogenen diagonale, nicht für die ältere und ursprünglichere zu halten, sondern entlehnt ist aus Euclid, elem. II, defin. 2, auf welche stelle Simplicius sich auch ad Aristot, phys. III, ful. 105, ausdrücklich bezieht. Wie nämlich schon Aristoteles l. l. hinzugesetzt hatte: ώσαύτως δε και έπι των άλλων τοιούτων, so fügt auch Joh. Philoponus seiner obigen erklärung ebenfalls hinzu: ου μόνον δε έπι τετραγώνων ο γνώμων το αυτό φυλάττει είδος, άλλα και έπι παντός παραλληλογράμμου, und citizt dann die genannte definition des Euklid, welche im originale nach Peyrard's ausgabe also lautet: παντός δέ παραλληλογοάμμου χωρίον Ιτών περί την διάμετρον αύτου παραλληλόγραμμον εν όποιονουν κύν τοιμ δυσὶ παραπληρώμασι γνώμων καλείσθω. Schon der ausdruck γκώμων καλείσθω lässt keinen zweifel, dass Simplicius die allgemein für parallelogramme gestellte definition nur für seinen zweck wieder auf das quadrat beschränkt hat. Boëthius endlich, webcher comment. in praedicam. Arist. IIII p. 212 (ed. Basil, 1546) in einem gegebenen quadrate eine diagonale (angularis) ziehen, dann die seiten halbiren, die gegenüberliegenden puncte durch parallelen verbinden, und so vier quadrate entstehen lässt, "quorumlibet tres qui circa candem angularem sunt si demantur, figura ipsa gnomo vocatur," — hat nicht sehr verständig die ältere erklärung, wie sie bei Joh. Philop. steht, mit der euklidisch-simplicianischen combinirt: denn entweder war die diagonale entbehrlich, oder die gleichtheilung der seiten. Interessant auch in hinsicht des ineinandergreifens der geometrischen und arithmetischen bedeutung von γρώμως ist die stelle des Theon Alex. comment. in Ptolem. magu. construct. I p. 44 ed. Basil. 1538, wo er die ausziehung der quadratwurzel aus 4500° an einer geometrischen figur anschaulich macht, und, indem er die nächstniedrigeren quadrate mit rationaler wurzel zuerst in ganzen theilen, dann in miputen u. s. w. aufsucht, die an der figur durch lineare construction nach Ruclid. elem. II, 4 anschaulich gemachte differenz von 4500°, also zuerst 4500° — 4489° = 11°, dann 4500° — 4497° 56′ 16″ = 2° 3′ 44″, so wie auch 4497° 56′ 16″ - σχήμα γεωμετρικόν wird γεώμων auch erwähnt Etymolog. Maga. p. 286 und schol. Lucian. Harmonid. 8; vgl. Poline. onemat. IV, 161.

12) Die von Tennulius ad Ismblich. p. 164 und Bomillesse ad Theon. Smyrn. p. 289 mitgetheilte definition des Asklepios von Tralles, eines schülers von Ammonius Hermise und comments. tors der arithmetik des Nikomachus; γνώμονας καλούμεν τούς μτρούστας άριθμούς, άμέλει έως της νύν παν τὸ μετρούν γνώμοπ προσαγορεύομες, lautet so allgemein, dass sie, wofere der verfasser von der sache etwas verstand, kaum hieher zu gehöres scheint, obwohl sich durch dieselbe auch Ast in seiner definition hat bestimmen lassen. Eine zahl, welche eine andere misst, heisst in der regel eine solche, durch welche die andere ohne rest theilbar ist, oder welche bei der division in dieselbe aufgeht; s. Erclid. elem. VII, defin. 8 sqq. Papp. collect. mathem. II, 15 sqq. Boëth. arithm. I, 14. Wenn aber bei Theon Smyrn. arithm. 21 gesagt ist: λέγονται δε επίπεδοι άριθμοί και τρίγωνοι και τετράγωνοι και στερεοί και τάλλα οὐ κυρίως, άλλα καθ' όμοιότητα των χωρίων α καταμετρούσιν ο γάρ δ' έπεὶ τετράγωνον καταμετρεί, απ' αύτου καλείται τετράγωνος, και ό ς διά τὰ κύτὰ έτερομήκης: so ist hier das verbum καταμετρείτ von den flächen- und körperzahlen selbst, nicht aber von den gnomonen gebraucht. Dennoch ist einzuräumen, dass sowohl in jenem engeren sinne der messesden zahl, als auch in weiterem, sofern das mass überhaupt das vorwiegende und ordnende ist, zuweilen der ausdruck γνώμων gebraucht wird. So in letzterem sinne noch halb bildlich (vgl. Valckenaer animadverss. in Ammon. p. 109) von der dekas Theolog. arithmet. c. 10. p. 59 (60) είκότως μέτρω των όλων αντί και άσπες γνώμονι και εύθυντηρίο έχρησατο (ό τεχνίτης θεός έν τη δημιουργία) πρός την πρόθεσιν άρμοζόμενος. c. 4. p. 16 (18) τήν δεκάδα υπ' αυτής (της τετράδος) αμα τοις υπόπροσθεν συγκοουφούσθαι, γνώμονα καὶ συνοχήν ὑπάρχουσαν. Iohann. Lyd. de mensib. I, 15 γνώμων γώρ έν τοῖς οὖσίν έστιν ή δεκάς πάντα γαρακτηρίζουσα καὶ ίδίως τὸ ἐν ἐκάστω ἄπειρον ὁρίζουσα κτέ. Hier ist das dekadische zahlensystem der bestimmungsgrund; in verwandter art sagt lamblich. in Nicomach. arithm. p. 23 von der fünfzahl als der mittelzahl der neun ersten einheiten: ei di nage τών πλεονεκτούντων τοῖς πλεονεκτουμένοις, ἄσπεο κριταί δίκαιοι και του ίσου και έπιβάλλοστος αποδοτικοί, λαμβάσοστες, αποδιδομεν, ούκ είκη παρά του τυγόντος λαβόντες τῷ τυγόντι ἀποδώσομεν, άλλα κατά την άναλογίαν, γνώμονι χρώμενοι καὶ οἶον κανότι τΦ μήτε πλεογεκτήσαντι μήτε πλεογεκτηθέντι, πουτέστι τη πεντάδι! d. h. 9-5=4, 1+4=9-4; 8-5=3, 2+3=8-3; 7-5=2, 8+2=7-2; 6-5=1, 4+1=6-1; 5-5 = 0, 5 + 0 = 5 - 0. Gleichfalls in der allgemeinen bedeutung des massgebenden, mehr bildlich als technisch, gebraudt derselbe das wort p. 92, indem er bei der lösung einer algebrat

hen aufgabe mit mehreren unbekannten grössen, nachdem nach ier gewissen regel der werth der ersten unbekannten gefunden orden, von welchem die werthe der übrigen abhängig sind, sich ausdrückt: καὶ ούτως γίνεταί μοι ὁ πρώτος όρος τῶν τή, ώσανγνώμων της των συζυγιών ευρέσεως κτέ. In anderem sinne comachus arithm. I, 9, wenn er, von den aprionepiocois redend, eselben durch multiplication der ungeraden zahlen in ihrer naelichen folge mit der zwei entstehen lässt, und den umstand, ss jeder größere ἀρτιοπέρισσος von dem nächst kleineren um er differirt, dadurch begründet, δτι οἱ ἐξ ἀρχῆς γνώμονες αὐν, τουτέστιν οί περισσοί, δυάδι άλλήλων ύπερφέροντες δυάδι ηκύνθησαν, ίνα ούτοι γεννώνται. Hier würde man für γνώμονες er πυθμένες erwarten, wie denn auch Boëthius arithm. I, 10 es rch "fundamenta" ausgedrückt und in der folge diesen ausdruck r alle gnomonen in seiner arithmetik beibehalten hat; indessen na hier zu diesem gebrauche von γνώμων die veranlassung noch sils darin gesucht werden, dass zu dem constanten factor, der rei, der veränderliche eine bestimmte progression bildet, welches ztere ja auch sonst bei den gnomonen stattfand, theils darin, ss diese progression eben die reihe der ungeraden zahlen ist, siche wir bereits oben zu dieser benennung als gnomonen vorgsweise berechtigt gefunden haben. Dasselbe gilt für lamblich. Nicom. p. 30. 38, und im wesentlichen auch für p. 41, indem dem satze: καὶ οἱ ἀπὸ διαφόρων ἀριθμῶν ἀλλήλους πολυπλαισάντων γενόμενοι διαφόρους και τάς πλευράς έξουσιν άντιφωύσας κατά τὰ τῶν γνωμόνων μεγέθη, καὶ ὁ τοιοῖτος προμήκης ελήσεται, die γεώμοτες ganz in der bedeutung von factoren sagt scheinen, jedoch, wie sich aus dem zusammenhange erbt, so, dass ungerade zahlen in einer bestimmten ordnung uniter general sind, wie  $3 \times 5$ ,  $3 \times 7$ ,  $3 \times 9$ , . . . . , 5 7 u.s. w. Am weitesten verflacht ist dieser gebrauch p. 114: εται δε κατ' έγκρασιν ή είρημενη πλάσις έκατέρου είδους (der ράγωνοι und der έτερομήκεις), ότι ο γενόμενος τους γνώμονας 3 factoren) είλικρινείς αποδούναι ούκετι έγει δια την σύμφθάρ-, άλλ' έν ταξς διακρίσεσε συμφαίνονται άλλήλοις, οίον φέρ' τίν ό ς έκ του δίς τρείς ου ου λύεται είς τον δύο και τρία, ι ή σύμφθαρσις πλέον τι της ποσότησε των γρωμόνων απετέ $s(2 \times 3 > 2 + 3)$ · τοσαυτάκις γάρ έστι θάτερος τών γρωιουν εν τῷ γεννωμένω, ὁσόσπες ὁ σύζυγος αὐτοῦ (sein mitfactor) ε, και διά τουτο συνεμφαίνεσθαι άλλήλοις είσηνται. Ob auch erwähnung der gnomonen p. 119 hieher gehöre, ist mir noch ht klar geworden. Ein möglicher erklärungsgrund dieser geuebsweise wäre übrigens auch der, dass man alle multiplican sich geometrisch in der form eines rechtwinkeligen parallerammes vorstellte, und nun, anstatt die gesammtheit der einen hten winkel einschliessenden grösseneinheiten, den gnomon dieparallelogrammes zu nennen, die einheiten jeder der einschliessenden seiten für sich als die gnomonen desselben bezeichnete, was bei der möglichen verschiedenheit der factoren nicht quadratischer producte  $(60 = 2 \times 30 = 3 \times 20 = 4 \times 15 = 5 \times 12 = 6 \times 10)$  für nöthig erachtet werden konnte. Vgl. note 14.

13) Die älteste quelle für die namen eines ἀριθμὸς ἐτερομένης und προμήνης wird wohl bei Platen Theaetet. p. 147 e se zu suchen sein. Diog. Laert. III, 24 καὶ πρῶτος ἐν φιλοσομέ ἀντίποδα ἀνόμασε καὶ στοιχεῖον καὶ διαλεκτικήν καὶ ποιότητα και τοῦ ἀριθμοῦ (τὸν ἀριθμὸν?) προμήνη κτέ., wonach auch bei den Heeren'schen Anonymus vit. Plat. p. 393, 69 βιογρ. Western (p. 8, 27 ed. Paris 1850) in dem satze: εἰρε δὲ καὶ τὸ τῶτ ἀντιπόδων ὅνομα καὶ τὸ τοῦ μήκους ἀριθμοῦ, statt der beziehung auf Plat. republ. IX p. 587 d die auf die genannte stelle de

Theätet anzunehmen, und προμήκους zu lesen ist.

14) So lamblich. in Nicomach. p. 109: er de zy rar erege μηκῶν συστάσει, είτε γνωμονικῶς (Boeckh Philolags a. 149 fir γνωμονικών) δέοι περιτιθέναι τινί την έπισωρείαν των άρτίων, ή δυάς μόνη φανήσεται άναδεχομένη και υπομένουσα την περίθεση, ανευ δε αυτής ου φυσονται ετερομήκεις, είτε κτέ. Ob auch p. 119 gnomonen der ανόμοιοι oder έτερομήκεις gemeint sind, wie Ternplius anzunehmen scheint, ist mir nicht klar; die stelle ist woll verdorben oder lückenhaft. Doch gehört hieher Anonym. ap. 101. Stob. eclog. I p. 24: έτι δε τη μονάδι των έφεξης περισσών για μόνων περιτιθεμένων, ό γινόμενος αξί τετραγωνός έστι των δέ αρ τίων όμοίως περιτιθεμένων, έτερομήκεις καὶ ανισοι πάντες, ίσου (vielmehr ἴσοι oder ἴσος) δε ἰσάχις οὐδείς. Denn wenn hier auch zu άρτίων nicht unmittelbar γνωμόνων hinzuzudenken ist, da auch vorher dies wort nicht zu περισσών, sondern zu περιτιθεμέsor gehört, ("wenn die ungeraden zahlen der reihe nach als gamonen um die einheit gesetzt werden,") so wird sich doch ὁμοίος schwerlich anders als durch γνωμονικώς erklären lassen. redet überhaupt der verfasser sehr ungenau oder vielmehr gerdezu fehlerhaft. Durch herumsetzung gerader zahlen um die einheit entstehen ungerade zahlen, die eigentlichen έτερομήκεις aber sind gerade. Aber auch, als προμήκεις genommen, kommen 🗰 durch jenes verfahren nur selten und zufällig heraus, wie unter den ersten 25 hieher gehörigen folgende 7:21 = 3 × 7, 57  $= 3 \times 19, 91 = 7 \times 13, 111 = 3 \times 37, 183 = 3 \times 61,$  $381 = 3 \times 127$ , 553 = 7. 79, wohin noch allenfalls folgende 4 körperzahlen gezogen werden könnten: 273 = 3 × 7 × 13,  $651 = 3 \times 7 \times 31$  (σφηνίσκοι),  $507 = 3 \times 13 \times 13$  (also  $\theta(s)$ , and  $343 = 7 \times 7 \times 7$  ( $x \dot{v} \beta o s$ ), letztere sum beweise st gleich, dass, obschon kein quadrat, so doch eine kukikzahl, ice κις ίσος ίσάχις, in dieser progression vorkommen kann. Alle & deren sind primzablen. Wollte der verfasser also, von execut zais reden, no hätte er die monas weglassen müssen, z. h. 21-

 $1 = 4 \times 5$ ,  $57 - 1 = 7 \times 8$ ,  $91 - 1 = 9 \times 10$ , 111 - 1 = 10 $\times$  11, 183 — 1 = 13  $\times$  14, 273 — 1 = 16  $\times$  17, 343 — 1 = 18 19 u. s. w. Kam es ihm aber auf die monas an, so musste er die έτερομήκεις aus dem spiele lassen, und mit den alten erklärern der auch ihm vielleicht vorschwebenden stelle Aristot. phys. III, 4, 3, so wie mit den übrigen arithmetikern sagen, dass die geraden zahlen der reihe nach zur einheit hinzugerechnet, nie dieselbe, sondern immer eine andere gestalt bilden; 2. b. Themist. paraphras. Arist. phys. fol. 32 a. οἱ δὲ ἄρτιοι προστιθέμενοι τη μονάδι κατά τους έφεξης άεί τι καινόν είδος ποιούσιν, και ή διαφορά πρόεισιν είς απειρον ... ούτως ούν τοῖς Πυθαγορείοις ὁ ἄρτιος μόνος ἀριθμὸς ἄπειρος γίνεται. Freilich war alsdann eigentlich nicht περιτιθεμένων zu gebrauchen, sondern προστιθεμένων oder έπισυντιθεμένων. Indessen an dieser ungenauigkeit mag die breviloquenz des Aristoteles a. a. o. schuld sein, der, indem er sagt: περιτιθεμένων γάρ τῶν γνωμόνων καὶ χωρίς, ότε μεν άλλο άει γίνεσθαι το είδος, ότε δε εν, den schein erregt, als könnten auch die geraden zahlen als gnomonen um die einheit gesetzt werden, καν μή κυρίως γνώμονες οἱ άρτιοι λέγωνται ώς οὐ φυλάττοντες τὸ αὐτὸ είδος, sagt Simplicius. Hieher gehört aber auch die stelle des Anatolius in den Theolog. arithm. 2 p. 9 (11): των μέν πάντη όμοιων και ταυτών χόμωνύμων (?) ο έστι τετραγώνων ή μονάς αίτία, ου μόνον έπειδη ώς γνώμονι αὐτη περιτιθέμενοι οἱ έξης ἀριθμοὶ περιττοί, είδοποιήματα αὐτῆς ὅρτες, τετραγώρους ἀπετέλουρ τῆ σωρηδόρ προβάσει ἀεὶ καὶ μαλλον τους έπ' απειρον και έξης προϊόντας, αλλ' ότι και κτέ, worauf folgt: των δε πάντη άνομοίων ο έστιν έτερομηκών ή δυάς πάλιν αίτία, ου μόνον ότι περιτιθεμένων αυτη ώς γνώμονι των κατ' αυτήν είδων (del.?) είδοποιηθέντων άρτίων και ούτοι σωρηδόν ἀποτελούνται, άλλα και κτέ. Nur fällt hier γνώμονι auf, wofür nan γεώμονες und γεωμόνων erwarten sollte, oder mit tilgung des ws das adverb γρωμογικώς. Letzteres möchte ich zwar verauthen; doch wenn die lesart richtig überliefert ist, so hat sich entweder der verfasser einer verwechselung correlativer begriffe achuldig gemacht, was in schriften dieser gattung nicht unerhört ist, oder er hat, um die einheit als die grund - und kenuzahl aller quadrate, die zweiheit als die aller oblongen zahlen hinzuatellen, den ausdruck γνώμων in allgemeinerem sinne genommen; s. note 12. Die parallelstelle lambl. p. 109 spricht jedoch für letzteres nicht.

15) Etwas verschieden doch im wesentlichen auf dasselbe hinzielend sagt Boeckh, Philolaos s. 144: "Nach dem Philolaischen bruchstücke scheint man in den gnomonischen verbindungen ein bild der befreundung und vereinigung erblickt zu haben, welche unser schriftsteller nicht ungeschickt auf die erkennbarkeit der dinge anwendet, indem das erkannte von dem erkennenden umfasst und ergriffen wird: wobei eine ursprüngliche überein-

stimmung und anpassung, wie des gnomon um sein quadrat herus,

vorausgesetzt wird."

16) Ότι διαφέρειν έλεγον οἱ ἀπὸ Πυθωγόρου μονάδα καὶ ἑι μονὰς μὲν γὰρ παρ' αὐτοῖς ἐνομίζετο ἡ ἐν τοῖς νοητοῖς οὐσα, ἑι δὲ τὸ ἐν τοῖς ἀριθμοῖς ὁμοίως δὲ καὶ δύο τὸ ἐν τοῖς ἀριθματοῖς. Für ἀριθμοῖς ist, wie aus dem folgenden und aus den abigen parallelstellen erhellt, ἀριθμητοῖς zu lesen. Das folgende würde übrigens vollständiger lauten: ὁμοίως δὲ καὶ ἐνάδα τὴν ἐν τοῖς νομτοῖς (oder ἀριθμοῖς), δύο δὲ τὸ ἐν τοῖς ἀριθμητοῖς.

17) Terentian. Maur. 1362: "sicut unum numerus ante quan secundum prodidit." Peerlkamp's emendation "prodiit" scheint

nicht nothwendig zu sein.

18) Damit kann auch zusammenhängen, dans  $d\rho \partial \mu \delta g$  der ausdruck für die unbekannte größe in der algebra ist, unser z, griechisch g geschrieben;  $d\rho \partial \mu \sigma \sigma \tau \delta \nu$  s. v. a.  $\frac{1}{x}$ ; s. Diophant arithm. 1, defin. 2 sq.

19) Eine hauptschwierigkeit für das verständniss der alter zahlenphilosophie ist die der manuichfaltigkeit und willkührlich keit der metaphysischen und ethischen beziehungen zur seite gehende unstetigkeit der terminalogie mit hereinziehung vieles bile lichen und uneigentlichen. Belege dafür bieten! die reichen, ob wohl noch sehr der vervollständigung fähigen materialien, welche Joh. Meursius in seinem Denarius Pythagoricus zusammen gehäuft hat. Wie oben über die verschiedene anwendung des wortes γrώμων, möchte ich hier über die mehrfache bedeutung von πρώτος ἀριθμός oder πρώτοι ἀριθμοί einige notizen beibrisgen. Zu unserer stelle kann verglichen werden Aristot. mettphys. 1, 5, οι δε αριθμοί πάσης της φύσεως πρώτοι, und die eber so berühmte als dornige stelle ibid. XIII, 6 sqq.; auch Plotis enn. VI, 6, 15, namentlich άρχη οὐν και πηγή ύποστάσεως τος ούσιν δ άριθμός δ. πρώτος και άληθής. Bei Hierocles in am carm. p. 166 (Cantabrig. 1709) ist die tetras o nocces apilipos bei Damasc. de princip. 119 p. 372 die trias. Letzterer koms diese eigenschaft auch zu, wenn der monas und dyas wegen de principartigen (aggoeides Theolog. arithm. 2 p. 8 (10)) noch nick die qualification als zahl zugestanden wird, (schol. Aristot. metphys. I p. 541 b), vgl. Theolog. arithm. 3 p. 15 (16. 17.) let Lyd. de mensib. IV, 44. Martian. Capell. VII, 745; sonst heist in diesem sinne auch die zwei die erste zahl, z. h. Macrob. somn. Scipion, I, 6, 18. II, 1, 9. Booth. geometr. I p. 1210 (Basil. 1546). Arist. Quiet. mus. III jr. 122. Auch. wird gen angemerkt, welche zahl in der natürlichen ordnung mooror if σιος, πρώτος περιττίς, πρώτος τετριίγωνος, πρώτος κύβου, πρώτο τέλειος u. s. w. sei; und wie sich von selbst versteht, kann de prädikat newzog jeder zahl anhangen, die bei einer gelegenbe zuerst in betracht oder in berechnung gekommen ist ... Verschie

S &

davon ist der ausdruck ἀριθμοί πρώτοι, numeri primi, zur eichnung der auch jetzt noch so genannten primzahlen, oi άδι μόνη μετρούμενοι, Euclid. elem. VII, defin. 12. Alexand. rodis. in Aristot. metaphys. I p. 551 sq. ed. Brd., auch ποωxai advideros Theon Smyrn. arithm. 6. Nicomach. arithm. 11. Iamblich. in Nicom. p. 36, primi et incompositi oder simes, Boëth. arithm. I, 14. 17. Martian. Capell. VII, 744. 750. . Cassiodor. de art. ac discipl. liberal. litt. 4 p. 554 (opp. Garet. Venet. 1729); im gegensatze zu den devrepois nai θέτοις, und verschieden von den πρώτοις πρός άλλήλους, ad m. inter se, mediocribus, d. h. solchen, die keinen gemeinaftlichen divisor haben, wie 9:25. In weiterem sinne hat stoteles metaphys. I, 6 med. alle ungeraden zahlen πρώτους annt, weil sie durch zwei untheilbar sind, s. dazu Alexand. rod. p. 551 sq. Brd. Bei dieser gelegenheit dürfen wir auch it die eigentbümliche benennungsweise übergehen, welche sinnth Archimedes sich in seinem ψαμμίτης schuf, in dem er alle len, die die griechische zählung umfasst, von der einheit his 10000 myriaden, also die ersten acht decimalstellen, 1 bis 19 9999 erste zahlen nannte, dann wieder mit der einheit bein und die acht folgenden stellen zweite zahlen nannte, und fort. Archimed. arenar. p. 124 (opp. Basil. 1544) oder p. 520 1. Wallis operum mathematicorum vol. tert., Oxon. 1699): οδισμαρίας μέν νου είρημενοι άριθμοί ές τάς μυρίας μυριά. πρώτοι καλούμενοι. των δε πρώτων άριθμών αι μύριαι μυδες μονάς καλείσθω δεντέρων άριθμών, και άριθμείσθωσαν δευυν άριθμών μονάδες καὶ άπὸ τᾶν μονάδων δεκάδες καὶ Ακιτάδες και γιλιάδες και μυριάδες ές τας μυρίας μυριάδας. πάλιν καὶ αι μύριαι μυριάδες των δευτίρων άριθμών μονάς καλείσθω των αριθμών κτέ. und p. 124 (521) είκα έωντι αριθμοί από άδος ἀνὰ λόγον έξης κείμενος, ὁ δὲ παρά τὰν μονάδα δεκάς οί όπτω αύτων οί πρώτοι σύν τα μονάδι των πρώτων αριθμών องและเพา ส์ออองารณ, ก่ อิล และ สงาวอิจ สัมโดย ก็หาติ เต้า อิลบาร์กพา ουμένων, καὶ οἱ άλλοι τὸν αὐτὸν τρόπον τούτοις τῶν συνωνύ-· καλουμένων έσσουνται αποστάσει τας όπτάδος των άριθμών ι τας πρώτας όκτάδος των αριθμών. Βο τ. b. γίλιαι μυριάδευτέρων αριθμών 1000 0000 0000 0000 (taunend billionen). ser Zählung, welche is ras uvoianisuvoiosror authim uvoias uadas d. h. bis 10800000000 reicht, bedient er nich in den rechigen dieses buches, zeigt aber a. a. q. (p. 520 sq.) zugleich möglichkeit einer noch weiter reichenden, indem er alle zahvon der einheit bis zu der genannten grenze ihm ernte zahnennt und sie nach perioden unterscheidet, an dass die ersten llen der vorigen zählungsweise die erste periode der ersten iken bilden, die zweiten zahlen jener aber die zweite perinde ersten zablen u. s. f., oder, wie andere die stelle funnen, 'em er bis zu dem angegebenen umfange nich die ernte period

erstrecken und dann die zweite beginnen lässt, die ihrerseit wieder erste bis hundertmillionste zahlen hat, worauf dann die dritte periode folgt u. s. f., oder indem er, wie es Wallis audrückt, perioden von oktaden macht, eine jede zu 10000000 oktaden, ές τας μυριακισμυριοστας περιόδου μυριακισμυριοστών ἀριθμῶν μυρίας μυριάδας. Wir erinnern uns hiebei des einfache ren, aber auch nicht so weit reichenden zählungssystemes des Apollonius, ohne zweifel des Pergäers, welches wir aus dem reste des 2ten buches der συναγωγή des Pappus kennen lernen. demselben werden die ersten vier decimalstellen monaden genannt, die folgenden vier heissen einfache myriaden, die dritten vier doppelte myriaden, die folgenden dreifache, vierfache u. s. w.; z.b. II, 21 μυριάδων άπλων τζ καὶ μονάδων, 5 576000, oder II, 16 μυριάς μία δισχίλιαι διπλών μυριάδων 12000 0000 0000, wo him ter μία noch hätte τριπλών stehen können. Das fundament dieser reductionen legten schon die älteren Pythagoreer, eigentlich schon unser zahlensystem mit stellenwerth erfindend, indem sie die zeh und ihre potenzen als einheiten betrachten lehrten,  $\delta \varepsilon \times \alpha \zeta = \delta \varepsilon$ τερωδουμένη μονάς, έχατοντάς = τριωδουμένη μονάς, χιλιάς = τετρωδουμένη μονάς, μυρίας = πεντωδουμένη μονάς, lamblich. in Nicom. p. 124 sqq. 146., worauf sich nicht allein das theoren bei lambl. p. 145 sq. gründet, sondern auch die einrichtung des abacus Pythagoricus bei Boëth. geometr. I p. 1210, über welchen, da die ausgaben des Boëthius falsches enthalten, zu vergleicher ist Chasles geschichte der geometrie, aus d. französ. übertr. vol Sohncke s. 531 ff. und die relation von Nesselmann gesch. der algebr. s. 92 ff. Eine ähnliche bewandtniss, nur in absteiger der ordnung und nach dem sexagesimalsysteme, hat es mit de ptolemäischen eintheilung der μοῖρα in πρῶτα έξηκοστά, minutes (minutae, Augustin. de divers. quaestion. octog. trib. 45, 2. lesta, Demophil. schol. in Ptolem. apotelesm. p. 196 ed. Basil. 1559.) δεύτερα έξηχοστά, secunden, τρίτα έξηχοστά, tertien, u. s. w. worüber s. Theon Alexandr. in Ptolem. magn. construct. I p. 39. - Aber bei lambl. in Nicom. p. 125 ist ὁ πρῶτος ἀριθμός ein fehler für ὁ α ἀριθμός d. i. "die zahl 1000."

20) Theolog. arithm. 4 p. 21 sq. (23): καὶ τελειότητος εἰθι τέσσαρα ἀνάλογα καὶ ὁμοταγῆ τέτρασι τελείσις ἀριθμοῖς, οἱ συνίστανται ἐντὸς δεκάδος ἴσην κατὰ πρόβασιν τοῖς ἀπὸ μονάδος συνεχέσιν, μέχρις ὢν εἰς τετράδα ἡ προκοπή ἔλθη πρῶτον μὲν γὰς ἄνευ συνθέτου αὐτὴ ἡ μονὰς τελειότητος τρόπον τινὰ ἔχουσα ἐν τῷ πάντ ἔχειν δυνάμει ἐν ἐαυτῆ καὶ μηδενὸς προσδεῖσθαι παρεκτικὴ δὲ ἄλλως καὶ εἰδοποιὸς ὑπάρχει τοῖς ἄλλοις ἄπασι κατὰ πέσας διαφορῶν παραλλαγάς εἰ γὰρ καὶ ἔστι τι τέλειον εἰδος τὸ τοῖς ἑαυτοῦ μέρεσιν ἴσον, μέρος δὲ ἡ μονὰς οὐκ ἔχει, ὅλη δέ ἰστὰ ἐαυτῖς ἴση, τελεία ἀν καὶ αὐτὴ εἴη δεύτερον δὲ μονάδι καὶ δυάθι ἴση καὶ συνεχής γε ἐξαιρέτως ἡ τριάς, ἄλλως οὐσα καὶ αὐτὴ τελεία, ὅτι ἀρχὴν καὶ μέσον καὶ τέλος μονωτάτη ἔχει τρίτον δὲ τὸ ἕν δύν

καὶ τρία, οὐκέτι συνεχής ή έξὰς ιση ὑπάρχει τρόπω τικὶ τελεία. τοις γαο έαυτης μέρεσιν ίση πρώτη υπάρχει, ημίσει, τρίτω, έκτω. τέταρτον δε το α΄ β΄ γ΄ δ΄ ή δεκάς, πολύ μαλλον ού συνεχής, την τελειότητα έτερω τινί παρά τούτους τούς τρόπους κεκτημένη : μέτρον γάρ και τέλειος δρος παντός αυτή άριθμου και οθκέτι μετ αύτην ούδεις φυσικώς, άλλα πάντες δευτεροδούμενοι και έπ' απειφον παλινοδούμενοι κατά μετοχήν αὐτῆς. Also 1) 1 = 1. So oft auch von den vorzügen der monas, sowohl den oben geschilderten als auch anderen, die rede ist bei arithmetikern und zahlphilosophen, so habe ich doch ausser der obigen stelle ihr das prädicat der vollkommenheit nur selten ausdrücklich beigelegt gefunden, wie bei Iohann. Lyd. de mens. II, 5. Stephan. Alex. de magna et sacra arte VI p. 228 in Physici et medici Graeci minores ed. Ideler vol. II. Sodann 2) 3 = 1 + 2. Vgl. Theon 8myrn. arithm. 32. mus. 42. Theolog. arithm. 3 p. 13 sqq. (14. 16. 17.). Aristot. de coelo I, 1. Plutarch. sympos. IX, 3, 2. de animae procreat. 16. Polluc. onomast. VI, 2. Porphyr. vit. Pythag. 51. Cornut. de natur. deor. 14. Aristid. Quintilian. de musica III p. 119 sq. 133 sqq. 152. Anonym. vit. Platon. p. 395. Βιογρ. Westermann. (wo πρώτου όντος τελείου zu lesen) Chalcid. in Plat. Tim. p. 112 ed. Meurs. Augustin. de musica I, 20. 22. Martian. Capell. VII, 733 u. v. a., an manchen dieser stellen auch πρῶτος τέλειος genannt, theils in beziehung auf die ungeraden zahlen überhaupt, insofern dieselben anfang, mitte und ende haben, und auch in etwas anderer beziehung τελειοι genannt werdnn, Plutarch de vit. et poës. Homer. 144. Ioh. Stob. eclog. I p. 22, theils in beziehung auf die folgenden beiden vollkommenen, indem die monas nicht mitgezählt wird. Ferner 3) 6 = 1 + 2 + 3. Auch sie wird zuweilen πρώτος τέλειος genannt, weil sie, abgeseben von der 1, die erste ist unter denjenigen zahlen, welche vorzugsweise von den arithmetikern, philosophischen wie theorematischen, vollkommene genannt werden, d. h. denjenigen, welche der summe ihrer theile gleich sind, wie 6=  $\frac{6}{2} + \frac{6}{8} + \frac{6}{6}$ , oder  $28 = \frac{28}{2} + \frac{28}{4} + \frac{28}{4} + \frac{26}{14} + \frac{28}{28}$ ; 76-  $\lambda$ eιος άριθμός έστιν ὁ τοῖς έαυτοῦ μέρεσιν ἴσος οὐν. Hauptstellen über die theorie dieser zahlen und ihre berechnung sind Euclid. element. VII, defin. 13. IX, 36. Theon Smyrn. arithm. 32. Nicomach. arithm. I, 16. Iamblich. in Nicom. p. 44 sqq. Boëth. arithm. I, 19. 20. Martian. Capell. VII, 753. Cassiodor. de art. ac discipl. liberal. litt. 4 p. 554. Gegensätze: ἐλλιπεῖς, ὑπερτεdeis: imperfecti, plusquamperfecti; diminuti, superflui. Hiedurch ist es auch in der regel motivirt, wo man der sechszahl die vollkommenheit beigelegt findet, wie nicht allein an den eben genannten stellen (ausser Euklid), sondern auch Theon Smyrn. mus. 42. 45. Theolog. arithm. 6 p. 33 (34). Plutarch. vit. Lycurg. 5. de anim. procr. 13. Philon Iud. de mundi opificio p. 3 (Lutet. Paris. 1640) de decalogo p. 748 a. Clem. Alex. stromat. VI.

16 p. 811 ed. Potter. Origen. comm. in Ioanu. tom. 28 init. Iohann. Philopon. de mund. creat. VII, 13. Aristid. Quintil. de mus. III p. 122. 135. 143. Iohaun. Lyd. de mens. II, 15. Vitruv. architect. III, 1, 6. Censorin. de die natali 11. Ausen. epist. 18, 19. Chalcid. p. 113. Macrob. saturnal. VII, 13 (vgl. in somn. Scip. I, 6, 12). Augustin. de civitate dei XI, 30. trinit. IV, 4. de divers. quaestion. 57, 3. Prosper de promis. et praedict. dei I, 7, 2. Nart. Cap. VII, 736. 745. expos. in psalm. 6 extr. 46 extr. Pseud. Cassiod. expos. in cas. tic. canticor. 6, 7. Noch einige andere stellen citiren Lindenbrer ad Censorin. l. l. und Meurs. denar. Pythagor. 8, und käme en auf vollständigkeit an, so liesse sich - und das gilt auch fir die anderen zahlen, - in den werken der kirchenväter, von de nen mehrere, besonders in ihren exegetischen arbeiten über da alte testament, grosse freunde einer allegorisirenden zahlenmystik sind, ein, wie ich schon bei flüchtigem nachblättern gefunder, nicht ganz geringes spicilegium halten. Endlich 4) 10 = 1 + 2 + 3 + 4. Dazu vgl. ausser der oben im texte stehende stelle unseres Hippolytus: Speusipp. περί Πυθαγορικών ἀριθμών ap. Theolog. arithmet. 10 p. 61 (62). Aristot. metaphys. 1, 5 problem. XV, 3. Theon Smyrn. arithm. 32. Sext. Empir. adr. mathemat. IV, 3. Porphyr. vit. Pythag. 52. Aristid. Quintil & mus. III p. 152. Alexand. Aphrodis. problem. II, 47. Hierod. in aur. carm. p. 166. Iohann. Philopon. in Aristot. de anima ( fol. 1b. Philon lud. de congress. quaer. erudit. p. 437 a. Clem. Alex. strom. II, 11 p. 455. Theodoret. in cantic. canticor. 3,7 p. 85. 6, 7 p. 129 ed. Schulze. Vitruv. III, 1, 5. Chalcid. p. 108. Augustin. de divers. quaestion. 57, 2. epist. 55 (119), 28 Macrob. in somn. Scip. I, 6, 76. Martian. Capell. VII, 742. Boëd. arithm. II, 41 u.v. a., an manchen dieser stellen im superlative: παντέλειος Clem. Alex. strom. VI, 11 p. 782. Cyrill, in Oseam! παντελής Philolaus ap. Ioh. Stob. eclog. I p. 8. Philon de mund. I opific. p. 9e. παντέλεια Anatol. ap. Theolog. arithm. 10 p. 63 (64). Anonym. ap. Ioh. Stob. eclog. I p. 22. Philon de vit. Me sis III p. 666 b. e. Ioh. Lyd. de mens. I, 15 u. a. Aber and undere zahlen innerhalb der ersten dekade werden aus verschit denen gründen dieses prädicates der vollkommenheit zuweilen ge würdigt, so die vierzahl bei Philon de mund. opific. p. 9 e. Hie rocl. in aur. carm. p. 166. Iohann. Protospathar. ad Hesiel opp. 797. Iulian. Pomer. de vit. contemplat. III, 18, 1. Martia. Capell. VII, 734; die sieben bei Alex. Aphrod. problem. 11, 47. Macrob. in somn. Scipion. 1, 6, 76. Augustin. de civit. dei XI, 31. XVII, 4, 4. Cassiodor. expos. in psalm. 104, 36, obwell von Chalcid. p. 108 gerade zum unterschiede von den vollkomme nen zahlen "optimus et naturalissimus et sufficientissimus" genannt; die acht bei Martian. Capell. VII, 741. Augustin. epist 55, 28; die neun Theolog. arithm. 9 p. 58 (59.). Martian Caell. VII, 741 and vielleicht bei Auson. edyll. 11, 52, wohin auch benec. epist. 58 gezogen werden kann. Ueberhaupt vgl. Tennl. ad lamblich in Nicom. p. 127 sqq. und vornehmlich Meurs. enar. Pythag. 2. 5. 6. 8—12. Auch höhere zahlen erhalten ies attribut zuweilen, z. b., um der räthselhaften zahl bei Plat. ep. VIII. p. 546 nicht zu gedenken; die zahl 36 bei Nicomach. armon. II. p. 38, die 100 bei Philon lud. de nom. mutat. p. 044 b. lulian. epist. 24. p. 37 sqq. ed. Heyler. Theodoret. in ant. 6, 7. p. 126. in Esaiam 65, 20. Ps. Cassiod. in cant. 8, 2; 1000 bei Theodoret. in cant. cant. 8, 12. p. 163. Ps. Cassiod. 8, 11. 12; 81 sogar als das quadrat von 9 perfectissimus ei Senec. l. l. Und dergleichen findet sich gewiss noch mehr. ei Gaudentius harmon. introduct. p. 16 sind τέλειοι ἀριθμοί ganze zahlen im gegensatze zu gebrochenen.

21) Späterhin wurde  $\overline{v}$  jedoch wirklich lang gebraucht, wie der anthologie epigr. adesp. 354 b (III p. 334 Anal. Brunck) , εν, πέντε, δύο, τρία, τέσσαρα κύβος έλαύνει. Daher auch lainisch cubus mit lauger penultima, wie in des angeblichen Q. hempius Fannius Palaemon gedicht de ponderibus et mensuris "Amphora fit cubus, quem ne violare liceret | sacravere vi Tarpeio in monte Quirites." Und bei Auson. edyll. 11, 2: mparibus novies ternis contexere coebum," and 57: "distinguit ilidos coebo pergente trientes," weist coebum und coebo für cuam und cubo auf ein perispomenon  $x\tilde{v}\beta o s$ , wovon ein unorthoraphisches zoiβoς in der damaligen aussprache sich schon lange cht mehr unterschied; worüber vgl. Conr. Schneider grammat. er latein, spr. 1. s. 84. An eine affectirte nachahmung der armistischen schreibweise nach der art von poenio, moerus, coero . a., obwohl auch sie ein langes ū bedingt, ist dabei schwerch zu denken. Immerhin aber dürfte die bandschriftliche übereferung darauf anzusehen sein, ob nicht von einer gewissen zit an auch bei den prosaischen griechischen schriftstellern die ecentuation zesos anerkaunt und geduldet werden müsse.

22) Die den alten mathematikern geläusige zurückführung rithmetischer functionen auf geometrische, sowie die daraus entrungene übertragung geometrischer benennungen auf das feld er arithmetik, erhellt theils aus mehreren schon oben vorgekommen beispielen, theils hat sie sich in den namen der quadratnd kubikzahlen und wurzeln noch bis heute im sprachgebrauche chalten. Hier nur noch wegen des obigen κυρίζειν einige beisiele für den begriff der multiplication. Theon Smyrn arithm. 1 neunt das entstehen eines productes aus zwei factoren πολλαλασιάζεσθαι διχῶς, c. 24 ἐπιπέδως ε chenso das aus drei factoren 21 πολλ: τριχῶς, c. 24 ἐπιπέδως ε chenso das aus drei factoren 21 πολλ: τριχῶς, c. 24 στερεῶς. Nicomach. arithm. 11, 17 ἡ ονὰς ... οὔτε ἐωντὴν πολυπλασιάσασα ἐπιπέδως ἡ στερεῶς ἐτεσιοῦται οὔτε ἄλλον ὀντιταοῦν ἐξίστησι τοῦ ἐξ ἀρχῆς d. i. 1² = 1, 3 = 1, 1 n = n. Aristid. Quintilian. de mus. 111. p<sub>1</sub>, 1224 του

δε όκτάδα σώμα ένυλον, έκ γάρ του πρώτου πολυπλασιαζομένο χυβιχώς συνίσταται. Vgl. χυβιχήν αύξησιν Nicomach. harmon. II. p. 36. 38. Nicht selten ist für πολλαπλασιάζει neben dem allgemeinen αύξάνειν der ausdruck μηχύνειν, indem der eine der factoren gewissermassen als einheit oder punct gedacht zu sein scheint; beispiele: Nicomach. arithm. I, 19. II, 18. lamblich. in Nicom. p. 30. 31. 33. 78. 116. 127. 137. 138. 149. μεγεθύνευ Nicom. ar. II, 15. Wie κυβίζειν bei unserem verfasser in beziehung auf zahlenbildung aus drei und mehr factoren gebrauck ist, so ἐπιπεδοῦν in beziehung auf eine solche aus zweien bei lamblich. in Nicom. p. 37: o de rolovros (die zusammengesetzte zabl) πρός τῷ γραμμικῶς εὐθυμετρεῖσθαι (die primzahlen sind nämlich nur der linearen darstellung fähig), ຂໍ້າເ ສດເ ຂໍກເກຂຽວວຽກູ້ດອງແ ήτοιγε τετραγωνικώς . . . η παραλληλογράμμως. So nennt Boëthiu arithm. II,54 eine kubikzahl "cubum trina dimensione crassatum"; ungenauer sagt derselbe II, 28 "si quem numerum in suam corglobet quantitatem (binarius)" d. h. "zwei mit einer anderen zahl multiplicirt". — Uebrigens hat das verbum πολλαπλασιάζευ nebst seinen synonymis im griechischen, so wie multiplicare, decere und ähnliche im lateinischen eine mannichfaltigkeit von corstructionen, über welche ich, um die anmerkungen nicht noch mehr anzuschwellen, ein anderes mal reden werde. Für die construction mit ¿nì seq. accus. bietet eine menge beispiele Diophant dar, besonders I, def. 1 - 10., einige andere mögen hier noch vorläufig platz finden: Eutoc. in Archimed. de circul. demens. 3 άριθμός μέν γάρ έφ' έαυτόν πολλαπλασιαζόμενος ποιεῖ τινα τετρά· γωνον αριθμόν. Plutarch. de anim. procreat. 16 έλαβε τὸν τπό δς γίνεται τοῦ ξξ ἐπὶ τὰ (τὸν?) ξδ΄ πολλαπλασιασθέντος. de mund. opific. p. 21 a ό έπτακόσια είκοσιεττέα τετράγωτος μέν πολυπλασιασθέντος έπ' αὐτὸν τοῦ έπτὰ καὶ είκοσι, κύβος δὲ τοῦ έντεα εννάκις (lies έφ' έαυτον und του έντεα επ' έν τ έα έννάκις).

23) Hienach dürfte bei lamblich. vit. Pythag. 36, 265 in dem namen eines diadochen der alten pythagoreischen schule Fopzischen

δαν statt Γαρτύδαν zu lesen sein.

24) Sonst auch Zabratos, Zaras, Nazaratos genannt; Perphyr. vit. Pythag. 12. Schol. Platon. rep. X. p. 600 f. Clem. Alex. strom. l, 15. p. 357. Potter. Vielleicht derselbe auch Zarades Phot. bibl. c. 81. Theodoret. therap. IX. p. 935. Sch. Zoroaster, Zarathustra, Zerduscht.

25) Κελοῖτος, Εὐδώρου, Κασταβαλεύς, φιλόσοφος. ἔγραψε συναγωγὴν δογμάτων πάσης αἰρέσεως φιλοσόφου. Suid. s. v. mit der note von Reinesius. Eudoc. p. 272. Meiners gesch. d. wissensch. l. s. 540, nach welchem auch Proklus, ich weiss nicht wo, häufig den Eudorus angeführt hat, setzt diesen letzteren aus einem sehr unzulänglichen grunde nach Nikomachus dem Gerasener. Dazu pflegen im 2ten jahrhundert statt der akademiker platoniker genannt zu werden.

26) Porphyrius bericht ist dem unseres versassers ganz padlel. Anders Lucian. vitar. auct. 6 πρῶτον μὲν γὰρ τὸ πᾶν τή εἰσι, καὶ ἡν ἀποδύσης κύαμον ἔτι χλωρὸν ἐόντα, ὄψεαι τοῖσιν εδριτίσισι μορίοισιν ἐμφερέα τὴν φυήν · ἐψηθέντα δὲ ἡν ἀφῆς ἐς ν σεληναίην νυξὶ μεμετρημένησιν, αίμα δὲ ποιέεις. Der mag vielicht in einer quelle φόνον gefunden haben. Indessen wird es im blute doch wohl nicht so sehr auf den geruch, der beim amen characteristisch ist, als vielmehr auf die farbe angekomen sein, zumal wenn das fragliche blut naturhistorisch aus dem scheinen von infusionsthierchen, der monas prodigiosa, erklärt rd, wie von Cohn nach dem berichte Ehrenberg's im monatsricht der Preuss. akad. d. wissensch. 1850. s. 5.

(Fortsetzung später.)

Danzig.

Gottlieb Roeper.

## Zu Plutarch. Appian. Strabo.

Plutarch. de Fluv. XXI, 2: γεννάται δ' ἐν τῷ ποταμῷ μήκον, ον ἀντὶ καρποῦ λίθον· ἐκ τούτων μέλανά τινα τυγχάνει παρότα λύροις, ἄπερ οἱ Μυσοὶ ῥιπτοῦσιν εἰς ἡροτριωμένην χώραν ν μὲν ἀφορία μέλλη γίνεσθαι, μένει τῷ τόπφ τὸ βληθέν· ἐὰν δὲ αρπίαν σημαίνη, τὰ λιθάρια δίκην ἀκρίδων ἄλλεναι] Ich habe meiner ausgabe für λυροις (so im codex ohne accent) ὀλύραις rgeschlagen. Mit geringerer änderung schreibe ich jetzt πυνίς, worauf mich die Pfälzer hds. gleich zuerst hätte führen llen, da in ihren uncialbuchstaben das II vom Λ nur unmerkh verschieden ist. Vgl. Bast's Comment. Pal. p. 729 f. So id auch bei Αροθοσον ΙΙ, 8, 2 die worte ὁ δὲ θεὸς ἀνείπε verhrieben für ὁ δὲ θεὸς ἀνείλεν.

Appian. Hannib. 10. p. 119, 16 Teubn.: καὶ αὐτὸν ὁ Φλανιος κατιδών ὅμα ἔφ σμικρὸν μέν τι διέτριψε, τὸν στρατὸν ἀναιώων ἐξ ἱδοιπορίας καὶ χαρακοποιούμενος, μετὰ δὲ τοῦτο ἐξῆγεν θὺς ἐπὶ τὴν μάχην αὐτοὺς ὅντας ὑπ ἀγρυπνίας καὶ κόπου] Bekr's änderung κεκμηκότας, obwol auf die vergleichung einer nlichen stelle gestützt, ist den buchstaben nach nicht sehr ihrscheinlich. Ich vermuthe: ἐξῆγεν εὐθὺς ἐπὶ τὴν μάχην αὕτς ὅντας ὑπ ἀγρυπνίας καὶ κόπου, ausgemergelt durch schlaflokeit und anstrengung.

Strabo 1, 9: ἡμεῖς δὲ τὸν μὲν πλείω λόγον περὶ τοῦ ἀκεανοῦ ὶ τῶν πλημμυρίδων εἰς Ποσειδώνιον ἀναβαλλόμεθα καὶ Αθηνόιρον, ἱκανῶς διακρατήσαντας τὸν περὶ τούτων λόγον] Vielleicht

κρώς διευκρινήσαντας τ. π. τ. λ.

R. Hercher.

Rudolstadt.

(2) A service of the self-order of the first of the self-order order of the self-order order of the self-order order order

## XXV

# Bernardo ten Brink, V. D., s. p. p. F. G. Schneidewin.

Page State Call

Non ignoras, vir praestantissime, quantam voluptatem er Hipponacteis Tuis, singulari superioris voluminis ornamento, perceperim cum reliquis, tum tribus illis versibus, quos Tu a disturno situ et oblivione vindicavisti primus. Sed verba obscuris sima misereque depravata licet Tu et pererudite et ingenios tractaveris, tamen non exiguos residere scrupulos nec fugen quenquam potest et ingenue confessus es ipse. Sunt autem ist versiculi vel eo nomine memorabiles, quod verba poetae Graed ex Angliae codicibus a Te, homine Batavo, in lucem protract nunc Gallici Iibri auxilio paullulum adiuvari a me, natione Ger mano, possunt: ut dimidiae paene Europae res in illis agi vide tur. Nam cum nuper ad C. B. Hasium, popularem nostrum, mil esset scribendum, rogavi, ut, nisi molestam esset, Tzetzianorus codicem quem nosti Huetianum inspicereteisi quid forte inde luci redundaret. Nec frustra rogavi. Nam vir laude mea maior co dicis illius apographum elegantissime manu sua factum confesio ad me misit. Cuius novi beneficii dum gratiam rependo que possum, placuit in Hipponacteis vires meas perielitari Toque, qui pater huius sermonis extiteris, arcessere arbitrum.

Huefianus igitur codex verba poetae, quibus Musgravius sigu accentuum detraxit, ita exhibet: τούτοιαι θήπων τοὺς ξενθραίων παίδας οὺς, (post hoc voc. ductus litterae prorsus exanidae conspicitur, quem Hasius φ, h. e. φησί, intexpretatur, qued ipsum in Angliae codicibus extat.) μητυρχοίτας βούπαλος τὸν ἀρήτι κή ζων καὶ ακλίζων τὸν δυσώνυμον ἄρτον.

Vides, doctissime Brinki, codicem vel in minimis rebus conspirare cum libris Tuis, nisi quod unam tamen voculam ex fuga retrabit, quae in illis vel librariorum imprudentia vel Musgravi elapsa est. Ex quo apparet, quam Tu p. 44 inibas rationes, ut φησί illud in tertii versus initium detruderes, locum iam, post quam κνίζων emersit, habere non posse. Illo autem loco cus versus ita concinnavisses:

τούτοισι θηπέω τοὺς Ἐσυθοπίων παϊδας,

ους μητροκοίτας Βούπαλος, σὺν Ἀρήτη φησὶ, φλυάζων τὸν δυςώνυμον καῖτον, iteratis curis p. 730 aliquid audendum ratus ita maluisti scribere: τούτοισι θηπέων τοὺς Ἐρυθραίων παῖδας, οῦς μητροκοίτας φησί — σὺν γὰρ ᾿Αρήτη κεῖται — φλυάζων τὸν δυςώνυμον κοῖτον.

Neutram coniecturam iam defendes, vir doctissime, cum libri Parisini testimonio duobus participiis tertii versus exordio usus esse reperiatur poeta: adde quod Βουπάλου nomen ipsum prorsus necessarium esse statim declarabitur. Praeter haec in altera ratione verbum finitum aegre desidero: θηπέω quidem recte sprevisti ipse: quippe τὸ θήπειν est Bupali, τοῦ θηπαλέου (h. e. Hesychio interprete βωμολόχου), non Hipponactis istum irridentis.

Sed antequam singula excutiam accuratius, de universa sententia loci quid statuam significatio. Assentior igitur Tibi, Hipponactem παρφδείν carmen aliquod Bupaleum, quod is statuae Magnae Mutris a se et fratre Athenide Erythraeis factae pro more suo — quanquam Plinius de uno Delio simulacro testatur, quod ἀνάθημα fuisse puto a fratribus nobilissimis Apollini consecratum - subscripsisset. In quo ille titulo Erythraeos cum μητροκοίτας appellavit, significabat eos, qui Magnam Matrem a Phrygibus Lydisque in urbem suam receptam in pulvinari collocassent: Hippopax autem vocabulum imprudenter confictum in opprobrium Erythraeorum verti arguit. Quanquam id quomodo verbis elocutus sit ambiguum est: Tibi apertum videbatur, Ripponactem dubiam Bupalei vocabuli vim in ipsum Bupalum convertisse et Areten: quam Bupali Aretesque in istius vocis usu confunctionem sponte indicare, Areten fuisse Bupali matrem. Qua Tu opinione ductus non paucos versus poetae Ephesii eodem revocasti. Postea ipse sensisse videris, foedissima res quas cautiones:haberet. Nam Epimetro p. 729 liberum arbitrium facis opinaturis, Areten meretricem fuisse et lenam, Bupalum autem, qui in eadem cum illa domo habitaret, per ludum et iocum παίδα vocari potuisse illius scilicet μητρός suae. Mihi haec parum credibilia senant, verba autem nostra aliter expediam hoc praefatus, de culta ab Erythraeis Cybela coniecturam licere etiam ex nummis capere, unde et Μητράς et Μητρώναξ nomina afferuntur a Papio: nobilissimum pugilem Erythraeum Epithersen, Metrodori filium, commemorat Paus. 6, 15, 6. Nec negligendum eiusdem Pausaniae de Hercule Idaeo ab Erythraeis in honore babito testimonium 9, 27, 8. Quo equidem minus Mnrootimor Hipponacteum, quode p. 729 iterum dixisti, pro commenticio nomine habitum ad Bupalum rettulerim, cum praesertim similiter conformata nomina in omnibus Ioniae urbibus frequententur. Omnino Tu in celeberrimum artificem longe plura ex Hipponacteis cumulavisse videris, quam quae fidem possint invenire. Sed haec nunc quidem non ago: ad singula verba venio.

Participium θηπῶν ut hoc accentu insignires impulisse Te Tzetzae potissimum versus videtur, ad quem scholium pertinet, hic:

είςορόωντες θήπεον οὐδὲ δύναντο νοῆσαι, cui in Paris. glossa ἐφοβοῦντο superscripta est. Immo Tzetzes ipse, cum in scholiolo τὸ θέμα esse θήπω ait, semet paragogum inde flexisse confitetur, ut vel hanc ob caussam Musgravianum Θῆπον in lemmate scholii repudiandum sit. Nam tametsi θηπών nihil obstat quominus dici potuerit, ad quod θηπητής (ἀπατεών Hesych.) redeat, tamen Parisini codicis scriptura aliunde commendatur. Nam Hesychius habet: Θήπει ψεύδεται. Θήπω ἐπιθυμῶ, θαυμάζω. Θηπῶν (recte Albertius θήπων) · ἐξαπατῶν, κολακεύων, θαυμάζων. Hoc autem ex ipso versu Hipponacteo excerptum esse apertum est. Attigit has formas Lobeckius Paralipp. I, 47. Pertinet ergo τούτοισι θήπων, his suppalpans, al Erythraeos, quibus versibus illis, ab Hipponacte in superioribus allatis blandiebatur Bupalus.

Illud eximie animadvertisti, vir doctissime, Erythraeorum fliss cum aculeo dixisse poetam, quippe quos impudenter nugax Buplus  $\mu\eta\tau\varrho o\mu\iota\xi i\alpha g$  insimulavisse videretur:  $\mu\eta\tau\varrho oxo\iota\tau \tilde{ov}$  enim appellationi poeta spurcum intellectum subdidit, ut idem quod  $\alpha\varrho\varrho evoxoi\tau\eta g$ ,  $\delta ovloxoi\tau\eta g$  sonaret. Quaerenti autem verbum finitum, unde pendeat participium, occurrit compendium illud scripturee initio alterius versus,  $\varphi$ . Quod ut numeris aptetur non  $\varphi\eta\sigma i$ , sel  $\varphi\eta'$  videtur interpretandum, quo facto ovg, quod aut errori debetur aut ex fine vocabuli  $\pi\alpha i\delta\alpha g$  natum est, delendum erit. For mam autem illam, quam Apollonius Herodianusque attestantur ex integro decurtatam ut  $\chi\varrho\eta'$  ex  $\chi\varrho\eta\sigma i$ — v. Ahrens Dial. Dor. p. 295 — usurpayit alter poeta lonicus, Anacreon fr. 40, quod collatis quae A. Heckerns observavit Philol. 5, 483 ita scribendum videtur:

σε γάρ φη Ταργήλιος εμμενέως διοσκεΐν.

Verba autem Βούπαλος σὺν ᾿Αρήτη eximia cum virtute positi videntur, hac mente: Erythraeorum filios foedo crimine commaculatis, a quo cum Areta, spurcissima meretrice, rem habente nihil non turpe expectari par est. Nimirum constat, Bupalum cum fratre Athenide operam suam ita sociatam habuisse, ut plerasque artes coniunctis viribus conficerent: Plinius certe 36, 5, 12 nullum simulacrum recenset alterius utrius manu factum sola. Ita bilem poetae quam experti sunt acerbissimam, excitaverant ambo. Expectabas igitur Βούπαλός τε κάθηνις vel σὺν ᾿Αθήνιδι — vel, ut versui satisfiat, σὺν τῶθήνι —; poeta autem, ut Erythraeorum epithetou abiectos mores fratris natu maioris redolere ingereret, παρὰ προςδοκίαν simili sono posuit σὺν ᾿Αρήτη, quasi dicas Βυpalos und — compagnie. Profecto apertius haec sententia enuscianda fuit, quae nunc tanquam excidisse invito videtur, misi for-

llam vulgo notam, qua uti in subscriptionibus soleret par noe fratrum, traducere vellet.

Haec satis probabiliter mihi explanavisse videor: restat tertius rsus et restat durissimum των τριών παλαισμάτων. Iam enim de itentia universa cernitur qualis fuerit: nam κνίζων καὶ φελίζων τὸν ςώνυμον άρτον praeterquam quod versum jugulant non habent exditum intellectum. Iam si quis priora verba θήπων τοὺς Ἐρυθραίων iδας spectaverit, simplicissimum fuerit dici: reapse proculcans et irlens τοὺς Ἐρνθραίων παῖδας. Paullo aliter Tu iudicabas, qui ν δυςώνυμον κοῖτον in locum voc. ἄρτον sufficiendo de eo quod rum est instaurando desperavisse videris. Nec ipse eam spem veo fore, ut mihi succedat quod Tu frustra tentavisti. endum est quid suspicer. Scripturam aprov forsitan quispiam eatur ita, ut credibile esse dicat, Bupalum ab Erythraeis, dum tuam illam conficit, pastum esse publice. Cai illum beneficio gui ab Hipponacte malam gratiam rettulisse, cum turpi epito diffamavit Erythaeos. Tum δυςωνύμων requireretur. Mihi ec non uno nomine perincerta videntur. Circumspicienti ergo od ab aquor vocis ductibus propius abesset sese mihi obtulit Tum sententia poetae haec fere foret: "His adulans Eryacos appellat μητροχοίτας, scilicet turpi nomine, ut est impu-3 homo, pungens potius et vellicans Attin civium male ominate mine appellatorum, quem cum sua ipsum matre concumbere pindicet." Pertinere igitur ornamentum scilicet illud civium ν μητροχοιτών et ad opprobrium ipsorum et ad dedecus eius , quem susceperunt. Quippe in sacellis simulacrum deae, quae tin πρόπολον, πάρεδρον habebat, in lectica sternebatur: nec deerunt, qui Attin Rheae ipsius filium esse vellent, v. Philol. 3, Quo mordacius poeta lusit, si modo ita lusit.

Haec si non prorsus ex vano hausta sunt, scribendum erit: χνίζων, φλυάζων τὸν δυςωνύμων "Αττην.

rtasse Hesychii glossa κτίζωτ· λυπῶν ex hoc ipso loco fluxit; υάζων ex Tua emendatione retinui. Quanquam dubitanter feci; m cum codices in καὶ φελίζων consentiant, haud soio an verm a κα litteris incipiens lateat. Quale et versui et sententiae riter idoneum praestat Hesychius: καφάζειτ· γελᾶν. καφάτι· κακχάζει, γελᾶν. Quae frustra sunt qui ex v. καχάζειν corpta arbitrantur.

Denique ascribam versus paullo emendatiores:
τούτοισι θήπων τοὺς Ἐρυθραίων παϊδας
φὴ μητροκοίτας Βούπαλος σὸν ᾿Αρήτη,
κείζων, καφάζων τὸν δυςωνύμων Ἦττην,
ii forte in v. ἄρτον latet vox abstrusior et gentilicia.

Vides, doctissime Brinki, quod Tu pulchre inchoavisti, id a nulla ex parte perfectum esse. Modo aliquantulum tamen emovisse et perfecturis si forte felicioribus ingeniis viam strase iudicer. Rectiora qui afferet, rex esto. Tu vere, cui vel ec haud iniucunda fore confido, vale.

Scribebam mense Ianuario a. 1853.

#### II. MISCELLEN.

### 12. Zu den griechischen elegikern.

Solon's fr. 13 [12], 29—32 hat Bergk in seiner neuen bearbeitung der elegieen des Minnermos und Solon (im Marburger programm 1851) so geschrieben:

άλλ' ὁ μὲν αὐτίκ ἔτισεν, ὁ δ' ὕστερον ἡν δὲ φύγωσιν αὐτοί, μηδὲ θεῶν μοῖς ἐπιοῦσα κίχη,

ήλυθε πάντως αύθις, αναίτιοι έξηνα τίνουσιν

η παίδες τούτων η γένος έξοπίσω. In allen drei fällen die hier in betracht kommen können wir de 🖡 getroffene wahl nicht glücklich finden. Erstens v. 29 ist unter den varianten of de (wie Trincav. und Vindob. haben), et de (nach Gaisford's codd.) und no de (so Schow's BEGW) die letztgenannte lesart die ordinärste, von welcher aus die entstehung der andern schlechterdings nicht begreiflich ist. Bei voraussetzung von si de konnte verkennung des dichterischen si mit conjunctif (vgl. z. b. Tyrtäus fr. 9, 35) zu 🖟 führen, das vermeinte be dürfniss eines subjectes zu dem prädicate avzoi auf of leiten Grösser aber war die versuchung, wenn ursprünglich of stand, diese anakoluthie ( $\eta \lambda \nu \partial s$  ist an das unmittelbar vorausgeganges subject μοῖρα angeschlossen, statt an das entferntere οῖ) zu be seitigen durch abanderung des ei in oi. Zweitens hat v. 31 doar rioi schon darum wenig wahrscheinlichkeit weil erst v. 21 igr mit dem digamma gesetzt war; auch steht dabei ἔργα völlig lee und bestimmungslos. Araiziot ist entstanden aus dem ursprüng lichen ἀναίτια, von welchem es nur eine abplattung ist; ἀναίτια ἔργα sind ἔργα ὧν (οἱ παῖδες) οὐχ αἴτιοί είσι. Zur verbindung der beiden sätze mochte ursprünglich T dienen, das vielleick wegen seiner ähnlichkeit mit dem digamma ausfiel, wie v. 27  $OT_{\Xi}E$  überging in OTTE (nach G. Hermann's emendation). Wir halten daher Wyttenbach's αναίτια τ' έργα für das richtige, nachst dem (um des digamma willen) das asyndetische crairia égya. Endlich v, 32 ist έξοπίσω des cod. C und (man. sec.) B eim willkührliche, unmethodische änderung. Dass ήγεμόνων das rich tige enthalte heweist schoo seine absolute sinulosigkeit: es ist

dennach wicht durch die reflexion erzeuge, wondern durch gedankenloses erruthen der spuren des originals entstanden. Ueberraschend treffend ist hier Schneidewih's vorsching: h révos de binion. Unklarheit über die berechtigung des ionischen der führte binerseits (vielleicht durch vermittlung von hrever) auf hrevorer und von diesem aus, durch vertauschung eines sindlosen wortes mit einem widersinnigen, auf h noorder (in A), andererseits (durch winniom) auf das triviale und von andern stellen hen geläufige (s. z. b. Tyrtä. fr. 9, 30) egoniom. Die partikelysteht eine wie bei Pinder Pythi IV, 78:138: zener als deren hen geläufigen.

# 13. Das argument zum Rhesos. An auch

Called and Carlot Shell Some Sale

was the contract of the state of the contract of

Die letzten nummern der Gättinger gelehrten anseigen hrachten auszüge aus einer abhandlung des herausgebers dieser zeitschrift über die handschriftlich überlieferten argumente der uns erhaltenen stücke der drei tragiker mit specieller berücksichtimung derjenigen, welche unsere urkunden dem Aristophanes von Byzanz zuschreiben. In dem verzeichniss der aristophanischen irgumente, welches dort gegeben wird, vermisse ich das zum Rhesus 1). Bei dem verkommenen zustande freilich, in dem die sorglosigkeit der herausgeber das argument zu diesem stücke überhaupt von druck zu druck überliefert werden lässt, ist diese auslassung wohl mehr als verzeihlich; und ob wir ein argument des Aristophanes mehr oder weniger kennen, kann für jene orörterungen gleichgültig sein. Allein hei der ganz besonderen wichtigkeit der urkunde, als eines aktenstückes in einen bekannten frage der böheren kritik, der nach der urbeberschaft des uns els euripideisch überlieferten dramas Rhesus, kann und darf es für den kritiker nicht gleichgültig sein, in welchem zustande ihm der text derselben vorliegt. Ich glaube daher keine überstässige arbeit zu thun, wenn ich es versuche, diesen text auf seine reine und ursprüngliche gestalt zurückzuführen er geben gebe ..... Unser, argument findet sich zwar in allen handschriften mehr oder minder vollständig; doch besassen wir nun von zweien bieher genügende vergleichungen, pamlich dem Vat. 909 (A1) bei Dindorf, Annatt, 111, 2,5.,559. 564 not. : 4. Havn. (cl) bei Matthia. Leider had Matthia es, unterlassen die reibenfolge anzugeben min der die kopenhagener bandschrift die einzelnen stücke

gibt; das bekannte verhältniss jedoch, in der dieselbe zum Vat åtehli, lässt-nicht zweifeln, dass in dieser beziehung keine erheb-

it) ich mannte dort nur die unter dem namen des Aristophanes Wirklich überlieferten hapothesen. In der abhantlung tellist ist das argum.

liche abweichung von der durch Dindorf bekannt gemachten fassung des Vat. stattfindet. Hierzu kömmt jetzt noch der Harl. (c), dessen varianten mitzutbeilen ich durch die genaue abschrift in stand gesetzt bin, welche ich der güte meines freundes Pauli in London verdanke (vgl. über diese hs. meine vorrede zu der Troades p. 3-6). Ausserdem ist in betracht zu ziehen die abgekürzte fassung, in der die Aldina die worte gibt. Da diese ausgabe in der mehrzahl der stücke lediglich als freilich stark interpolirter abdruck des Palat. (a) zu betrachten ist, so steht zu vermuthen, dass die fassung der Ald. im wesentlichen die der Pfälzer handschrift wiedergibt, obgleich eine vergleichung der letzteren für Rhesus noch nicht vorliegt. Aus der vergleichung dieser hülfsmittel ergibt sich als die ächte fassung der urkund die unten folgende; zum näheren verständnisse bemerke ich nu, dass, wie billig, der text des Vat. zu grunde gelegt worden ist; wieweit dieser sich mit hülfe der anderen handschriften bessen liess, darüber geben die noten aufschluss.

#### Υπόθεσις 'Ρήσου.

Εκτωρ τοῖς Ελλησιν ἐπικοιτῶν ἀκούσας αὐτοὺς πῦρ καίω εὐλαβήθη μὴ φύγωσιν. ἐξοπλίζειν δὲ διεγνωκώς τὰς δυνάμω μετενόησεν Αἰνείου συμβουλεύσαντος ἡσυχάζειν, κατάσκοπον δὶ 5 πέμψαντας δὶ ἐκείνου τὴν ἀλήθειαν ἰστορῆσαι. Δόλωνα δὶ

πρός την γρείαν υπακούσαντα έκπέμπεσθαί

τόπον είς την παρεμβολην άφωρισεν αὐτῷ. ἐπφανέντες δε οί περί τον Όδυσσέα και Δόλωνα μεν άνηρηκότι έπὶ δὲ τὴν Εκτορος κοίτην πάλιν ὑπέστρεφον οὐγ εὑρών 10 τες τον στρατηγόν. οθς Αθηνά έπιφανείσα κατέσχε. καὶ τον μίν Εκτορα έκελευσε μή ζητείν, 'Ρήσον δε άναιρείν επέταζε· τον γώς έκ τούτου κίνδυνον μείζονα έσεσθαι τοῖς Ελλησιν, έαν βιώσ τούτοις δε επιφανείς Αλέξανδρος πολεμίων παροτ σίαν. έξαπατηθείς δε ύπο Αθηνας ώς δηθεν ύπο Αφροδίτη 15 απρακτος υπέστρεψεν. οί δε περί Διομήδην φονεύσαντες 'Ρησω έχωρίσθησαν καὶ ἡ συμφορά τῶν ἀνηρημένων καθ' δλον ήλθι τὸ στράτευμα. παραγενομένου δὲ Εκτορος, ίνα αὐτὸς περιή νηται των πεπραγμένων, τετρωμένος ο του Ρήσου έπιμελητής δι' αὐτοῦ Εκτορος τον φόνον γεγενησθαι. του δε Εκτορκ 20 απολογουμένου την αλήθειαν αυτοίς εμήνυσεν ή του Ρήσου μ της ή Μουσα νεκρόν κομίζουσα το σώμα. κάποδυρομένη 🖟 καὶ τὸν ἐπιπλακέντα αὐτῆ Στουμόνα διὰ τὸ τοῦ παιδὸς πένθ**κ** καὶ τὸν έξ έκείνου γεγενημένον Ρησον οὐδ Άχιλλει φησιν άδι κρυτον έσεσθαι τῷ κοινῷ τῶν ἐπιφανῶν θανάτω τὴ 25 ίδίαν παραμυθουμένη λύπην.

Τοῦτο τὸ δρᾶμα ένιοι νόθον ὑπενόησαν, Εὐριπίδου δὲ μὰ είναι τὸν Σοφόκλειον γὰρ μᾶλλον ὑποφαίνει χαρακτῆρα. ὑ μέντοι ταῖς διδασκαλίαις ὡς γνήσιον ἀναγέγραπται. καὶ ἡ καὶ τὰ μετάρσια δὲ ἐν αὐτῷ πολυπραγμοσύνη τὰν Εὐρικίδην ὑμὸ

·εί. πρόλογοι δε [εν αὐτῷ] διττοί φέρονται. ὁ γοῦν Δικαίαρ- 30 · έκτιθείς την υπόθεσιν του Ρήσου γράφει κατά λέξιν ούτως. νῦν εὐσεληνον φέγγος ή διφρήλατος έν ένίοις δε των άντιγράφων έτερός τις φαίνεται πρόλογος ός πάνυ και οὐ πρέπων Εὐριπίδη. και τάχα αν τινες τῶν γκριτών διεσμευακότες είεν αὐτόν. έγει δε οὖτως. 35 ω του μεγίστου Ζηνός άλκιμον τέκος, Παλλάς, παρώμεν ούκ έχρην ήμας έτι μέλλειν Άχαιῶν ώφελεῖν στρατεύματα. νῦν γὰρ κακῶς πράσσουσιν ἐν μάτη δορὸς λόγχη βιαίως Έκτορος στροβούμενοι. 40 έμοι γάρ ούκ ένεστιν άλγιον βάρος, έξ ου γ' έχρινε Κύπριν Άλεξανδρος θεάν κάλλει προήκειν της έμης εύμορφίας καί σης, Αθάνα, φιλιάτης έμοι θεών, εί μη κατασκαφείσαν δψομαι πόλιν 45

Αριστοφάνους ὑπόθεσις.

Πριάμου βία πρόρριζον έκτετριμμένην.

Ρήσος μεν ήν Στουμόνος του ποταμού και Τερψιχόρης, υσών μιας, παις, Θρακών δε ήγούμενος είς Ίλιον παραγίνεναντός στρατευομένων Τρώων παρά ταις ναυσί των Ελλή-50. τούτον Όδυσσεύς και Διομήδης κατάσκοποι όντες άναιρου-Άθηρας αὐτοις ὑποθεμένης μέγαν γὰρ ἔσεσθαι κίνδυνον έκ του. Τερψιχόρη δε ἐπιφανείσα τὸ τοῦ παιδὸς σῶμα ἀνείλετο. ἐν παρόδω δε διαλαμβάνει και περί τοῦ φόνου τοῦ Δόλωνος. ἡ σκηνὴ τοῦ δράματος ἐν Τροία ὁ χορὸς συνέστηκεν ἐκ φυ-55 ων Τρωικών, οι και προλογίζουσι. περιέχει δε τὴν Νυκτετίαν. τὰ τοῦ δράματος πρόσωπα χορὸς φυλάκων. Εκτωρ. είας. Δόλων. ἄγγελος ποιμήν. 'Ρήσος. Όδυσσεύς. Διομήδης. γνῶ. Πάρις. 'Ρήσου ἡνίοχος. Μοῦσα.

### Anmerkungen.

1-25. fehlen in Ald. 1. ὑπόθεσις τοῦ εὐριπίδιου ῥή-2. έπὶ χοιτῶν Α΄ c' ἐποικτῶν c δάλλης πυράν 6-7. in den hdss. keine lücke; 5. πέμψαντα c fehlt aber der bericht von Rhesos auftreten, auf den sich dann p auf z. 7 bezieht. 7. καὶ τόπον c' τόπον fehlt ganz 8. xai fehlt in c 9. die lücke füllte der schreivon c' durch ελθόττες aus. Das richtige scheint c zu bieten: δε την Εκτορος κατηντηκότες σκηνήν. 10. κατέσχεν έπιovoa c 11. άναιρεῖν ἐκέλευσε σ΄ 12. ἔσεσθαι μεί-13. τούτω» A' c' τούτοῖς Έλλησιν fehlt in c' in der lücke ἐπίστασθαι c πολεμίων παρουσίαν πολέμου A' c 15. ὑπέστρεφεν c' αγενομένου — 25. λύπην fehlt in c 17. περιγένηται ο bilologus. VII Jahrg. 3. 36

τὸν fehlt in Δ' 19. in der läcke pasir (l. 9751r) c 21. κομίζει Α΄ κατοδυρομένη C 28. éx c 24. keine lücke in A'. Wohl richtig c: vhe στρατιία. τών κοινών φανερώ θανάτο Α΄ το κοινώ τοίς έπισανώ zwischen 25 u. 26 schiebt c aus des Aristophe nes inhaltsangabe die worte σκηνή - νυκτεγερσίαν ein und lint darauf das personenverzeichniss folgen. In der Ald. schlieses sich z. 26-29 unmittelbar an des Aristophanes argument a welches das ganze eröffnet. 26. τούτο τὸ δρᾶμα Α΄ ε΄ ε 🕏 Εύριπίδου δε μη είναι Α΄ ε΄ ώς ούκ ον Εύρικ δè δρ. Ald. dov Ald. und, wie es scheint, c 28. ἀναγέγραπται Α΄ ε΄ ε έπιγέγραπται Ald.

Auf z. 29 (ὁμολογεῖ) lässt Ald. die worte ἡ σκητὴ - τοπο γερσίαν folgen und schliesst damit ab, alles folgende fortlassed zz. 30—46. fanden sich auch im Flor. A (c²), aus damit ab valckenaer zuerst in der Diatr. p. 89 sqq. bekannt mach Aus cod. Vat. n. 407 publicirte sie Siebenkees in Fabricius im gr. II. pr. p. xviii. Nach den varianten zu urtheilen, welch Schott in den observatt. poett. aus demselben hin und wieder in Rhesos mittheilt, gehört diese ziemlich nachlässig geschrieben papierhandschrift zur klasse der nicht interpolirten und ist Flor. A nahe verwandt. Auch Par. E und G sollen nach grave die worte enthalten. Da diese handschriften blosse schriften von Flor. 2 (b) sind, so wird der passus in letze wohl auch zu lesen sein, wenngleich Matthiä darüber schweiten schwe

30. ἐν αὐτῷ fehlt in c² c Vat. 407 u. scheint durch sehen aus z. 29 hierhergerathen zu sein. δικαίαν Α΄ Vat. 407. Das wort fehlt ganz in c. Δικαίαρχος ist eine dente besserung Nauck's (Aristoph. p. 254; vgl. diese zeit V, 683), an deren richtigkeit nur völlige kritische impositionen konnte. 31. ἐκτιθείς Α΄ c΄ ἐπιτιθείς c² c Vat. -1

οὖτω c 33. καὶ A΄ c² c Vat. 407, fehlt in c΄
φαίνεται A΄ c΄ φέρεται c² c Vat. 407. 34. τῶν ὑποκ
τινες c΄ 36. an stelle von τέκος hat A΄ eine lücke.
37. παρῶ παρῶμεν c 38. ἀρχαίων c² στράτευμ. ► στρατεύματι c 39. μακρῆ Α΄ μακρῷ c΄ μακῷ c² Vat. -

40. βιαία Α΄ βιαία τ' β 🕰 δορός fehlt in Vat. 407. c<sup>2</sup> c Vat. 407. 41. έμοι γάρ ούκ ένεστι βάρβαρος Α΄ τ΄ γαρ οὐδέν έστιν άλγιον (άλγον ς² άλγίβαρος c) βάρος c² ς 407. Ich vermuthe άλγέων ἄκος. 42. it or A' c' it o c<sup>2</sup> Vat. 407. έξ ώτ' c έκρινε A' c' έκρινα c2 Vat. 407. & άλεξαι c' άλεξανδρον c2 c άλεξάνδρου Vat. 407. προσήχειν die bss.; verbessert von Valckenaer. φίλα γ' έμοί Α΄ φίλτατ' έμοί c' c2 c Vat. 407, bessert von Valckenaer. 46. την πριάμου ε΄ in A' รั้มรอรถเนมร์ของ c<sup>2</sup> 47. so A'. ὑπόθεσις ὁἦσ===

48. παῖς μὲν ἦν Ald. c καὶ fehlt in c

νσῶν c' παίς fehlt in Ald. c 51. δντε c μέγαν γαρ έσεσθαι Α΄ ε΄ μέγαν δε έσεσθαι Benérois c ίγαν ἐσόμενον Ald. τοῖς Ελλησι κίνδυνον Ald. c - Δόλωνος fehlen in Ald. A' c und, wie es scheint, auch thiä fügte diese worte aus "Flor. A. 1. 2" hinzu. Sie wenigstens unverdächtig. 55-57. fehlen in c'. rte stehen an dieser stelle in A' und nach Matthiäs ausich in "Flor. A. 1. 2". In c sind sie hinter z. 25 ver-Ald. hat sie hinter ὁμολογεί z. 29. 55. σκήνη ohne ό δὲ γορός Ald. 56. την fehlt in der Ald. 57. das personenverzeichniss ist aus c allein verglichen, hs. die namen in folgender ordnung bietet: χορός φυλά-δυσσεύς. Έκτωρ. Διομήδης. Αἰσείας. Αθηνᾶ. Δόλων. Πάγελος ποιμήν. 'Ρήσου ήνίοχος. 'Ρήσος. Μοῦσα. sich der schreiber, in dessen original die namen vielmehr dnet standen:

· φυλάκων ἔκτως αἰνείας δόλων ἄγγελος ποιμήν δῆσος ·εύς. διομήδης ἀθηνᾶ πάρις δήσου ἡνίοχος μοῦσα

er nur noch ein paar kurze bemerkungen. Das ganze umentes scheidet sich in drei deutlich gesonderte theile, Itsangabe eines ungenannten und die des Aristophanes, n welche z. 26-46 einige das drama angehende historitizen eingeschoben sind, welche ohne zweifel von dem inten kompilator des ganzen herrühren. Was die letzteifft, so gibt der verfasser selbst für das, was er über nemals vorhandenen doppelten prolog der tragödie berich-1 Dikäarchos als gewährsmann an, und zwar in einem en (κατά λέξιν) citat. Hiernach, wie nach dem ganzen enhange ist klar, was bisher übersehen worden zu sein dass z. 32-46 worte des Dikäarchos selbst sind, jedenr quelle, aus welcher der unbekannte nach seiner eigenen wörtlich schöpfte. Wenn er daher in den das citat einn worten behauptet πρόλογοι διττοί φέρονται, so ist das lleicht nicht unabsichtliche ungenauigkeit des mit seiner ımkeit sich brüstenden; er hätte epégorro sagen sollen, ı seiner zeit wusste man von diesen prologen schwerlich oher, als eben aus Dikäarch. Für das, was zuvor über spruch zu lesen ist, den gewisse kritiker gegen die beng des Rhesos als eines euripideischen stückes erheben ıfung auf den angeblich sophokleischen charakter desselrd zwar keine autorität angeführt; allein ich denke, Dis wird wohl auch diese angabe zu vertreten haben. Ein gilt meiner meinung nach von den sich anschliessenden merkungen. Die didaskalien lagen dem kompilator nicht er und aus des Aristophanes argument kann die notiz über sie nicht abgeleitet sein, da dasselbe deren nicht gedenkt: ἀταγέγραπται konnte wohl Dikäarchos schreiben, nicht unser m genannter. Schliesslich habe ich noch meine vermuthung über den verfasser des ersten anonymen argumentes auszuspreches Die heregten notizen zog der kompilator wohl aus keinen aderen werke des Dikäarchos, als aus dessen von Sextus Empirikus erwähnten ὑποθέσεις zu des Sophokles und Euripides tragidien; die vermuthung liegt nahe, dass er das argument ebende her entlehnte. Für diejenigen, welchen dieselbe an sich nick wahrscheinlich genug vorkommen sollte, bemerke ich nur. das auch von den doppelargumenten zur Medea und Alkestis (m. vielleicht finden sich solche noch zu mehreren stücken, selak nur erst die haupthandschriften vollständig verglichen sind) des zweite den namen des Aristophanes trägt und das erste beidem wenigstens in einer handschrift dem Dikäarchos beigelegt wird Es scheint, dass der anonymus, dessen recension der tragécie des Euripides wir besitzen, den sämmtlichen stücken aus Dikischos werke gezogene inhaltsangaben vorsetzte, soweit er dan habhaft werden konnte, und diese mit den überlieferten and menten des Aristophanes verband.

Berlin.

A. Kirchhoff.

# 14. Verbesserungsvorschläge zu Apollonios Dyscolo.

1. De synt. p. 25, 2. Κάκ τρίτου δε έστιν εκείνο προςθεί ναι, ώς έχρην μόνον τοις είς άμφιβολίαν τοῦ γένους προβαλλομίνοις παρατίθεσθαι τὰ άρθρα, οὐ μὴν τοῖς δυναμένοις δι ἐανών τὸ γένος ἐνδείξασθαι, ώς ἐπὶ τοῦ θεὸς, ὅτε φαμέν ὁ θεὸς καὶ ἡ θεὸς, ὁ ἴππος καὶ ἡ ἵππος οὐ μὴν τῷ γυνὴ προςκείσεται, ὅπη γε καὶ σχεδὸν τὸ ὄνομα τοῦ γενικοῦ γένους ἔγκειται.

Wäre die behauptung richtig, dass der artikel zur geschlecht unterscheidung diene, so würde der artikel bei wörtern, die beite geschlechter hezeichnen können, stehen müssen, er dürste aler nicht bei solchen stehen, die an und für sich schon das geschlecht bezeichnen. Als beispiel für das erstere dient Θεὸς und isseit als beispiel für das letztere γυνή, das auch ohne artikel bestimmt genug das weibliche geschlecht bezeichnet. Diess ist der gederkenzusammenhang. Wie aber das γένος, welches in dem γυνή liegt ein γενικὸν γένος genannt werden kann, ist nicht abzusehen. Obse zweisel war Bekkers vermuthung Θηλυκοῦ dem sinne nach richtig. Den schriftzügen näher liegt aber γυναικείου, ein adjectiv, das allerdings nicht den usuellen ausdruck für genus semininum bildet, aber hier um so mehr an seinem platze ist, weil es schon der som nach weiter nichts als eine ableitung des in frage stelsten γυνή ist. Das wort γυνή ist in eben dem sinne öνομα εν

λυκοῦ γένους, in welchem später am schlusse des capitels die irter θήλεια und ἄρσην ὀνομασίαι τῶν γενῶν genannt werden.

2. De synt. p. 26, 11. Εστιν ούν, καθό καὶ ἐν ἄλλοις ἀπενάμεθα, ίδιον ἄφθρον ἡ ἀναφορά, ἥ ἐστι προκατειλεγμένου προςτου παραστατική. Αναφέρεται δὲ τὰ ὀνόματα ἤτοι κατ' ἐξοχήν, το φαμὲν ούτός ἐστιν ὁ γραμματικός, τοιοῦτόν τι ἐμφαίνοντες ὁ ντων προήκων. ὡς ἔστιν εἰπεῖν, ὁ γενικώτατος.

Auch hier steckt die corruptel in demselben worte, in dem r sie in der früheren stelle fanden, in γενικώτατος. Apollonius Il die ἀναφορὰ κατ' έξοχην erläutern. Die umschreibung durch ό εκώτατος passt dazu offenbar nicht, denn auf dieselbe weise sste dann auch ὁ ποιητής oder τὸ πλοῖον (p. 42) umschrieben rden können durch ὁ γενικώτατος und τὸ γενικώτατον. Sylburg rieb nach einem codex des Portus o γενναιότατος, was allergs dem sinne nach schon eher zum ausdruck der έξοχή passen Aber ohne zweifel wollte Apollonius die έξοχή, die in a genannten beispiele im artikel liegt, nicht sowohl durch ein γή bezeichnendes wort als vielmehr durch ein anderes synony. s sprachmittel ausdrücken, und wählte dazu mit entschiedenem hte den superlativ. Er musste also, um die kraft von ὁ γραμrunos auszudrücken, den superlativ desselben adjektivs wählen, 1 schrieb also ὁ γραμματικώτατος. Dass dem Apollonios dieser perlativ geläufig war, beweist die stelle de adv. 579, 5. wo er beispiele hier den superlativ anführt, γοργότατος, ταχύτατος, ίτατος , γραμματικώτατος.

3. De synt. p. 33, 7. 'Η κατά τὸ οὐδέτερον θέσις συνεχέ-3ρον, πρὸ τῶν ἡημάτων τιθεμένη ἐπιζόηματικῶς ἀκούεται ἦπερ »ματικῶς, εἰ οὕτως ἀποφαινοίμεθα, ταχὺ παρεγένου,

> ος τ' εὐρὺ φέει Πυλίων δια γαίης οὐ μεν καλὸν ατέμβειν οὐδε δίκαιον,

Hier fällt zunächst auf, dass das οὐ μὲν in der zweiten horischen stelle nicht im homerischen texte steht, wo wir vielhr οὐ γάρ finden. Man könnte diess freilich leicht als einen dächtnissfehler entschuldigen; aber weiteren verdacht begründet rumstand, dass die beispiele 1. 2. 4. den epirrhematischen gemuch des neutrums verdeutlichen sollen, während das 3te beisel den onomatischen gebrauch des neutrums belegt. Eine solle durcheinanderwürfelung heterogener beispiele ist gegen die sie des Apollonios. Er pflegt erst beispiele für die eine beuptung, dann beispiele für die gegensätzliche behauptung zu geben. βl. z. b. die oben behandelte stelle p. 25, 2. Ferner 35, 13. e wendung, mit der Apollonios die beispiele der gegensätzlichn behauptung einzuführen pflegt, ist οὐ μήν, vgl. ausser den geführten beispielen noch 39, 22. 40, 10. Also wird auch hier

das οὐ μὲν im anfang der homerischen stelle οὐ μὴν zu schreiben und als worte des Apollonios anzusehen sein. Damit diese beispiel ans ende des satzes kommt, ist es ferner nur nöthig, das τάχιον διαλέγου hinter ταχὺ παρεγένου zu setzen, we es den Apollonios ohne zweifel näher lag diess beispiel hinzuzufäges, als nach der unterbrechung durch die homerischen verse.

Göttingen.

L. Lange.

#### 15. Zur lehre von den conjunctionen.

Priscian XVI, 1025 P. zählt die classen auf, in welche Apollonios die conjunctionen eintheilte, und zwar mit lateinischen namen. Die entsprechenden griechischen sind theils schon von Lersch sprachphil. 2, 140, theils von Jahn, grammaticorum gree corum de conjunctionibus doctrina Gryphiae 1847. festgestell la Nur die classe, die Priscian praesumptiva nennt, ist unbestims geblieben, weil es an nachrichten fehlt. Lersch vermuthet at in ihren griechischen namen προληπτικοί, Jahn erklärt sich mit reck 🜬 dagegen. Mir scheint aus der stellung, in der sie bei Priscin stehen, ein schluss auf die bedeutung dieses ausdrucks gemack werden zu können. Es folgen nämlich auf sie die adversative, έναντιωματιχοί. Wenn nun Priscian in den definitionen, die # | η gibt, die praesumptivae übergeht, dagegen die adversativae als definirt (p. 1030 P.): "Adversativae sunt, quae adversum conte nienti significant, ut tamen, quamquam, quamvis, etsi, etiami, a saltem", so liegt die vermuthung nahe, dass er durch diese to finition die beiden klassen verwirrt und ausammengeworfen bat | Der name adversativae passt offenbar nur auf die den nachset des concessiven satzgefüges einleitenden conjunctionen, und des darauf der griechische ausdruck έναντιωματικοί beschränkt wa, ist aus Dionys Thrax und seinen scholiasten wahrscheinlich Vgl. Apoll. de adverb. 564. und An. B. 972, 32. Schol. Il. 125. Ebenso sehr passt nun aber auf die conjunctionen, weche den vordersatz des concessiven satzgefüges einleiten, der and druck praesumptivae. Ist dem so, so brauchen wir um die grie chische bezeichnung nicht verlegen zu sein. Sie werden im ληπνικοί geheissen haben, wie sich leicht ergehen wird, wes man die anwendung des wortes ὑπόληψις bei Apollonios vergleich Man vergleiche folgende stellen, die sich mir ohne grosses # chen darboten:

de adv. 535, 20. προςθείημεν δ' αν κακείνο, ώς ψευδής ὑπόληψίς ἐστι τοῦ καὶ τὸ ἐπίρρημα ὑποτάσσεσθαι.

de synt. 137, 13. ως γάρ έστι ψευδής ὑπόληψις καὶ ως καὶ ἐξωμαλίσση etc.

de synt. 138, 27. περισσόν ήγητέον πρός εὐήθεις ὑπολήφως έπὶ πλέον ἀντιλίγειν.

Offenbar ist ὑπόληψις gans unser "voraussetzung", und das esen der von uns concessiv genannten conjunctionen besteht ja en darin, dass sie einen vorausgesetzten an sich richtigen genken einleiten, der, wie der nachsatz zeigt, nicht zu seinem chte kommt. Ich zweifele nicht, dass sich in den schriften des sollonios weitere bestätigungen dieser vermuthung finden wern; sie scheint mir indess an sich evident genug, um auch ohne sitere stützen, die zu sammeln es mir zur zeit an musse geicht, mitgetheilt zu werden.

Göttingen.

L. Lange.

#### 16. Zu Demosthenes.

In der rede von der krone; §. 278 hat Bekker nach der besten ndschrift so geschrieben: er richt our opodoor strat ror notiνόμενον και τον φήτορα δεί; έν οίς των όλων τι κινδυνεύεται πόλει και έν οίς πρός τους έναντίους έστι τφ δήμφ. Die mehrbl der handschriften hat in den letzten worten ἐστί τι τῷ δήμφ. iske hatte das pronomen eingeschlossen, eben diess that auch ssen, allein in der "explicatio" sagt er zu der stelle: Notabiphrasis έστὶ τῷ δήμφ πρὸς τοὺς έναντίους. Nam τι plane eiire debebam. Confer vero Isocr. Panegyr. §. 12: ἐμοὶ δ' οὐδέν ός τους τοιούτους άλλα πρός έκείνους έστι κτλ. Darnach scheint , als sollte diese stelle zum beweise dienen, dass 71 weggelasn werden könne, allein sie beweist diess nicht, da man nach ier bekannten brachylogie, die in der lateinischen und deutschen rache gleich verständlich ist, im gegensatze zu ovder das in ser redensart übliche zu ergänzen kann. Die späteren herausber des Demosthenes haben sich an Bekker angeschlossen, nicht Westermann in seiner ausgabe dieser rede. Dieser hat 71 beihalten und sagt in der anmerkung: "71, welches sechs mss., silich & nicht, haben, ist kaum entbehrlich." Und allerdings sht in dieser so wie in einer ähnlichen redensart gewöhnlich ı subjekt. So heisst es in derselben rede §. 21: εί γὰρ εἶναί δοχοίη τὰ μάλιστα έν τούτοις ἀδίκημα, οὐδέν ἐστι δήπου πρός έ. Ferner §. 60: υὐδὲν γὰς ἡγοῦμαι τούτων εἶναι πρὸς ἐμε. 247: . . . . ὅστε οὐδ' ὁ λόγος τῶν κατὰ ταῖτα πραχθέντων òs ¿µś. Noch mehr gehört hieher aus der rede gegen Meidias 44: οὐδεν αὐτῷ πρὸς τὴν πόλιν ἐστίν. Doch muss man sich liger weise wundern, dass weder Reiske noch Schäfer bei einer deren stelle des Demosthenes jener aus der rede von der krone ngedenk waren. Ich meine die 45. rede, die erste gegen Steanus, wo es s. 1108, 3. der Reiske'schen, §. 22. der Bekker'hen ausgabe nach allen handschriften heisst: αλλ' έω Κηφισοόντα· ούτε γάρ νύν μοι πρός έκεινόν έστιν ούτε κτλ. Nachdem eiske in der ersten stelle zu, welches sein bester codex, Augustanus I nebst noch zwei anderen handschriften weglässt, is klammern eingeschlossen, aber in der anmerkung beibehalten und πράγμα oder έγκλημα ergänzt hatte, sagt er in der anmerkung zur zweiten: "Subaudi o loyoç. Malim tamen aut hoe addi aut quod offert Wolfius oider." Schäfer setzt hinzn: "πράγμα vel ding subaudit Ind. Graecitat. p. 183. extr. Nibil addendum. ion μοι πρός τούτος, es ist mir mit diesem zu thun, ich habe mit diesem zu schaffen." Aber, wie gesagt, an die frühere stelle laben beide herausgeber des Demosthenes nicht gedacht. Mag um nun auch aus einem sittlichen grunde selbst die erste rede gegen Stephanos dem Demosthenes absprechen (siehe Schaefer im Apperat. critic. etc. tom. V. p. 366 squ.), der wohl auch die Züricher kritiker veranlasst hat, sie als unecht zu bezeichnen, in sprachlicher und sachlicher beziehung ist noch nichts gegen sie einge wendet worden und Bekker erkennt sie als demosthenisch a. während er die zweite gegen Stephanos als unecht bezeichst (siehe auch Benseler de hiatu etc. p. 146 sqq.), wie auch Beds Staatshaushaltung der Athener I. s. 481 u. 483 und Urkunden übe das seewesen des attischen staates s. 250 die erste als demoste nisch eitirt.

Demnach kann man es als erwiesen annehmen, dass in de hier behandelten stelle der rede von der krone die auslassing des pronomen τι nichts bedenkliches hat. Im gegentheile möcht ich bezweifeln, ob es richtig sei zu sagen: ἐν οἶς πρὸς τοὰ ἐναντίους ἐστί τι τῷ δήμφ statt α̂ — ἐστί, während im verhegehenden satzgliede ἐν οἶς τῶν ὅλων τι κινδυνεύεται ("werkein interesse des staates gefährdet ist", vergl. Olynth. I. §. 3) alles in der ordnung ist.

Bei dieser gelegenheit bespreche ich noch mit einigen war ten eine andere stelle aus dieser rede, §. 261 sq. Da sagt De mostbenes von seinem gegner Aeschines: ώς δ απηλλάγης καί καὶ τούτου, πάνθ' α των άλλων κατηγορείς αύτος ποιήσας, ή κατήσχυνας μά Δί οὐδεν των προυπηργμένων τῷ μετά ταυτα βίς, άλλα μισθώσας σαυτόν τοῖς βαρυστόνοις ἐπικαλουμένοις ἐκείνος ύποκριταίς Σιμύλφ και Σωκράτει, έτριταγωνίστεις σύκα και βί τους και έλάας συλλέγων ώσπες έπωρίνης έκ των άλλοτρίων γε ρίων, πλείω λαμβάνων ἀπὸ τούτων [τραύματα] η των άγώνω, ους ύμεις περί της ψυχης ήγωνίζεσθε. ήν γάρ άσπονδος και απ ουκτος ύμιν πούς τούς θεατάς πόλεμος, ύφ' ών πολλά τραύματα είληφως είκότως τους απείρους των τοιούτων κινδύνων ώς δειλοίς σχώπτεις. So hat Bekker die stelle geschrieben und sie hat we der in bezug auf kritik noch im verständnisse schwierigkeits. Dass τραύματα, wo es zuerst vorkommt, eingeklammert ist, kount daher, dass es nach Bekker in der handschrift Z von der erste Schaefer und Dissen waren gegen de hand weggelassen ist. auslassung, Voemel hat ebenfalls das wort beibehalten. Dass die Züricher kritiker an den codex Z sich auch hier anschlesses.

war zu erwarten. Diess thut bekanntlich Westermann auch und so hat er denn in seiner ausgabe der rede von der krone zogvpara weggelassen, indem er bemerkt, dieser zusatz hinter and τούτων sei aus der falschen beziehung des ύμεῖς auf die Athener Allerdings erklärt Reiske dieses pronomen: bervorgegangen. vos, iudices et circumstans corona, und Bremi hat trots der richtigen auffassung Schaefers immer noch zu τῶν ἀγώνων bemerkt: Intelligit bella, quae Athenienses cum hostibus gerebant, ob aber schon im alterthume, etwa von den scholiasten, die worte so seien verstanden worden, ist mir nicht bekannt; überhaupt aber möchte ich hezweifeln, dass τραύματα sei hinzugesetzt worden, weil man die anrede ὑμεῖς κτλ. so verstand, natürlicher scheint es mir, dass die folgenden worte ύφ' ών πολλά τραύμας' είληφώς κτλ. veraulassung zu jenem zusatze gaben. Lässt man oben τραύματα weg, so ist die frage, wie die worte πλείω λαμβάνων su erklären seien. Westermann sagt: grösseren vortheil. Ich meines theils bleibe bei der erklärung, die ich in den Quaestion. Demosthenic. p. 44. gegeben habe.

Dindorf hat in der neuesten Oxforder ausgabe des Demosthenes jenes τραύματα, wiewohl es nur die erste hand im Σ weglässt, getilgt. Der stand der demosthenischen kritik ist seit dieser ausgabe nach meiner ansicht nicht gesicherter als früher. Immer werden zweifel in bezug auf die geltung der viel besprochemen Pariser handschrift übrig bleiben, so lange nicht eine abermalige vergleichung derselben durch einen herausgeber selbst vorgenommen und wo möglich ein fac simile in ausgedehnter weise von einer längeren stelle, etwa der Philippica tertia, mitgetheilt worden ist. Diesen wunsch habe ich schon früher (zeitschrift für die alterthunswissenschaft 1847. n. 51.) ausgesprochen; eben so herr Rehdantz. Freilich würde dies eine etwas kostspielige, sicherlich aber auch eine lohnende sache sein.

Eisenach.

K. H. Funkhaenel.

# Ueber eine handschrift von Plinius naturalis historia zu Luxemburg.

Schon im Archiv der gesellschaft für ältere deutsche geschichtskunde VIII, s. 596 habe ich aufmerksam gemacht auf eine handschrift der Historia naturalis welche sich seit einiger zeit in der stadtbibliothek zu Luxemburg befindet; sie ward für 12 gulden gekauft, nachdem sie eine zeitlang in privatbesitz gewesen war. Früher aber gehörte sie dem Kloster d'Orval, aus dem die mehrzahl der handschriften schon früher nach Luxemburg gekommen war. Jene heimath bezeugt die alte inschrift: liber beate Marie Auree vallis qui eum abstulerit anathema sit. Da Sillig der

handschrift in seiner neuen ausgabe nicht erwährt, kemme ich gern der auftorderung des collegen Schneidewin nach, hier dijenigen bemerkungen mitzutheilen, die ich mir im anfang juli de

jahres 1840 dort gemacht habe.

Es ist eine handschrift die ich damals unbedenklich ins 12ts jahrhundert setzte, in sehr grossem folio, in 2 columnen geschrieben; jede enthält 62—64 zeilen. Im ganzen sind es 179 blätter, die eine ältere hand von dem 8ten an paginirt hat 1—172. Die initialen der einzelnen bücher sind reich verziert, die der capitel roth und blau, die überschriften derselben roth. Der ganze codex ist mit sorgfalt geschrieben, und soviel ich bemerkt habe vollständig erhalten.

Zu anfang steht folgende nachricht über den verfasser: Plinius Secundus novem menses equestribus militiis industris functus. procurationes quoque splendidissimas. atque contisus summa integritate administravit. et tamon 1) liberalibus studis (tantam) operam dedit, ut non temere quo plura in ocio scriperit. Itaque bella omnia quae umquam cum Germanis gesta sus 38 voluminibus comprehendit. Item naturalis hystoriae 37 libra evolvit 2). Periit Grades Campaniae. Nam cum Missenensi class preesset, et flagrante Verrio vel Vesubio ad explorandas propis causas Liburnicas pretendisset. neque adversantibus ventis remem posset . vi favillae ac pulveris oppressus est . vel ut quidas existimant a servo suo occisus. quem deficiens estu ut mortes sibi maturaret, oraverit. Hic in his libris 20 milia rerum dignerum ex lectione voluminum circiter duorum milium complexus est Primus autem liber quasi index 36 in libros sequentium consummationem totius operis et species continet titulorum.

Es folgt die dedication an Vespasian und die übersicht des inhalts.

Von dem text habe ich die beiden stellen des IV. buches verglichen welche sich auf das alte Germanien beziehen. Silligs ausgabe zeigt dass die lesarten dieses codex am nächsten übereinstimmen mit den von ihm benutzten handschriften d (Paris 6797), R (Riccardianus) und A (Leid. Vossianus fol. nr. 4), mit unter auch T (Toletanus), die er sämmtlich nach dem Bambergesis zu den bessern zählt, einige male auch mit dem auszug der Robertus. Vielleicht dürfte deshalb die handschrift noch eine weitere benutzung verdienen.

Die collation schliesst sich an Hardouins zweite ausgabe an, und ich habe geglaubt sie hier unverändert lassen zu sollen: nur wo sich eine übereinstimmung mit den genannten texten zeigt, ist diese in () angegeben; wobei jedoch zu bemerken, dass auch

<sup>1)</sup> tanm, das m aus correctur, die handschrift, wo nachher das tantes übergeschrieben ist; ursprünglich scheint dies hier gestanden zu haben.

<sup>2)</sup> evolvit, über das e übergeschrieben ob, die handschrift.

den meisten anderen fällen die genannten handschriften dieser hr nahe kommen und häufig nur orthographische abweichungen ih finden, die ich geneigt bin manchmal auf die rechnung der releicher zu schreiben. Ich habe die werte die ich aushebe nau nach dem codex geschrieben, nur mitunter and ohne conquenz die grossen anfangsbuchstaben bei eigennamen beibehaln, auch wohl nicht ängstlich u und v unterschieden. Die coltion erstreckt sich auch auf rein orthographische verschiedeniten nur in den eigennamen. Dagegen habe ich die oft sehr weichende und dann wohl meist irregebende interpunation relmässig angemerkt.

IV, 24 Hardouin I, p. 215. (Sillig I, p. 308) Ortus bic etc. see (für Abnobae) (Rob.) Sauricis Hyster appellatur (R. Rob.) rum numero (R. Rob. Sill.) in qua (R. d.) appellatur XIX p. 216. Histropolim (Sill.) gignitur eodem ssuum (R. d.) 20 LXIII Almirim Nara custona Scalon stoma Conopondia sis Borion stoma (d. T.) Spireon stoma (d. T.) sunt tanta K (strich neuer) p-s (Rob.) baustum ab eo in p-m quidem Scitarum gentes varie . tamen & Romanis Amauxobii ias Cytae d-s aut a Trogodite mox Alanani et Throxolani rcinium Pannonicam. hiberna (R. d.) Jaziges. Patissum nem a maro (das letzte mit R. d. T.) Suebis r-e Vanniani B oesa. bersabasterneni tenent Histro (Sill.) centum miljum (R. ll.) passum milibus minus quadringentis (Pint.). uistigia sertis (das letzte d.) scytarum p. 220. (Sillig p. 315) Non t omittenda, hier codex absatz. reciprocet (A. d. T.) exeunm. Deinde ut Gaddis Scitiam Baunonia (A.) electrum ictibus eiciatur Thimeus Almachium eum Echateus Parapaniso . Sill.) quo Scythiam lingua fehlt (R. A. T.) morismarusam a mbris mare. Inde usque (T. d. Sill.) promunctorium Rusbeas L. A. d.) Crenium (R. d.) Xenophon, lapsacenus a littore cytha-Balciam (R. A.) Phiteas (d.) ocone (R. d. Reb.) ypopoa a-i Phanesiorum. Alie alioqui (A.) corpore toto Inqueoum prima. inde germanis (R. d. T.) mons seuo (R. A. d.) Ibi mane a cymbrorum qui coadunus vocatur est scatinavia 3) (A.) itum sit (R. A. Sill.) cum appellant (das letzte R. d.) Nec inor est o-e Epigia (d. T.) Visulam (R.) p. 221. *Scyris* ris cylypenum (R.) latri (R. d.) cybris promunctorium cymorum carthris a-r XXIII. Inde Romanis (d.) Burcana (R.A. a nostris (d.) proveniente glesaria a sycino (A.) sterauia (R. A. d. T. Sill.) autem mari (R. T.) Germanae udentium (d.) cum gretiae norico Rethicae prope, absatz im d. amnis si fehlt ore deerit (A.) tradite (T.) Germanorum,

<sup>3)</sup> Diese der älteren mittelalterlichen schreibung entsprechende form itte wohl ohne bedenken in den text genommen werden sollen.

absatz im codex. Varine (R.) genus in cyseenes cymbri s caucorum (R. A. we nur chaucorum) Intrisvenes cymbri. m-i h-s
quorum seubi Uisculus (A. d.) sive uistilia almss (A.) aminis
(R. d.) renus (immer) nulls hercinium In Reno sutem ipse
(A. d. T.) Casenfacium Coucorum (R.). Frisiauconum (R. d.)
Tusiorum (d. T.) Hellinium a septentrione (A. d.) slocum fehlt (T.).
Göttingen.

# 18. Zur handschriftenkunde und kritik des älteren Plinius.

Ein regniger vormittag, welcher mich auf einer reise nach Prag im vorigen sommer vom besehen der baulichen denkmäle und merkwürdigkeiten der alten Czechenstadt abhielt, veranlasse mich, statt dessen meine zeit zu einem besuche der universitätbibliothek zu benutzen. Unter den lateinischen handschriften zer die schön geschriebene, welche die Naturalis Historia des ältern Plinius, die Physica nebst einigen kleineren medicinischen schriften des sog. Plinius Valerianus und 8 bücher der briefe des ingeren Plinius enthält, meine aufmerksamkeit auf sich. Die hand schrift, welche aus dem 14. jahrhundert stammt, ist von Titze in der vorrede zu seiner ausgabe der briefe des Plinius weitlätfig beschrieben, und ich kann daher einfach auf ihn verweises. Zwar hatte schon Titze der mutterhandschrift der Nat. Hist., von welcher die Prager abschrift genommen ist, einen geringeren kritischen werth zugesprochen als jener der mutterhandschrift, weraus die Prager abschrift der briefe stammt, obgleich er selbst zugiebt, dass wegen vieler stellen die Prager handschrift für die Nat. Hist. verglichen zu werden verdiene. Aber wenn auch die Prager abschrift für die briefe einen besseren text darbietet als für die Nat. Hist., so folgt daraus noch kein schluss für den relativ hohen oder geringen werth, welchen dieselbe im vergleich mit anderen mss. der Nat. Hist. für dies letztere werk oder einzelne theile desselben haben wird. Man bedenke nur, dass z.b. die praefatio in der besten handschrift, der Bamberger, gar nick steht und dass von den besseren mss. der Riccardianus (R) mr §. 27-33., der Parisinus a bloss §. 3-13. 26-33. und neck dazu mit vielen lücken enthält, und nur der ungenau verglichnen Toletanus (T) und der ihm stammverwandte Paris. d die ganze vorrede haben. Daher konnte mich das eigentlich nur auf Titze's keineswegs massgebende äusserung und auf eine von Schneider in Breslau vorgenommene vergleichung der ersten 47 §§ des 3. buches gegründete wegwerfende urtheil Silligs (Pract. p. xxxix im 1sten bande seiner grossen ausgabe), die Prager handschrift enthalte nichts, was nicht auch in anderen mes. gefusden werde, nicht abhalten, jenen vormittag wenigstens auf eine

rgfältige vergleichung der Praefatio zu verwenden. Gibt doch llig a. a. o. p. L und LIV fg. selbst zu, dass die einzelnen eile einer und derselben handschrift des Plinius manchmal aus rschiedenen mutterhandschriften zusammengeschrieben sind und her eine handschrift für verschiedene theile auch einen relativ össeren oder geringeren kritischen werth haben kann. In wie eit nun der von mir gehegte zweifel an der von Sillig angemmenen geringfügigkeit der kritischen ausbeute der Prager ndschrift sich rechtfertigen lässt, wird mit vollkommener klarit erst aus einer genauen vergleichung grösserer stücke aus rschiedenen büchern ersichtlich werden. Dass mein zweifel er nicht ganz ungerechtfertigt ist, wird sich schon jetzt für den mit dem dermaligen zustande des textes einigermassen verauten aus einer reihe von stellen der Praefatio ergeben, welche meiner nach Silligs grosser ausgabe gemachten collation enthme. In manchen dieser stellen bietet die handschrift theils n allen bekannten mss. allein das richtige, theils bestätigt sie lein die richtige vulgata oder die conjectur eines gelehrten, sils gibt sie die grundlage zu einer textesverbesserung vermitst conjectur ab.

So wird gleich §. 1 die unzweifelhaft richtige conjectur des ienanus: Fabullis durch die lesart der Prager handschr. fabuhestätigt, statt deren die andern mss. famulis haben.

- §. 2 wird die beachtenswerthe lesart Dalechamps: exeat, elcher Schneidewin in den Gött. gel. anz. 1849. bd. 3. s. 1817 n vorzug vor der vulgata exeant gibt, durch die handschr. unretützt.
- §. 3 lässt die handschr. die sinnlosen worte in his, welche st alle mss. darunter gerade die besseren T ad vor nisitzen, mit der vulgata weg.
- §. 5 bekräftigt die handschr. die von Sillig zum theil aus a fgenommene richtige lesart fulgurat in ullo anstatt der vulgata lgurat in nullo, und zwar steht fulgurat nur in der Prager ndschr., ullo auch in a.
- §. 6 findet sich die lesart Silligs: cum hanc operam condirem vollständig allein in der Prager handschr., während Ta 'ar condicerem haben, aber statt cum in T quam steht und in eine lücke ist.
- §. 11 wird die von Jan in der zeitschrift f. d. alterthumswisnschaft 1849. n. 57. p. 455 angefochtene lesart der vulgata pplicant, welche in allen andern mss. fehlt, durch die hdschr. stätigt. Dagegen lässt sie litant, welches von den besseren s. nur d hat, mit Ta aus.
- §. 13 bekräftigt die handschr. allein die richtige vulgata qua, sfür aus den andern quare angeführt wird.
- §. 14 findet sich nur in ihr und b die richtige vermuthung s Rhenanus: qui idem für quidem.

- 8. 21 bestätigt die handschr. nebst d die lesart des Hermslaus Barbarus: attigi und §. 22 die vulgata nominatos gegen die andern mas. In demselben paragr. hat sie allein die richtige valgata Ciceroniana bewahrt, die andern mas. baben cociliana. Ebendaselbst wird die conjectur des Rhenanus: volumina ediscenda durch die handschr. insofern befestigt, als sie allein die lesart der vulgata: volumina eius ediscenda darbietet, wofür die andern mss. volumina ejus discenda haben. Zugleich wird a dieser stelle ersichtlich, wie manche lesarten im Plinius dadurch entstanden sind, dass in einer mutterhandschrift über der zeile oder am rande eine abweichende lesart aus einer andern eingetragen war, in unseren falle aus einem ms., das eius discerds hatte, eius, und dass nun die abschreiber die notiz als zusats zum texte aufnahmen, in unseren falle eius als zusatz zu ediscenda. Derselbe fall wiederholt sich §. 32, wo die lesart des d: ne nec legendos aus verschiedenen lesarten anderer mss. ne le gendos und nec legendos zusammengeschweisst ist.
- §. 25 kommt die handschr. der von Sillig mit recht aufgenommenen conjectur Durand's: propriae mit der lesart pro an nächsten, während T pre, d prae und andere mss. die vulgats

publicae haben.

- §.27 bestätigt nur die Prager handschr. und der Riccardisnus die verbesserung des Rhenanus: fato ademti.
  - §. 28 haben diese beiden mss. allein das richtige obiter.

§. 30 kommt die handschr. mit hii der richtigen lesart der vulgata ii weit näher als die andern mit bi oder hic.

Am schluss der Praefatio zeigt die lesart der hdschr. epoptidomm scripsit, woher der wegfall der silbe "in" vor scripsit is R (a pr. m.) bdP entstanden ist.

Ich lasse nun einige stellen folgen, wo meiner ansicht nach die Silligsche textrecension durch aufnahme der lesart der Prager handschrift verbessert wird.

§. 3 steht bei Sillig im text: Triumphalis et censorius to sexiensque consul ac tribuniciae potestatis particeps et, quod his nobilius fecisti dum illud patri pariter et equestri ordini praestas, praefectus praetori eius, omniaque haec reipublicae, et nobis quidem qualis in castrensi contubernio; nec quicquam in te mutavit fortunae amplitudo etc. Reipublicae bieten ausser d, der ührigens öfters die hand eines nachbesserers verräth (vgl. Sillig in der vorrede p. xv) nur geringere mss., rei praeest hat a, dis Prager handschr. reicis d. i. reiicis dafür und lässt ausserdem et vor nobis weg. Durch beifügung des fragezeichens im Index criticus hat Sillig die lesart seiner mss. und der vulgata reipublicae für verdorben erklärt. Die änderung des Rhenamus: reipublicae, praebes te nobis quidem qualem etc., welche Silligs beifall zu haben scheint, ist doch zu gewaltsam und schliesst sich zu wenig an die schriftzüge der mss. an, um die aufnahme in

den text zu verdienen. Jan hat a. a. o. p. 453 fg. durch interpunction und interpretation der valgata noch einmal aufzuhelfen gesucht. Indem er ausser dem parenthetischen satz quod his nobilius fecisti die folgenden worte von dum bis reipublicae als eises eingeschobenen satz betrachtet, illud auf imperium im vorigen satze bezieht und zu omniague haec reipublicae als prädicat praestas aus dem coordinirten satztheil dum . . . . praestas herübernimmt, lässt er den hinter den worten particeps et abgebrochenen hauptsatz, bei dessen prädicat die copula es ergänzt wird. mit den durch et und nec parallel gegliederten sätzen et nobis quidem qualis in castrensi contubernio nec quicquam in te mutavit fortunae amplitudo fortsetzen, wo dann die copula es abermals vor qualis hinzuzudenken ist. Sillig selbst nennt den anschluss der parallelen bindewörter et und nec an das et hinter particeps ,allerdings etwas auffallend, aber keineswegs verwerflich." Aber überall, wo ein negativer satz und ein affirmativer durch die copulativpartikeln et - nec oder nec - et parallel gragliedert werden, treten diese stets ohne eine abermalige coordination mit einem andern vorhergehenden satze auf 1). Eine verbindung von: et et-nec, wo et zweimal nebeneinander gedacht das eine mal copulativ beiordnet, das andere mal sintheilend nebenordnet, wie sie doch in unsrer stelle angenommen werden müsste, ist völlig abnorm. Das eine et - vor nobis - ist daher mit der Prager haschr. zu streichen. Jan's vertheidigung der vulgata bietet aber auch nach weglassung des et noch einen schwachen punkt dar. Er übersetzt folgendermassen: "Du hast triumphirt und bist censor und 6mal consul gewesen und der tribunicischen gewalt theilhaftig, und, was dir noch mehr zur ehre gereicht, während du jene (d. h. die herrschaft) deinem vater und dem ritterstande als sein präfectus prätorii wahrst und dies alles dem staate leistest, bist du gegen mich insbesondere noch so wie damals, als wir im lager ein zelt bewohnten, und es hat überhaupt dein hohes geschick in dir keine änderung hervorgerufen, als dass du so viel gutes thun kannst als du willst." Die auslassung der von Jan richtig ergänzten prädikatscopula es bei den worten triumphalis et censorius tu etc. hat nichts störendes, da das subject durch das personalpronomen besonders ausgedrückt ist. Der jüngere Plinius geht in dieser freiheit noch etwas weiter Epp. VII, 3 pr.: Tantane perseverantia & modo in Lucania, modo in Campania? Ipse enim, inquis, Lucanus, uxor Campana. Dagegen ist die erklärung der worte illud .... praestas gesucht und unglücklich. Erstens liegt imperium, das nicht einmal einen haupt-

<sup>1)</sup> Ueber den gebrauch von et - nec vgl. Beier zu Cic. de Off. l, 21, 72. p. 169 und Ochsner zu Cicero's Eclog. p. 156; über die verbindung nec - et vgl. die von Ochsner a. a. o. von Kühner zu Cic. Tusc. l, 4, 7 und von Häuse zu Reisig's vorlesungen S. 240. a. 415. angeführten stellen und commentare.

begriff im vorhergehenden satze bildet, zu weit ab, als dass der unbefangene leser illud darauf beziehen könnte - es misste dann imperium in klammern dahinter gesetzt werden, wie Jan selbst in der übersetzung that -- zweitens bedeutet hiervon abgesehen imperium im vorhergebenden das römische reich und velt, während in den worten illud . . . praestas die oberherrschaft damit gemeint sein müsste. Dazu kommt nun noch, dass der gegensatz, der in his und illud liegt, weit natürlicher daren binführt, dass wie his auf das vorhergehende, den triumph, de censur, das consulat und das tribunal, geht, so illud auf das falgende hinweist, auf die präfectur des prätoriums. Die praefecti praetorio bekamen seit Tiberius unter den Cäsaren eine imper grössere bedeutung, so dass sie allmäblig die erste person and dem Cäsar wurden. Aurel. Victor de Caes. 9: Victorem (j. 4 Titum) praefectura praetorio extulerat; unde etiam honos is, in gens a principio, tumidior atque alter ab Augusto imperio fuit Regelmässig wurden sie bis auf Alexander Severus aus dem rit terstande entnommen (Dio Cass. 52, 24 Suet. Tit. 6); nur se zeit der militärischen pronunciamentos nach Nero's sturz wid Mucianus im drang und wirrwarr des augenblicks unmitteller nach der besiegung des Vitellius aus rücksicht auf Domitian de von ab und machte dessen günstling, den senator Clemens Arretinus zum präfecten. S. Tac. Hist. 4, 68. Mit ausgesuchts, alles in lob und ehre verwandelnder höfischer schmeichelei, wache die dem Cäsarenthume mangelnde basis der legitimen althergebrachten auctorität durch einen phrasennimbus zu ersetze sucht, sagt nun Plinius, dass Titus, der gegen das herkomme das dem ritterstande zustehende amt eines praefecti praeterie übernommen hatte (Suet. Tit. 6. Praeturam quoque praetorii suscepit nunquam ad id tempus nisi ab equite Romano administratam), ebendadurch, dass er dies wichtige sorgenschwere aut und die damit verknüpfte hohe verantwortlichkeit den ritten gleichsam abgenommen und auf sich geladen habe, sowohl 🗯 nem vater als dem ritterstand einen gefallen gethan, einen diess geleistet habe. Praestare alicui aliquid heisst etwas jemastes zu gefallen oder zu jemandes frommen thun, übernehmen, 🖚 führen. Die worte praefectus praetorii eius sind also durch & mit den vorhergehenden triumphalis et censorius tu .... particeps coordinirt, und die stelle bis zu den worten omniaque 🕬 ist so zu erklären: "du hast triumphirt, bist censor, sechsasi consul gewesen, bist mit der tribunengewalt bekleidet und was dir noch mehr als die genannten auszeichnungen zur ehre gereicht, indem du dies amt sowohl zum frommen deines vaters als des ritterstandes auf dich genommen hast - du bist oberbefehlshaber des prätoriums." Nachdem wir nun es als copula des prädicats praefectus praetorii eius wie der prädikate triumphalis, censorius, consul und particeps erkannt haben, können wir 🗷

den worten omniaque hace reipublicae, die zum hauptsatze gehören, unmöglich das prädicat praestas aus dem swischensatze dum .... praestas entnehmen. Auch ist der gedankengang des Plinius, welcher in dem vorhergehenden satze scientque omnes quam ex aequo tecum vivat imperium seinen ausgangspunkt hat, von vorn herein auf das bescheidene, leutselige, von fürstenstolz freie wesen und auf den gemüthlichen, zutraulichen ton des jungen fürsten im verkehr mit leuten von einer niederen lebensstellung gerichtet, und man erwartet daher beim schluss der aufzählung seiner ehrenstellen und auszeichnungen nicht sowohl eine hinweisung auf die von dem Cäsarensohne durch seine hohen würden dem gemeinwesen geleisteten dienste, als vielmehr eine erwähnung eben jenes liebenswürdigen wesens und benehmens. Da nun die lesart reipublicae, wie wir oben gesehen haben, keineswegs kritisch feststeht und die Prager hs. reicis dafür darbietet und et vor nobis weglässt, so lese ich den schluss der stelle so: omniaque haec reicis, nobis quidem qualis in castrensi contubernio. "Und dies alles verschmähst du, gegen mich insbesondere so gesinnt 2), wie ehemals, als wir im lager zusammenlebten.", Du verschmähst" ist ein ausdruck übertreibender höfischer schmeichelei für: "du machst dir nichts daraus, legst keinen werth darauf, thust dir nichts darauf zu gute, lässest deine hohe stellung niemanden fühlen." Im munde eines Helvidius Priscus klänge der outriste ausdruck widernatürlich, der schmeichelnden feder des hofmännischen oberoffiziers entschlüpft er ungezwungen auf das papier. Der tropische gebrauch von reiicere für die begriffe "etwas verschmähen, nicht gelten lassen, sich aus etwas nichts machen, etwas bei seite schieben" ist durch die wörterbücher (z. b. von Freund) hinlänglich belegt.

§. 18 stelle ich nach der Prager hs., mit welcher die ältere vulgata Dalechamp's grösstentheils übereinstimmt, folgendermassen her: Nec dubitamus multa esse, quae et nos praeterierint; homines enim sumus et occupati officiis subsicivis temporibus ista curamus, id est nocturnis, ne quid vestris putetis cessatum kóris. Dies vobis impendimus, cum somno valetudinem computamus, vel hoc solo praemio contenti, quod dum ista (ut ait ille Varro) musinamur, pluribus horis vivimus; profecto enim vigilia vita est.

Alle andern mss. setzen mit der vulgata noch que hinter subsicivis hinzu, wodurch der ausdruck aber an logischer präcision und concinnität verliert. Plinius sagt, vielerlei sei ihm unzweifelhaft entgangen, und gibt für diese unvollständigkeit seimes werkes zwei gründe an: erstens sei er ja nur ein mensch und könne also unmöglich alles wissen (derselbe gedanke kehrt

<sup>2)</sup> Der begriff »so gesinnt wie« liegt in qualis. Ueber den gebrauch von qualis ohne das entsprechende correlativum talis vgl. Hor. A. P. 126: Servetur ad imum qualis ab incepto processerit.

III. 1 wieder: minume mirum est hominem genitum nen emzis humana novisse), zweitens könne er, von seinen dienstplichten in anspruch genommen, nur in seinen freien stunden sich nit dergleichen beschäftigen. Die participialwendung occupati effciis enthält nicht den grund für die relative unvollständigkeit des werkes - dies würde der sinn der vulgata sein - sondern de für, dass er nur in seinen freistunden d. h. bei nächtlicher weit mit literarischen arbeiten sich befassen könne. Der nebensatz z quid vestris putetis cessatum horis muss nun die erklärung de von geben, warum Plinius die stunden der nacht seine freiste den, seine erholungsstunden nenne. Der in diesem nebensat i enthaltene gedanke wird demnach folgender sein müssen. Ir (d. i. Titus und Vespasian) sollt nicht etwa denken, ich feiert irgendwie in den euch gehörenden stunden und verkürzte est 🕨 so die arbeitszeit, auf die ihr anspruch habt. Nein - fährt a fort - die tage sind euch gewidmet, von der nachtruhe entzielt ich mir soviel für literarische arbeiten als mit der gesunder verträglich ist. Um jenem missverständniss vorzubeugen, sett daher Plinius zu subsicivis temporibus hinzu: id est nocturi, "freie stundeu" bedeute ihm soviel als "nächtliche." Der von zusammenhang geforderte sinn der stelle liegt aber nicht in de jüngeren vulgata ne quis vestrum putet his cessatum horis, se dern in der oben von mir hergestellten lesart der Prager is. und der älteren vulgata Dalechamp's. Vestrae horae sind horse vobis impensae. Zur rechtfertigung der construction des intrasitiven cessatum mit dem neutrum des pronomens im accuseit (quid) vgl. Virg. Aen. XI, 288: Quidquid apud durae countre est moenia Troine sqq. Ecl. 7, 10: Et si quid cessere potes, requiesce sub umbra. Zu der wortstellung ne quid vestris . . . . horis vgl. §. 1: Dum maxumo consenescit in patre; §. 8: Sel haec ego mihi nunc patrocinia ademi nuncupatione; §. 10: ale summum quisque causae suae iudicem facit etc.; §. 26: es il mox velim intelligi piugendi fingendique conditoribus. der vulgata würde dagegen der sein: er beschäftige sich in der nachtstunden mit literarischen arbeiten, um dem missverstände zu begegnen, als habe er in diesen stunden (his horis) nicht gethan. Kann man aber den Plinius im ernst sagen lassen, s hätte an der Nat. Hist. bei nächtlicher weile gearbeitet, um des le verdacht abzuwenden, als sei er nachts unthätig, als schließ 🕽 🛪 oder schwärme er nachts? Sillig freilich erklärt die vulgata z quis vestrum etc. anders, aber seine erklärung findet in dem legischen zusammenhang der textesworte keine begründung. Den wenn Plinius, den tag über von dienstpflichten in anspruch genommen, in den stunden der nacht gefeiert hätte und unthäng It gewesen wäre — und etwas anderes kann doch his cessats horis nicht heissen — so folgte daraus noch nicht die von Sillig ein und untergeschobene schlussfolgerung, dass er in 🐽

schäftsstunden des tages an seinem werke gearbeitet haben isste, sondern einfach dies, dass das werk nicht zu stande gemmen sein würde. Das für Sillig's erklärung nothwendige rischenglied, der gedanke nämlich, Plinius möchte die geschäftsınden auf seine privatarbeiten verwandt haben, fehlt eben in n worten der jüngeren von Sillig beibehaltenen vulgata. Dier möglicher weise von Vespasian und Titus gehegte verdacht, ichem Plinius mit den worten: id est nocturnis, ne quid veis putetis cessatum horis zu begegnen sucht, liegt allein in ser lesart der Prager hs. und Dalechamp's. Die divergenz r handschriften, von denen T: ne quis vestrum putetis, bd: quis vestrum putet his, die Prager hs. ne quid vestris putehat, ist aus jenem gerade in den ältesten mss. oft vorkominden fehler entstanden, dass der gedankenlose unkundige abareiber mechanischer weise einem worte die endung des vorrgehenden oder des folgenden gibt. Vgl. meine Studia critica Mediceos Taciti codices p. 15 sqq. Statt ne quid vestris puis hatte also der schreiber der mutterhandschrift unserer codis ne quis vestris putetis geschrieben, und hieraus ist dann durch rrectur theils - wie in der Prager hs. - das richtige wiederrgestellt, theils — wie in Tdb — weitere verderbniss entstanden.

Am schluss unsrer stelle ziehe ich die lesart der Prager :: profecto enim vigilia vita est der vulgata: p. e. vita vigilia t vor. Der sinn der vulgata würde sein: das leben ist eine chtwache, ein zustand des wachens bei nacht. Es soll aber iht so wohl von dem allgemeinen begriff "leben" die besondere saage gemacht werden, dass derselbe einen zustand des wachens bedeute, als vielmehr der zustand und die zeit des wachens hin erklärt werden, dass dieselben gleichbedeutend mit leben ien. Die stunden der nacht — will Plinius sagen — die ich cht wache, lebe ich eigentlich nicht; indem ich dem schlafe zeit tziehe und zur schlafzeit mich geistig beschäftige, lebe ich ihr stunden, als ohne dies. Denn das ist nun einmal ausgeacht: wachen heisst leben, der wache zustand ist wahres leben, zeit des wachens wahre lebenszeit. Der gegensatz ist: soms mors est, nicht: mors somnus est.

§. 32 bestätigt die Prager hs. die lesart der vulgata: quid igulis contineretur libris, huic epistolae subiunxi summaque ra, ne perlegendos eos haberes, operam dedi, statt deren Sillig is geringeren mss. legendos aufgenommen hat. Plinius aber eint nicht, dass Titus sein werk nicht zu lesen brauche, sonrn dass er dasselbe nicht von vorn bis hinten hin durchsulesen auche. Daher fährt er auch fort: Tu per hoc et aliis praestas, ne perlegant etc. Mir scheint die lesart des cod. Riccardias neglegendos, aus welcher dann durch fernere verderbniss die ideren lesarten nec legendos, ne legendos, ne nec legendos rvorgegangen sind, aus dem in der mutterhandschrift desselben

befindlichen schreibfehler neplegendos für neplegendos entstanden zu sein, indem der abschreiber statt des sinnlosen neplegendes das zunächst liegende lateinische wort neglegendos setzte.

Den schluss mögen einige stellen bilden, an denen ich auf der grundlage der Prager hs. durch eigene conjectur den text

zu verbessern glaube.

6. 6 lautet die vulgata: Sed haec quis possit intrepidu aestumare, subiturus ingeni tui iudicium, praesertim lacessitus. Statt des letzten wortes hat die hdschr. lacessituatur. und zwar ist die silbe tur durch eine sigle abgekürzt. Diese auffallene und aus einem ursprünglichen lacessitum durchaus nicht erklärliche lesart erweckt verdacht. Mir scheint dieselbe durch auf nahme einer zwischen die zeilen der mutterhandschrift geschrie benen variante als eines zusatzes zum texte entstanden zu sei, auf welchem fehler ich oben bei §. 22 aufmerksam gemacht habe, wo die variante eius neben ediscenda in den text der handsch. eingedrungen ist. Ich denke mir die sache so: in der mutterhadschrift stand lacessatur, und über die mitte dieses wortes warn zur bezeichnung der variante lacessitum die buchstaben itu geschrieben, welche nun der schreiber der Prager abschrift mitte zwischen das ursprüngliche lacessatur hinter as einschob, wold er den strich über dem u, wie häufig vorkommt, übersah. Ei ursprüngliches lacessatur führt aber nothwendig auf ein in der mutterhandschrift hinter iudicium ausgefallenes cum, und die 70riante itu d. i. lacessitum ist eine correctur, die sich nach den wegfall von cum zur herstellung der construction natürlich der bot. Demnach stelle ich die stelle so her: cum praesertim lecesatur; vgl. §. 23: cum praesertim sors fiat ex usura; §. 8 praesertim cum de republica scriberet. In demselben paragr. beist es nach Silligs schreibung, welche sich auch in der Prager hadschr. findet: Quid ista legis, imperator? humili volgo script sunt, agricolarum, opificum turbae, denique studiorum otionis; quid te iudicem facis? cum hanc operam condicerem, non eras hoc albo. Statt non eras in hat unter den bessern mss. T nonias in, d neomas in, a . . . emas in; von den geringeren un. bat 8 noemas in, 🛭 noenias in, b nenias in. Im index criticus hat Sillig kein fragezeichen beigesetzt, Jan hat aber bereit richtig bemerkt, dass es nicht recht erklärlich sei, dass die leich ten worte non eras einer solchen verderbniss, wie sie in der mss. vorkommt, ausgesetzt gewesen sein sollten. Ferner beist es auf lateinisch nicht in albo esse, sondern albo oder in albe ascriptum esse (Suet. Tib. 51. Ner. 21.), und selbst wenn man den ausdruck eras passiren lassen wollte, so würde man bei sinem vorgange, welcher mit einem durch das imperfect eras augedrückten dauernden zustande gleichzeitig ist, auch das imperfect condicebam erwarten. Die sinnlosen reste des ursprüngliches textes, welche sich, wie oben angegeben, in den verschiedeses

handschr. finden, leiten mich zu der vermuthung: nomen erasi hoc albo. Plinius braucht das bild der vamenliste der richter; das ist klar. Da quid te iudicem facis gleich vorhergeht, ist unter hoc albo natürlich iudicum albo zu verstehn. Albo iudicum era-"i dere ist der stehende ausdruck für das ausstreichen eines namens aus der richterliste (vgl. Suet. Claud. 16. Domit. 8.); albo senatorio eradere heisst es bei Tac. Ann. 4, 42 extr.; und so gut wie Sueton neben: si pateretur albo ascribi (Tib. 51.) sagen konnte: nomen suum in albo profitentium citharoedorum iussit ascribi (Ner. 21.), kann man neben der urkundlich verbürgten redensart aliquem albo iudicum eradere den ausdruck nomen albo i. eradere gebrauchen. Der gedankengang des Plinius ist folgender: Hätte ich nicht mein werk dir persönlich gewidmet und so dein urtheil herausgefordert, so hätte ich sagen können: "Was wirfst du dich hier zum richter auf? Als ich an die abfassung des werkes ging, strich ich deinen namen aus der richterliste. Ich konnte es mir nicht denken, dass du dich soweit herablassen würdest, mein werk einer beurtheilung zu unterwerfen; und dann haben ja auch die schriftsteller gewissermassen ein recht darauf, sich gelehrte richter von vorn herein zu verbitten." Dem richtigen am nächsten kommt die Prager handschr. mit non eras in; ihre mutterhandschrift wird nom eras i für nom erasi gehabt haben. In den andern mss. fehlt die silbe er, welche, wie häufig, durch eine sigle ausgedrückt, in dem stammcodex derselben ausgefallen war.

§. 7 lautet bei Sillig: Praeterea est quaedam publica etiam eruditorum rejectio; utitur illa et M. Tullius extra omnem ingeni aleam positus, et (quod miremur) per advocatum defenditur: nec doctissimis: Manium Persium haec legere nolo, Iunium Congum volo. Die Prager handschr. hat nec in doctissimis, während die anderen nebst der vulgata in auslassen. Wie ist in in den text gekommen? Ginge ein in kurz vorher, so könnte man es als durch eine art dittographie eingeschlichen erklären. Vgl. meine Studia critica p. 73 sqq. So aber ist kein äusserer diplomatischer grund vorhanden, es ohne weiteres aus dem text herauszuwerfen. Innere gründe sprechen dagegen für beibehaltung der silbe in. Der text unserer stelle ist lückenhaft. Mag man nun nec indoctissimis, oder nec doctissimis lesen, diese abgerissenen worte geben keinen ordentlichen sinn, und dann lässt auch nec im anfang eines vereinzelten satzes, einer selbständigen sentenz ein zweites nec vermissen. Plinius spielt offenbar auf die stelle Cicero's de Orat. II, 6, 25 an; dort wird ein ausspruch des Lucilius zwar nicht dem genauen wortlaute, aber doch dem sinne nach so angegeben: Lucilius . . . . dicere solebat ea, quae scriberet, neque ab indoctissimis se neque a doctissimis legi velle. und darauf folgen zwei versbruchstücke desselben: Persium non curo legere, und: Laelium Decimum volo. Bei der lückenhaftigkeit des textes unserer stelle, und da Cicero nicht wörtlich citirt, wage ich es nicht, die von Plinius gemeinte stelle des Lucilius vollständig herzustellen, aber soviel geht aus allem hervor, das in dem urcodex des Plinius die worte nec indochissimis . . . . . . . nec doctissimis gestanden haben, und dass zwischen nec ind. und nec d. einige worte, wie etwa: mea legi volo oder dergleichen, sich befunden haben. Durch die vollkommene gleichheit der wortausgänge von indoctissimis und doctissimis verleitet, sprang de achreiber des allen unsern mss. gemeinsamen stammcodex von indoctissimis gleich zu den worten: Manium Persium etc. über - eine in handschriften ganz gewöhnliche, aber noch nicht genug für die kritik ausgebeutete erscheinung. Vgl. über den durch solche homocoteleuta veranlassten ausfall von satztheilen and sätzen Boissonade in Marin. p. 101 sq. Weichert de vers. ab quot Virg. suspect. hinter seiner ausgabe des Sten buches de Argonautica des Valerius Flaccus p. 109. Mueller zu Varro & 1. I. VII, 33. p. 132. Ich selbst will nur ein paar beispiele au handschriften, die ich verglichen habe, anführen. In der Prage handschr. fehlen Plin. Epp. III, 7: Nuper L. [Piso, pater] Pisonis illius und VII, 3: tu modo in Lucania modo in Campanis? [ipse enim, inquis, Lucanus, uxor Campana] die eingeklammerten worte; desgleichen in der trefflichen alten Kasseler handschr. des Servius gleich im anfang des commentars zu Virg. Aen. I, 1: Cano polysemus sermo, tria enim significat: aliquando divino ut: Insa canas oro; [aliquando laudo ut: Regemque canebant]; diquando canto ut hoc loco; zu v. 8: Sane musas multi novem, [multi octo] multi septem dixerunt; ferner zu v. 12: Hae auten coloniae sunt, [quae ex consensu publico, non ex secessione sunt] conditae; zu v. 41: Noxam autem pro noziam. [Et hoc interest inter noxiam] et noxam, quod noxia culpa est, noxa poena: im commentar zur Aen. II, 305: Rapidus; quare rapidus? quia mostano [flumine fluxit]. Flumine, fluxu. Im scholion zu Aen. I, 8: Fulvius Nobilior in aedem Herculis [transtulit, unde aedes Herculis et Musarum appellatur sind die eingeklammerten worte von späterer hand aus einem andern ms. nachgetragen; desgl. zu v. 41: cum paenultima [corripitur, antepaenultima] habet accentun. Umgekehrt hat Bergk Servii Cassellani partic. II. p. 4; partic. V. p. 9 und 12 mehrere stellen des Servius, die in folge solcher homoeoteleuta in dem vulgattexte lückenhaft sind, aus der Kasseler handschr. ergänzt. Um nun zu unserer stelle zurückzukelren, so würde dieselbe, so weit sie sich eben herstellen lässt, also lauten: Nec indoctissimis . . . . . nec doctissimis: nium Persium etc. Indoctissimis ist dativ für a mit dem ablativ, und dem sinne nach etwa mit mea legi volo zu ergänzen.

Wenn diese für den kleinen raum der praefatio nicht unbedeutende ausbeute, welche die Prager handschr. für die texteskritik des Plinius liefert, weniger ungünstige urtheile, als der

ndschr. bisher zu theil geworden sind, hervorrufen wird, so mein nächster zweck erreicht. Ich wenigstens neige mich zu r ansicht hin, dass die handschr. die abschrift eines mit interear - und randvarianten versehenen älteren codex zweiten rans ist, und dass der abschreiber bald die ursprüngliche lesart s stammcodex beibehalten, bald die variante vorgezogen, bald se letztere als zusatz zu jener in den text mit aufgenommen t. Daher steht oft dicht neben der ächten lesart eine mehr er minder interpolirte. Für diejenigen theile der Nat. Hist., weder die Bamberger handschr. noch codices zweiten ranges. e die Leydener AV und der Riccardianus, für die kritik betzt werden können, oder wo nur eine dieser handschr. den text fbewahrt hat, würde also die Prager handschr. allerdings mit rtheil herangezogen werden. So fehlt in alles jenen handschr. II. §. 57-102 und XIII. §. 89-XX. §. 186., und solcher össeren stücke, bei denen nur eine von ihnen zur grundlage s textes dienen kanh, sind auch nicht wenige.

Cassel.

Dr. C. Heries.

### 19. Taciti Annal. IV, 49.

Rebusque turbatis malum extremum discordia accessit, his ditionem, aliis mortem et mutuos inter se ictus parantibus. Et ant qui non inultum exitium sed eruptionem suaderent, seque nobilis, quamvis diversi sententiis. Verum e ducibus Dinis — se m coniuge et liberis victori permisit. Die im druck ausgezeichten worte habe ich als solche, die zur übrigen erzählung nicht issen und ihr geradezu widersprechen, in meiner ausgabe des acitus als glossem bezeichnet, und C. Nipperdey hat in der seigen dieselbe überzeugung ausgesprochen. Ein mitarbeiter des bilologus, F. Jacob, in der hauptsache mit mir ebenfalls einrstanden, derin nämlich, dess jener zusatz zu den übrigen orten nicht passe, hat durch die annahme einer lücke die vorundene schwierigkeit zu heben versucht (Philolog. VI. s. 380.). er verfasser dieser zeilen erinnert sich, einen ähnlichen versuch, ie jetzt Jacob, einstens mit dieser stelle auch gemacht und dann, s sich kein genügendes resultat zeigen wollte, darauf verzicht zu haben. Ich würde mich daher nicht wenig freuen, wenn or neue versuch gelungen wäre, und auf die annahme eines lessems gern verzichten: denn abgesehen davon, dass die wahrsit uns über alles gelten muss, würde ein theilchen des neuen erdienstes mir zufallen, da ich durch nachweisung des verderbsses zur heilung desselben mitgewirkt hätte. Allein das neue silmittel hat seinen zweck vollkommen verfehlt, wie gleich gesigt werden soll. Jacob ergänzt versuchsweise: neque ignobiles, quamvis diversi sententiis, segnes, oder animis impares. Allein diese ausfüllung gibt einen ganz unpassenden satz, mag madenselben für sich allein, oder mit beziehung auf die vorhergehenden worte oder auf die nachfolgenden betrachten. Wir prifen ihn nach allen drei gesichtspunkten.

Der satz, auch die nicht-adligen, obgleich entgegengesetzte ansicht, waren nicht unentschlossen, kann einem Tacitus nicht zegetrauet werden, da er die gemeinen soldaten, welche Jacob unter ignobiles verstehen will, unmöglich als nicht-adlige bezeichnen kann. Das würde nur angehen, wenn vorher von dem ald die rede gewesen wäre, was nicht der fall ist. ignobiles für nilites gregarii oder multitudo wäre ungefähr ebenso bestimmt, als wenn jemand fische als vögel ohne federn und beine bezeichen wollte. Ferner würde Tacitus zweier entgegengesetzter meinmegen (diversi sententiis) der gemeinen soldaten gedacht haben, ohne anzugeben, worin diese von einander abwichen.

Sobald wir aber diesen so ergänzten zusatz nicht mehr fr sich allein, sondern in verbindung mit dem was vorausgebt betrachten, wird er uns noch weit bedenklicher erscheinen, Vorher ist die rede von der uneinigkeit der belagerten und hart bedrängten Thracier. Die einen, sagt Tacitus, wollten sich den Römen ergeben, die anderen sich wechselseitig umbringen, andere sich durchschlagen oder dabei umkommen. Tacitus macht, indem er diese drei parteien aufzählt, keinen unterschied zwischen adel und nicht-adel, zwischen führern und gemeinen, sondern spricht einfach von den belagerten (obsessis), die ihm wohl alle als ignobiles gegolten haben mögen, da er sie als einen rohen und zügellosen rebellenhaufen geschildert hat. Unter diesen drei parteien also war die erste entschlossen, sich den Römern zu unterwerfen, und sie zählte, wenn wir die willkürlich von Jacob angenommene scheidung von adel und nicht-adel einen augenblick stlassen, sowol nobiles als ignobiles. Daher wäre es wahrheitwidrig, wenn Tacitus den nicht-adligen ohne ausnahme entschletsenen muth hätte zuschreiben wollen, und er würde seine eigen darstellung lügen gestraft haben.

Ebenso wenig passt die nene ergänzung zu den folgenden worten, worin erzählt wird, wie die drei namhaft gemachten parteien, die eine nach der andern, ihren entschluss ausführen. An der spitze der ersten steht Dinis. Er geht zu den Römern über; ihm schliessen sich die greise und weiber an, ferner alle, die mehr lust am leben als am ruhm empfanden (et quibus maior vitae quam gloriae cupido). Wenn wir jene willkürliche trennung von adligen und nicht-adligen auch hier einen augenblick gelten lassen, so haben wir einen einzigen nobilis, den führer der partei, und einen ganzen schwarm ignobiles, einzig darauf bedacht, ihr leben zu retten. Und doch sollen alle ignobiles entschlessen mdnner gewesen sein! So etwas kann ein Tacitus unmöglich

schrieben haben, und ebenso unmöglich kann jene ergänzung s richtige getroffen haben. Jacob ist zu dieser ansicht verleit worden, weil er meinte Verum e ducibus stehe im gegensatze ignobiles: allein Verum vermittelt den übergang von demjenin, was die dritte entschlossene partei wollte, zu dem, was die ste zaghafte wirklich that, und e ducibus ist eine einfache und i Tacitus sehr oft vorkommende umschreibung für dus und unt den Dinis als das haupt der ersten vorher angeführten irtei.

Wenn nun das neue heilmittel sich als ganz unzulässig erzben hat, wird dann die annahme eines glossems über alle zweilerhaben sein? Das möchte ich noch nicht behaupten, obgleich bis jetzt keinen andern ausweg weiss. Sollte jemand ein gesieres mittel beibringen, so würde ich es gern annehmen: auf ninem fall aber möchte ich in die weise des herrn Jacob einimmen, der seine waare anzupreisen und zu empfehlen vermeint, enn er über fremde mit hohn spricht.

Bonn.

F. Ritter.

## 20. Zu den Scriptores historiae Augustae.

(Vgl. Jahrg. V, 572.)

#### 3. Vulcatius Gallicanus.

Ob Vulcatius Gallicanus wirklich der verfasser der unter seim namen uns erhaltenen biographie des Avidius Cassius ist, ird bestritten. Der verfasser derselben sagt 1) in einer anrede 1 den kaiser Diocletian, dem er sie widmet, er beabsichtige das ben aller derer, welche mit unrecht oder mit recht den kaisertel geführt hätten, zu beschreiben. Man hat nun aus den worm des Vopiscus im leben des Aurelian 2), wo er nur den Treillius Pollio als verfasser von kaisergeschichten nennt, so wie 1 se desselben Vopiscus angabe im Probus 5), wo er unter mehren verfassern gleicher werke den Vulcatius Gallicanus sicht itaufführt, schliessen wollen, dass er nicht der verfasser jest lebensbeschreibung sei. Dazu kömmt, dass in Palatinischen 1 nudschriften nach Salmasius der name des Spartianus vor jener ographie steht. Jedoch herrscht, um diesen letzteren punkt 1 nerst in betracht zu ziehen, im allgemeinen hinsichtlich der na-

<sup>1)</sup> Vulc. Gall. Avid. Cass. 3: Proposui enim, Diocletiane Auguste, nnes, qui imperatorum nomen sive iuste sive iniuste habuerunt, in liras mittere, ut omnes purpuratos Augustos cognosceres.

<sup>2)</sup> Vopisc. Aurel. 2: Et quonism sermo nobis de Trebellio Pollione, sie duobus — Pollio multa incuriose, multa breviter prodidisset.

<sup>3)</sup> Vop. Prob. 2: — sed Marium Maximum, Suetonium Tranquilm, Fabium Marcellinum, Gargilium Martialem, Iulium Capitolinum, elium Lampridium, caeterosque, qui etc.

mensbezeichnung der verfasser jener sogenannten historiae Augustae grosse unsicherheit, und es ist mir nicht unwahrscheinlich dans bei der seltenheit des namens des Vulcatius Gallicanus die späteren abschreiber irre wurden und dem weit häufiger als verfasser von kaiserbiographien erwähnten Spartian auch jene lebenbeachreibung zuschrieben, welche vielleicht in früherer zeit mittelbar hinter einer der von Spartian verfassten mag gestanden haben. Was zweitens die berufung auf die auslassung seines namens in jenen genannten stellen des Vopiscus betrifft, so erwähnt derselbe an der ersten stelle ja überhaupt nur einen, der Trebellius Pallio, an der zweiten ausser andern uns erhaltenen früheren kaiserbiographen nur den Lampridius und Capitolism, fährt dagegen fort mit caeteros, worunter, wie schon Vossim richtig bemerkt, auch der name des Vulcatius Gallicanus begriffen sein kann, da es keineswegs in des schriftstellers absick lag, alle zu nennen. Was endlich die von Vulcatius Gallicas selbst im leben des Avidius Cassius ausgesprochene andeutung anbelangt, er wolle biographien aller derer, die den kaisertite geführt, abfassen, so müssen wir entweder annehmen, dass de übrigen lebensbeschreibungen frühzeitig verloren gegangen 🌬 bei der grossen anzahl von schriften dieser art in jener perist die biographie des Avidius Cussius vom Vulcatius Gallicanus von den späteren sammlern dieses corpus scriptorum historiae Augstae als die beste oder auch als die einzigste lebensbeschreibung dieses imperators in diese sammlung aufgenommen worden sei, während von den übrigen kaisern bessere als die des Vulcatiu Gallicanus vorhanden waren, oder auch, dass unser schriftsteller durch den tod oder andere umstände an der ausführung seiner angekündigten absicht sei verhindert worden. Zwischen dieses zu entscheiden, dürfte indess bei dem mangelhaften material his sichtlich dieses punktes wohl unmöglich sein, ich selbst neige nich mehr der ersteren behauptung zu und muss es einem jeden überlassen, ob er die 2te für die richtigere halten will oder nicht; gibt es doch wohl schwerlich einen gegenstand in der antikes litteratur, in welchem sich weniger eine entscheidung treffen läst Ich werde übrigens später versuchen, diese frage in einer führlichen untersuchung über die verfasser der historia August, die ich für einen andern abschnitt versparen muss, einer ness und genauen erörterung zu unterwerfen.

Nach seiner eignen äusserung — denn als solche müsses wir hier die anrede an den Diocletian ansehen — lebte unser schriftsteller unter diesem kaiser, wahrscheinlich zur zeit des Spartian und wahr wohl ein älterer zeitgenosse desselben, da Spartian noch in die zeit des Constantin hineinreicht, wie sich aus der biographie des Antoninus Geta, welche ihm dedicirt ist, ergibt <sup>4</sup>), wenngleich die überschrift die worte enthält: ad Die-

<sup>4)</sup> Spart. Ant. Get. 1: Scio, Constantine Auguste. Letzterer beiset

letianum Augustum. Darnach mag diese biographie verfasst sein or ende des 3ten jahrhunderts, oder in den letzten lebensjahren es Diocletian; eine genauere angabe wird sich schwerlich geinnen lassen. Vulcatius Gallicanus war ohne zweifel aus senaprischem stande, wie die seinem namen in der überschrift nachesetzten buchstaben V. Cl., d. i. Viri Clarissimi, beweisen; das ar nämlich die den senatoren damals ertheilte titulatur. Nicht nmöglich ist, dass er mit jenem consul Gallicanus verwandt war, elcher unter dem dritten Gordian 5) lebte, und von den 2 veteanen, welche während einer versammlung des senates auf dem spitolium dasselbe betreten hatten, getödtet worden. Vielleicht t derselbe gar der vater unseres schriftstellers. Ausser bei dieen beiden, dem consul und dem senator, habe ich den namen allicanus nicht weiter auffinden können 6). Vielleicht hatte ein orfahr des Vulcatius den beinamen zur erinnerung an die dämfung eines aufruhrs im Gallischen gebiete erhalten und war derelbe allmälig in einen förmlichen familiennamen übergegangen, der es mochte sonst irgend ein umstand beigetragen haben zur rlangung dieses namens. Möglich ist auch, dass derselbe urprünglich nur die herkunft der familie des Vulcatius bezeichnete. ie das in den kaiserzeiten nicht ungewöhnlich mag gewesen sein, o eine grosse menge von provinzialen und freigelassenen aus llen theilen des reiches in den verband des römischen bürgerechtes aufgenommen wurden. So erklären sich, bei dem einetenden mangel an alten römischen namen, eine grosse reihe on bisher unbekannten oder ungewöhnlichen benennungen, wie

sutet an, dass Spartian das jahr 313, in welchem jahre Constantin zum ugustus ernannt wurde.

- 5) Capitol. Gord. tr. 22: duo a Gallicano ex consulibus interemti.
- 6) Zu Ciceros zeit hiessen die bewohner des oberitalischen Galliens sallicani, Varro R. R. 1, 32, 2. Cicero Pis. 1 sagt: Hic (Pisonis avus) num ad Padum Placentiae consedisset, paucis post annis in cam civitame escendit. Prius enim Gallus, deinde Gallicanus, extremo Semiplaentinus haberi coeptus est. Daher hiessen die dort liegenden legionen ellicanae, Cic. in Catil. 2, 3, 5. Varro L. L. 9, 28, 136 spricht von er lana Gallicana, Apul. Met. 10. p. 247 hat iumenta Gallicana. Später ard des wort im weiteren sinne gebraucht und bedeutete soviel als Galcus, daher bei Spart. Sev. 5 exercitus Gallicanus sich findet, bei Lampr. lex. Sev. 58 mentes Gallicanae, ut sese habent durae ac torridae et sepe imperatoribus graves, damals also nicht anders, als heutigen tages; rnner bei Vopisc. Car. 2 Gallicanum bellum, bei Vop. Aurel. 44 Gallianos Druidas; ebenso rebelles Gallicani bei Eumen. Grat. Act. Const. 2, und Gallicanus versus bei demselben 5, 5. So Gallicanum vocabum, Varro R. R. 1, 32, 2. Colum. 5, 1, 6. 5, 5, 16. Aehnlich gebildete spectivische ableitungen von länder und ortsnamen haben wir in via avicana bei Spart. Did. Iul. 8, fast derselben art auch der beiname des aracalla Lucanicus bei Capit. Car. 5. Die damaligen Römer waren weig bedenklich in der bildung neuer wortformen, wovon die geschichtschreiber der kaiserzeit die mannigfaltigsten belege geben.

wir sie im leben des Severus finden?). So kann, um noch eine hypothese aufzustellen, der name Gallicanus eben die abstammung von anderen freigelassenen aus dem oberitalischen Gallien oder ganz allgemein aus Gallien im weiteren sinne andeuten. Was dagegen den namen Vulcatius betrifft, so findet sich derselbe schon in früherer zeit. Namentlich werden mehrere des namens va Tacitus erwähnt, ein Vulcatius Avaricus, Ann. 15, 20, ein Valcatius Tullinus, Ann. 16, 8 (den Lipsius mit dem von Tac. Hist 4, 9 genannten Tertullinus für identisch hält), ferner Vulcatis Moschus bei Tacit. Ann. 4, 43., daran reihen wir noch den Vacatius Terentianus 8), welcher eine geschichte seiner zeit, wie azunehmen ist, unter den 3 Gordianen verfasste. Bei der genaus angabe des Capitolinus kann man wohl nicht auf den gedanke kommen, es könnten unser Vulcatius Gallicanus und dieser Vilcatius Terentianus eine und dieselbe person sein, da beide de zeit nach wohl ziemlich weit auseinanderliegen. Wenigstens vemögen wir nicht, etwas weiteres über den letztgenannten beisbringen, da seiner sonst keine erwähnung geschieht, noch weiger, über den ausgangspunkt seiner geschichte etwas näheres u bestimmen und darnach seine zeit festzusetzen. Jedenfalls weist aber der ausdruck qui sui temporis scripsit historiam, und de erwähnung desselben im leben der Gordiane darauf hin, dass er unter diesen, spätestens wohl unmittelbar nach ihnen lebte mi schrieb. Was nun den gesammtnamen Vulcatius Gallicanus betrifft, so bemerkt zwar Vossius mit recht, derselbe komme nicht weiter vor; indess ist daraus ebensowenig zu schliessen, dass er nicht existirt habe, als aus seiner nichterwähnung bei Vopiscus im leben des Probus. Mir drängt sich freilich hinsichtlich der letzteren stelle die muthmassung auf, dass Vulcatius nach den Vopiscus geschrieben habe, dieser ihn also gar nicht als verfaser von kaiserbiographien erwähnen konnte, indess kann ich diese muthmassung auf keine positivere beweise stützen und wage & her nur, sie anzudeuten.

Kiel.

Dr. E. E. Hudemann.

# 21. Cicero ad Attic. I. 13, 1. Tacitus Agric. cap. X.

I. Epist. ad Att. I. 13, 1: Accepi tuas tres iam literas, unam a M. Cornelio, quam Tribus Tabernis, ut opinor, ei dedisti, alteran,

<sup>7)</sup> Spartian. Sev. 13 nennt den Mummius Secundinus, Asellius Claudianus, Vitalius Victor, Arunculeius Cornelianus, Claudius Sulpicianus, Egnatuleius Honoratus, Cerellius Faustinianus, Claudius Arabianus, suntheil namen, die mir eine abstammung von freigelassenen, die sich asch dem namen ihres herrn benannten, oder auch nach den ländern, desen sie ihrer geburt nach angehörten, wie Arabianus, benannt waren, assudeuten scheinen.

8) Capitol. Gord. tr. 21.

quam miki Canusinus tous kospes reddidit, tertiam, quam, ut scribis "ancora soluta, de phaselo" dedisti; quae fuerunt omnes † rhetorum. Pure loquuntur, quum humanitatis sparsae sale, tum insignes amoris notis.

Post ingeniosam Madvigii emendationem Philol. II. p. 143 scribentis "quae fuerunt omnes, ut rhetorum pueri loquuntur, quum humanitatis sparsae sale, tum insignes amoris notis" supervacuam fortasse videbitur aliud tentare, sed propter ea quae contra monuit I. C. G. Bootius in Miscell. Philol. et Paedag. II. p. 108. illam recognoscere necesse babui. Coniecturae, quas ipse proposuit Bootius: ut rhetorum more loquamur, vel: quae fuerunt omisso rhetorum fuco eloquentes et licentius factae sunt et a ioco, quem hic requiri recte vidit Madvigius, remotae sunt. Aliquanto magis ad rem haec pertinent, quae Bootius animadvertit: "nemo vel όητόρων παίδας vel eos qui rhetoris disciplina utuntur, rhetorum pueros, sed filios aut discipulos vocat." Quod si partim verum sit, ipsum tamen verum Madvigii correctioni inest. Recordari nos oportet, Ciceronem in hac epistola festive scribere, Atticum ipsius amore φιλορήτορα factum esse; tum ea, quae ex orationibus suis Attico placuissent et ab eo probata fuissent, nunc ipsi multo ἀττικώτερα esse visa. Quorsum vero haec pertinent? mimirum ut intelligatur Graece scribendum esse: ut ὁητόρων zaīdes loguentur. Graeca Latinis exarata literis a librario quodam Latine accepta et conversa videntur. Cicero se ipsum iocanter φητόρων παισί annumerat, atque oratorem sapiunt verba: "cum humanitatis sparsae sale, tum insignes amoris notis." — Non verisimile est Ciceronem Attici verba: "ancora soluta" (l. sublata cum Lambino) "de phaselo" tacite notare voluisse tamquam insolenter dicta. Num amanter ille id fecerit, quod in ipsa hac epistola condemnat in Pompeio: aperte et diserte laudare, tacite et occulte, sed ita ut perspicuum sit, reprehendere! Ut de ceteris duabus epistolis, ita de illa locus, unde data esset, significatur. Neque phaselus bic est "fictile uavigium Aegyptiorum," quos circumpictos dicit phaselos Virgilius Georg. IV. 289, neque navigium Campanum, cuius mentio facta est a Varrone Fragm. p. 270 Bip. ex cymbarum generibus variis coloribus pictarum, quibus voluptatis causa et Canopi et in lacu Baiano utebantur luxuriantes, Senec. Ep. 51: erant grandes quoque phaseli, quos commemorarunt et Sisenna et Salustius in Historiis apud Ñonium XIII, 7.

lbid. Accedit eo, quod mihi non † est, ut quisque in Epirum proficiscitur.

Omittit Med. ut, codd. Malaspinae et Hispan. Bootii ett. Excidisse aliquid inter eruditos constat. Orellius legit: "quod mihi non perinde est," Bootius: "quod mihi non bonus est" i. e. quoties aliquis in Epirum proficiscitur, mihi non utilis est. Ad sententiam recte; bonus longius petitum. Ne contemnamus, quod est

ante pedes: iteremus est us, quae corrupta verba, tamquam desoppeapia, e codd. eiecta, legamusque: "quod mihi non es us
eat, ut quisque in Epirum proficiscitur." Ro usu esse pre espedire Cicero item dixit Tusc. D. IV. 7, 14. qui hoc loco sahicit: "Ita neque Achaicis hominibus neque Epiroticis paule libriores literas committere audeo — — eiusmodi periculo, ut se
interire aut aperiri aut intercipi possint."

II. Tac. Agric. 10. Hanc oram novissimi maris tume prime Romana classis circumvecta insulam esse Britanniasa affermavit, a simul incognitas ad id tempus insulas, quas Orcadas vocant, immi domuitque. Dispecta est et Thyle, quam hactenus nix et hiem appetebat; sed mare pigrum et grave remigantibus; perhibent, n ventis quidem proinde attolli: credo quod rariores terrae montant (causa ac materia tempestatum,) et profunda moles continui maritardius impellitur. Naturam Oceani atque aestus neque quaerere mius operis est, ac multi retulere. Unum addiderim: cett.

Cod. A quam hactenus iussum et hiems appetebat. Ced. I abdebat; de hoc ceteroquin "non satis constat" ait Orellius, et in Commentario: "Locus corruptissimus, qui propterea explicari nequit," in edit. mai. haec dedit:

"Dispecta est et Thule, quam hactenus iussum et hier abdebat."

Reject itaque appetebat, quoniam hiems appetebat hoc less sententia vacat; receptum ab eo verbum abdebat iam correxerat, e conjectura ut videtur, Rhenanus. Itaque optimae editt. recentiores habere dicuntur. Mihi quidem abdebat, etiamsi in Vatic  $\Gamma$ legatur, correctioni deberi videtur. Rhenani coniectura adeo non necessaria visa est Peerlkampio, (cuius ex edit. Agric. a. 1827 Taciti verba attuli,) ut praetermissa ea cum aliis coniecturis: 🐠 petebant, abdiderat, cett. ipse proponeret: ,,quam penitus nix et hyems obtegebat", subiiciens: "Ut scilicet narrabant, qui dispexere. Et hi ad Thylen accessissent"; id vero est, quod in contextu verborum requiritur "sed mare erat pigrum et grave remigantibus." Handium in Tursellin. III. 10. multas huius l. interpretationes et emendationes coniecturales recte refutasse censit Orellius. Handium vero ipsum latebat, licenter irrepsisse vectbulum sie, quod "monstrum Puteolani" dixit Wexius. Nuper l. H. Noltius in Nov. Annal. Philol. et Paedag. vol. XVI. suppl. p. 462 non sine acumine locum integritati suae restituere comtus est, coniciens: quam hactenus situs suus et hiems abdebal Sed mare cett.

Tria equidem hace animadverti: vocabulum hactenus de tempore non accipiendum est; tum corrupta etiam vox hiems; desique de classe serme est. Iam dixerat Tacitus tunc primum, deincepa: ad id tempus, hoc Tacito sane quidem satis. Si hactenus hiems Thulen abdebat, quidni de hieme impediente, queninus ad eam accederent, commemoravit Tacitus? mare pigram

erat et grave remigantibus, a que aberat "causa ae matéria tempestatum." Neque illic, quemadmodum in Soythia secundum Pompon. Melam III. 5, "perpetuae nives sedebant et intolerabilis rigor;" haec ne cogitavit quidem Tacitus, quo teste c. 12 a Britannia "asperitas frigorum abest"; idem tradit Minucius Felix im Octavio p. 344 Rigalt. "Britannia sole deficitur, sed circum-fuentis maris tepore recreatur." Est vero in hae sententia de classe sermo: Romana classis, Britanniam circumvecta, — affermavit — invenit domuitque; dispects est, a classe quidem, Thule, quam — appetebat, i. e. ad quam accedere conabatur, sed aditus per mare pigrum et grave praeclusus erat navigantibus. Quapropter ad literas codicis apte emendandum statuo:

"dispecta est et Thule, quam hactenus visam ut hiens appetebat, sed mare pigrum et grave remigantibus." cett. Vix sub aspectum veniebat Thule, "Graiis et nostris celebrata carminibus," inquit Mela III. 6, ad quam, visam modo, magna velut cupiditate appellere classis avebat, sed per aestum non potuit. Hactenus est tantummodo, nihil aliud nisi, quomodo Annal. XIV. 51. "hactenus respondit." Hians, ut constat, de avaritia fere dicitur, hinc: ut hians. Hiantes cupiditates divitiarum dixit Tacitus Hist. I. 12, 4. et hiatus, i. e. cupiditates, praemiorum Hist. IV. 42, 6. Appetere est ut apud Ciceronem: "qui ex Asia fugere dicebatur, Europam conatur appetere."

Appingedami. B. ten Brink.

# 22. Das gebet der Hersilia bei Gell. noct. Attic. XIII, 22.

Ueber die göttin Nerio redend führt Gellius n. A. XIII, 22 den vers des Plautus Truculent. II, 6. 34

Mars peregre adveniens salutat Nerienem uxorem suam an, und bemerkt dazu: id perite magis quam comice dictum intelliget, qui leget Cn. Gellii annalem tertium, in quo scriptum est, Hersiliam, cum apud T. Tatium verba faceret pacemque oraret, ita precatam esse: "Neria Martis te obsecro pacem dare, uti liceat nuptiis propriis et prosperis uti, quod de tui coniugis consilio contigit, uti nos itidem integras raperent, unde liberos sibi et suis posteris pararent." Dies sei ein beweis, dass es eine überlieferung gegeben habe, nach welcher Nerio, hier Neria genannt, als die gattin des Mars betrachtet worden. In dem citirten gebete der Hersilia erinnern die allitterationen in propriis et prosperis und coniugis consilio contigit an die ältere lateinische poesie, und das ganze lässt sich unschwer in folgende, allerdings einer oder der anderen veränderung fähige, verse bringen:

Te, Neria Martis, obsecto pacem dare, uti liceat nuptiis propriis ati et presperis, quod de consilio coniugis tui contigit, uti integras nos raperent, unde liberos patriae pararent et sibi et suis posteris.

Sollte dies reiner zufall sein? Schwerlich. Wenn aber nick wo anders als in einer fabula praetextata, in einer jener eibeimischen tragödien, welche nach Niebuhrs ausdruck, historie, wie die shakspearischen, waren, dürfte die ursprüngliche stelk dieser von dem annalisten Cn. Gellius, dem leichtgläubigen ud breiten erzähler von alten dingen (Bernhardy grundriss der rös. litterat. 2te bearb. anmerk. 487. s. 526.), fast unverändert keübergenommenen verse zu suchen sein? Und wenn es nicht u kühn ist, weiter zu fragen: welcher titel unter den überlieferte fügt sich dann ungesuchter zu dem inhalte, als der Romulus der Naccius? Hat diese vermuthung einigen grund, so war Klusmann Naev. p. 130 doch wohl nicht vollends auf den irrwege, als er das fragment "Sponsus" bei Varr. ling. lat. VII, 6 mit dem raube der Sabinerinnen in verbindung brachte, und es medificirt sich ein wenig das, was im Philologus I s. 374 ff. L. Hanpt und II s. 117 f. W. H. Grauert über dies schon von Neukirch fab. togat. p. 62 als praetextata erkannte stück des Naevius gesagt haben. Mögen kundige urtheilen!

Danzig.

G. Roeper.

### Berichtigungen.

Seite 282, 37: ταῦρος δὲ φόβον 46 cane 283, 36 Έχενσία ι Schneiderus 288, 7 praestantissimam 11 praedicari 36 πρώττηται 39 φυλάττηται 289, 5 είσὶν καὶ ἐπί

#### XXVI.

#### Ueber Ilias Z und O.

Das princip, durch dessen anwendung ich in die zusammensetzung der genannten beiden bücher der Ilias eine genauere einsicht, als bisher vorlag, gewonnen zu haben glaube, ist das die zusammengehörigkeit gewisser parthieen unseres jetzigen textes durch die wiederkehr derselben oder ähnlicher, sowie die unvereinbarkeit andrer mit ihnen aus dem fehlen der in jenen häufigen redewendungen und ausdrücke zu entdecken. Die möglichkeit, dass nicht derselbe dichter, sondern ein nachahmer, der sich in jenes ausdrucksweise hineingelebt hat, zu uns spricht, ist dabei freilich nicht ausgeschlossen, doch wird, will man sich nicht durch einen fruchtlosen skepticismus jedes resultat verderben, die präsumtion immer für die erste annahme sein und nur wo bestimmte gründe eintreten, die zweite ihre stelle einnehmen. Um die sache, bevor ich zu der mir vorliegenden aufgabe komme, an einem beispiele zu veranschaulichen, wähle ich II. β 1 — 453 et δ. Man vergleiche hier δ, 14 ήμεῖς δὲ φραζώμεθ' όπως ἔσται τάδε ἔργα mit β, 252 οὐδέ τί πω σάφα ίδμεν ὅπως ἔσται τάδε ἔργα. δ, 90 εύρε Λυκάονος υίον αμύμονά τε κρατερόν τε Έσταότ. αμφί δέ μιν πρατεραί στίχες άσπιστάων zunächst mit δ, 201 τον δ' ένδησεν Έσταότ' άμφὶ δέ μιν κρατεραί στίχες άσπιστάων, δ, 327 ευρ' υίον Πετεωο Μενεσθηα πλήξιππον Εσταότ', αμφί δ' Αθηναίοι etc., δ, 365 εύρε δε Τυδέος υίδη υπέρθυμος Διομήδεα Έσταότ εν θ΄ ίπποισι καὶ ἄρμασι κολλητοῖσι, dann mit β, 169 εύρεν έπειτ Όδυσηα Διὶ μητιν ἀτάλαντον Έσταότ'; δ, 159 σπονδαί τ' ἄκρητοι καὶ δεξιαί, ης επέπιθμεν mit β, 341, wo derselbe vers; δ, 173 καδ δέ κεν ευχωλήν Ποιάμφ και Τοωσί λίποιμεν Αργείην Έλένην, wiederholt in β, 160; δ, 180 καὶ δη έβη ολκόνδε φίλην ές πατρίδα γαΐαν mit β, 140 φεύγωμεν σύν νηυσί φίλην ές πατρίδα γαΐαν und β, 454 έν νηυσὶ γλαφυρησι φίλην ές πατρίδα γαΐαν; δ, 230 όππότε κεν μιν Γυΐα λάβη κάματος πολέας διά κοιρανέοντα mit δ, 250 ως όγε κοιρανέων έπεπωλείτο στίχας ανδρών und β, 206 ως όγε χοιρανέων δίεπε στρατόν, während das wort χοιρανείν nur noch ε, 824 vorkommt; δ 239 έπην πτολίεθμον έλωμεν mit β, 228 εὐτ

.

αν πτολίεθρον έλωμεν; δ, 288 αι γαρ Ζευ τε πάτερ και Αθηνίη xai Anollor wiederholt in  $\beta$ , 370, ausserdem in der Ilias nech η, 132 und dem unächten verse π, 97; δ, 293 λιγύν Πυλίων άγο οητήν mit β, 246 λιγύς περ έων άγορητής; δ, 352 οππότ Άγαιο Τρωσίν έφ' ιπποδάμοισιν έγείρομεν όξυν "Αρηα mit β, 440 ίομε ύσοα κε θασσον έγείρομεν όξιν "Αρηα; δ, 354 mit β, 260, we sich beide male Odysseus vater des Telemach nennt, wie som nie in der Ilias; δ, 381 άλλα Ζεύς έτρεψε παραίσια σήματα qui νων mit β, 353 αστράπτων επιδέξε εναίσιμα σήματα φαίνων; δ, 412 τέττα σιωπη ήσο, έμφ δ' έπιπείθεο μύθφ mit β, 200 δαιμόνι απέ μας ήσο καὶ ἄλλων μῦθον ἄκουε. Halt man unweit dieser grosse übereinstimmung buch γ zusammen, so ergiebt sich folgendes. Abzuscheiden sind die ersten 10 verse, wo v. 6 ἀνδράσι Ilγμαίοισι φόνον καὶ κῆρα φέροντες zurückweist auf β, 352: 'Αργώκ Τρώεσσι φόνον καὶ κῆρα φέροντες. Dann aber ist durch's gang buch, wenn man von den gäng und geben formeln αὐτίκα δ ξ όχέων σύν τεύχεσιν άλτο χαμάζε (γ, 29, δ, 419), ως φάτο, τη δ άρα θυμόν ένι στήθεσσιν όρινεν (γ, 395, δ, 208, β, 142), κα διά θώρηχος πολυδαιδάλου ηρήρειστο (γ, 358, δ, 139) absieht, w zu vergleichen γ, 435 ἀντίβιον πόλεμον πολεμίζειν ήδε μάγεσθα mit β, 121 απρηκτον πόλεμον πολεμίζειν ήδε μάχεσθαι; γ, 65 ο τοι ἀπόβλητ' έστι θεων έρικυδέα δώρα mit β, 361 ουτοι ἀπόβλητον έπος έσσεται ο ττι κεν είπω und γ, 342 θάμβος δ' έχεν είς ορόωντας und δ,79 wo dieselben worte, wobei zu erwägen, das auch diese wendungen ausser der zweiten sehr wenig von eigen thümlicher färbung haben. Ich denke, dass sich so γ bestimst genug zwischen  $\beta$  und  $\delta$  ausscheidet, für  $\beta$  1-455 und  $\delta$ , 1-222 aber unbedenklich derselbe verf. anzunehmen ist, für 8,222 -421 vielleicht, wegen der von Hoffmann quaestt. Hom. 2, 206 aufgezeigten metrischen verschiedenheit, ein fortsetzer. Nachden ich so das mich leitende verfahren ins licht gesetzt, bin ich genöthigt der eigentlichen betrachtung noch eine weitere einleitung über das verhältniss der bb. λ und r voranzuschicken. einstimmung nämlich oder verschiedenheit der redewendungen wird eine um so grössere beweiskraft haben, je gleichartiger die behandelten gegenstände sind. In der Ilias nun sind bb. λ und • fast ganz mit kampfesschilderungen angefüllt. Wie aber zuerst durch die behandlung im allgemeinen, so wird auch durch die einzelnen formeln und wendungen jedes der bücher sowohl mit sich selbst in schönster übereinstimmung gehalten, als auch streng von dem andern geschieden. Schon Lachmann und Hermann sahen diese verschiedenheit, wiewohl ersterer sie, wie wir nachher sehen werden, auch wieder in ganz unbegreiflicher weise verkannte. In v sind die kämpfer aufs kunstreichste verknüpst und verschlungen, so dass man oft mühe hat, dem dichter 14 folgen (Lachm. p. 50.), in I werden die thaten der einzelnen helden einfach nebeneinandergestellt; hier erlegen sie ihre feinde

t immer paarweise (Lachm. p. 38), dort steht der einzelne gen den einzelnen. In v ist ein rühmen und jubeln über dem fallenen selten vergessen (Hermann de interpoll. Hom. p. 14), s in & nur einmal v. 450. In reine weitläuftige und ins einne gehende schilderung, in a meist nur wenige, kräftige stri-Was hiernächst den ausdruck betrifft, beachte man folgen-3: Das wort έξεναρίζειν zur kurzen bezeichnung des sieges braucht 1, 101, 145, 246, 299, 335, 337, 368, 402, also ial und immer im versausgang, v nur zweimal 619 und 467 d nur an der letzten stelle im versausgang: λ, 52 ἐν δὲ κυιμόν ώρσε κακόν Κρονίδης vergleiche man mit 538 έν δε κυδοιν ηκε κακόν Δαναοίσι, ausserdem κυδοιμούν noch 1, 164, κυίμεον 324, während ν das wort nicht hat. λ, 98 έγκέφαλος ένδον απας πεπάλακτο vergl. mit 169, λύθρφ δε παλάσσετο ρας αάπτους und 535 αίματι δ' άξων νέρθεν άπας πεπάλακτο, v dagegen nichts ähnliches. λ, 158 ως ἄρ' ὑπ' Άτρείδη 'Αγαανονι πίπτε κάρηνα Τρώων φευγόντων vergl. mit 309 ως άρα κτά καρήαθ' ύφ' Εκτορι δάμτατο λαών und 500 τη δα μάττα 'Ανδρών πίπτε κάρηνα; λ, 162 κείατο γύπεσσιν πολύ φίλτει η αλόχοισιν mit 395 πύθεται, οίωνοι δε περί πλέες η ε γυναί-;; λ, 113 ώς δε λέων ελάφοιο ταγείης νήπια τέχνα Ρηιδίως συνξε λαβών κρατεροίσιν όδουσιν mit 175 της δ' έξ αυγέν' έαξε βών κρατεροίσιν όδουσιν; λ, 292 ώς δ' ότε πού τις θηρητήρ κύς αργιόδοιτας Σεύη έπ' αγροτέρφ συτ καπρίφ ήδ λέοττι mit 414  $\cdot$  δ' ότε κάπριον άμφὶ κύνες θαλεροί  $\cdot$  αἰζηοί  $\Sigma$ εύωνται.  $\cdot$  Wie n allen diesen so bestimmt ausgeprägten formeln nichts in v finden ist, so nimmt es selbst andre und noch zahlreichere anspruch, auf die ich im laufe der untersuchung, zu der ich zt übergehe, zurückkommen werde. Buch ξ, 153 — ο, 366 rd von Lachmann als ein einheitliches ganzes angesehen und uer, die urform einiger rhaps. der Il. Berl. 1850, stimmt ihm i, indem er nur in einzelheiten von ihm abweicht. Was zuerst n anfang betrifft, so hat Cauer p. 38 mit recht Lachmanns sicht, der v, 345-360 vor E, 153 setzt, verworfen und mit rmann v, 1-38 hierher gezogen, nur dass nicht der geringste und war Hermanns verknüpfung von 8 1-51 mit 13, 4, die wer nicht einmal erwähnt, zu verlassen. Die parallelisirung r fahrt des Zeus und Poseidon ist so augenfällig, wie namenth auch die verse &, 41-44, die sich , 22-26 wiederholen, igen, der ganze ton der darstellung ist so übereinstimmend und, is das wichtigste ist, § 155-158 wird so bestimmt auf beide icke zusammen bingewiesen, dass Herm. l. c. p. 12 wohl mit cht sagen konnte: qui ea coniunxerit, Homerum ex Homero lergere sentiet. Es ist dies eine von den durch ihre innere shrheit schlagenden conjecturen, die keinen widerspruch auf mmen lassen. Wenn nun aber Cauer p. 34 die verse § 27-5 als eigentlichen anfang unseres liedes vor jene beschreibung

der fahrt des Poseidon gestellt wissen will, so wüsste ich nicht was unglücklicher sein könnte. Unser fast ganz im kreise der götter spielendes lied wird wahrlich nicht anstatt des herrliche anfangs in θ und r die beschreibung des schiffslagers ξ, 26 f. an die spitze gestellt haben, und dass, wie Lachm. p. 58 herverhebt, die mauer, welche erst o, 361 in einem auch von Cauer zu unserem liede gerechneten vers, gestürzt wird, §, 55 als sche gestürzt angegeben wird, scheint er gar nicht beachtet zu haben Auch hier braucht es nicht vieler worte, in unserem liede sid diese verse eine reine unmöglichkeit; die verwundeten könige, & in ihm erscheinen, sind vielmehr auch ξ, 380 ff. zu streiche, nur dass nicht mit Lachm. § 370-88 zu entfernen sind, sonden viel leichter nach v. 369 vers 378 gesetzt und dann mit 384 βάν δ' ίμεν fortgefahren werden kann, wodurch dieselbe verbirdung wie § 133 entsteht. Die verbindung aber, wie sie er jetzige text bietet, scheint bereits vor augen gehabt zu habe Hymn. in Apoll. v. 513 αὐτὰρ ἐπεὶ πόσιος καὶ ἐδητύος ἐξ έρν έντο, Βάν ό ίμεν, ήρχε δ' άρα σφιν άναξ Διὸς υίὸς Απόλλων. De schwierigste theil des liedes beginnt mit v. 402. Dass Lachn, der hier das in \(\lambda\), 540 abgebrochene 10te lied fortgesetzt sak, unrecht hat, sah Cauer p. 42 ohne jedoch bei seiner widerlegung den hauptpunct zu treffen. Recht merkwürdig aber ergeht & ihm bei dem, was er nach seinen eignen worten (p. 15.) in er mangelung eines besseren und als sehr zweifelhafte vermuthung an die stelle setzt. Da ξ, 402 sich ungezwungen an das ende von v anschliesse, so sei dorther 802-832 herüberzunehmen und vor §, 402 zu rücken. Hätte er die ahnung des richtigen, die ihm hier aufgegangen, zu einer klaren anschauung verarbeitet, würde sein verdienst weit beträchtlicher gewesen sein, so ist er an dem archimedischen punct, von dem aus die ganze composition unseres liedes sich zurechtrücken lässt, bewusstlos vorbeigegangen. Wenn irgendwo in der forschung über die Ilias, so ist hier nicht vermuthung, sondern gewissheit. Die verse §,402 -507 sind nichts weiter, als der schluss des v 832 abgebrechenen liedes, was eine nach dem an die spitze dieser abhandlung gestellten princip angestellte vergleichung zeigen wird. Der vers ξ, 408 αψ δ' ετάρων είς έθνος έχάζετο κηρ άλεείνων wiederholt sich v, 566, 596, 648, während er sonst nur noch steht 7, 32, λ, 585 und π, 817; v. 419 ἐπ' αὐτῷ δ' ἀσπὶς ἑάφθη vergl. mit v, 543 έκλίνθη δ' έτερωσε κάρη, έπὶ δ' άσπὶς έάφθη und die form έάφθη nur an diesen beiden stellen; 424 πρίν γάρ περίβησαν άριστοι ν, 429 άλλα θέων περίβη; die worte 429 όφρ' ίκεθ' ίππους — 432 στενάχοντα wiederholen sich r, 535—538; 449 τῷ δ' ἐπὶ Πουλυδάμας ἐγγέσπαλος ήλθεν ἀμύντως vergl. 2 ν, 384 τῷ "Ασιος ήλθεν ἀμύντως, ähnlich nur noch o 540; ξ, 451 δί ωμου ο οβριμον έγχος έσχεν. ὁ ο έν κονίησι πεσών έλε γαίαν άγοστφ wiederholt , 519; 453 Πουλυδάμας δ' έκπαγλον έπεύξατο

μαχρὸν ἀῦσας fast ebenso 478 und ν, 413 nebst ν, 445; ξ, 454 ού μαν αὐτ' ὀίω γειρός απο στιβαρής αλιον πηδήσαι ακοντα vgl. mit ν, 410 οὐδ' ἄλιόν ὁα βαρείης γειρὸς ἀφηκεν nebst ν, 505 ώγες έπει δ΄ άλιον στιβαρής από γειρός δρουσεν. ξ, 461 καρπαλίμως δ΄ απιόντος ακόντισε δουρί φαεινώ vgl. mit v, 516 του δε βάδην απιόντος ακόντισε δουρί φαεινώ und ν, 650 Μηριόνης δ' απιόντος απόντισε δουρί φαεινώ; ξ, 466 από δ' άμφω κέρσε τένοντε mit v, 546 άπο δε φλέβα πασαν έκερσεν; ξ, 471 ή ο ούχ ούτος άνηρ Προ-Θοήνορος άντι πεφάσθαι αξιος mit ν, 446 Δηίφοβ ή αρα δή τι είσκομεν άξιον είναι Τρεῖς ένὸς ἀντὶ πεφάσθαι; ξ, 483 μήτι κασιγνήτοιό γε ποινή Δηρον έην άτιτος (nach Herm. zu Aesch. Ag. 370.) mit ν, 659 ποινή δ' ούτις παιδός εγίγνετο τεθνηώτος; ξ, 486 ως έφατ', 'Αργείοισι δ' άγος γένετ' ευξαμένοιο wiederholt ν, 417; ξ, 488 ώρμήθη δ' 'Ακάμαντος vgl. mit v, 182 Τευκρος δ' ώρμήθη, 188 Έχτως δ΄ ώρμήθη, 754 ή ξα καὶ ώρμήθη; ξ, 495 ὁ δ΄ έζετο γείρε πετάσσας mit ν, 549 Κάππεσεν ἄμφω γείρε φίλοις έτάροισι merάσσας. Wenn nach dieser vergleichung noch hinzugefügt wird, dass auch alle merkmale der darstellung, die oben für v namhaft gemacht wurden, hier zutreffen, wenn ferner, was eben Cauer p. 42 richtig betont hat, v. 402 an seinen jetzigen platz übel eingefügt ist, dagegen sich an's ende von v aufs ungezwungenste anschliesst, wenn endlich v. 507 den passendsten schlussvers eines liedes bildet, das sich die durch Poseidons erscheinen bewirkte niederlage der Troer zur aufgabe gestellt, so wird, wie Lachmanns ansicht als völlig widerlegt erscheint, so unser resultat als ein soweit auf diesem gebiet sicherheit zu er langen ist, sicherstehendes betrachtet werden können. Somit fallen auch die anstösse, welche Lachm. p. 43 von seinem 10ten liede ausgehend von o, 236 an findet. Es ist dort alles im schönsten zusammenhang. Dass 328 ff. nicht immer Troer siegen können, da der Gott die ägis auch still halte, ist unrichtig, da v. 323-327 schon das resultat, die flucht der Achäer, angegeben ist. Wenn dem aber so ist, so erheben sich jetzt in bezug auf die zusammensetzung unseres liedes die gewichtigsten fragen, da die in den behandelten versen erzählte verwundung des Hector für den fortgang desselben durchaus wesentlich ist, ja derselbe dadurch bedingt erscheint. Anzunehmen, dass der dichter dieselben in ersatz eigner erfindung aus v lediglich geborgt habe, wird dem schwer fallen, der die vortrefflichkeit der bis &, 400 gehenden partie und ihre originalität, die sie fast gar keinen anklang an andre theile der Ilias zeigen lässt, erprobt hat. Hierdurch aufmerksam gemacht, richtet sich unser blick auf die verse £.508 -522, die die umwandlung der lage nach der durch Zeus bethörung dem Poseidon gegebenen freiheit in einer weise schildern. dass sie unmöglich mit den vorhergegangenen versen ursprünglich ein ganzes haben bilden können. Lachmann und Cauer wollen sie deshalb an 441 anschliessen mit tilgung des dazwischenliegenden. Es wäre so ein leidlicher zusammenhang hergestelk: nach unserem obigen resultate aber können wir nicht beistimme, sondern indem wir 508 mit 401 verbinden, werden wir fast m abweislich zu einer anderen ansicht getrieben, durch die sich ale schwierigkeiten heben. Das ursprüngliche lied nämlich bestad aus 3, 1-51 (mit auslassung von 28-40), , 4-38, § 153-401 (mit auslassung von 370-75 und 379-383), §, 508-52 und behandelte wie b. v nur die durch Poseidons erscheinen be wirkte niederlage der Troer; ein fortsetzer aber stellte sich mit benutzung des in v gegebenen motivs der betäubung des Hecte die aufgabe, den durch Zeus' erwachen erfolgten umschlag n schildern. Um diese ansicht vorläufig sicher zu stellen komme uns nun sehr zu statten die metrischen untersuchungen Hoffmans, der ebenfalls von seinem gesichtspuncte aus das bisher als einheitlich betrachtete lied zu theilen gezwungen ist, 2, p. 224-232. Wenn er jedoch nur ξ, 153-351 als ein selbstständiger und von den rund umgebenden theilen verschiedenes stück ansieht, so bit er wenigstens aus den übrigen versen, die wir damit verknüft, nichts anzuführen gewusst, das dem metrischen character von } 153 851 widerspräche; im gegentheil weist der hiat v, 22, der sich auch &, 182 und 235 findet, in der fortsetzung aber nicht, auf die einheit hin, während in o 1-366 die harten verlängerungen 175, 275, 280, das verlängerte xai, 290 und die schlechte cäsur 18 eine deutliche verschiedenheit beurkunden. jedoch noch als die metrischen differenzen, sind die übrigen, welche sich bei genauerer betrachtung der fortsetzung ergeben. Der ausspruch, dass der ganze ton der darstellung ein andrer sei, als in den früheren theilen, würde so nackt hingestellt mit recht als subjective meinung unbeachtet bleiben, wenn er sich Zuerst beachte nicht durch thatsachen zu begründen vermöchte. man daher die vielen von den Alexandrinern verworfenen verse (v. 33, 64—77, 147—148, 166 und 167, 212—217, 231—235) wozu die gründe, wie sie Bekker nicht vermocht haben, eine einzige von diesen stellen aus dem text zu entfernen, weniger schlagende sprachliche oder sachliche inconvenienzen betreffen, als sich auf dem richtigen gefühl der weitschweifigkeit und redseligkeit, die in dieser partie durchweg herrscht, stützen. Fer ner hebt schon Hoffmann die wiederholung von o, 271 aus 7, 24, des gleichnisses v. 263 ff. aus ζ, 506 hervor. Ebenso aber ist v. 314-317 aus  $\lambda$ , 571 ff. entlehnt, der anfang 1-3 aus  $\theta$ , 348 ff., [v. 23 aus α, 591; 171 aus τ, 358]. v. 23 φίπτασκον τεταγών ἀπὸ βηλοῦ ὄφο' αν ίκηται γην όλιγηπελέων aus a, 591 ρίψε ποδός τεταγών ἀπό βηλοῦ Θεσπεσίοιο; [v. 171 ψυχρή ὑπὸ φιπης αίθοηγενέος Βορέαο aus τ, 358;] v. 87 und 38 aus Od. s, 185 und 186; 306 aus  $\nu$ , 136; 167 aus  $\alpha$ , 187; 277 und 78 aus e, 730 und 731, wenn hier nicht e entlehnt, o, 43 aus ζ, 439. Nur darf man hierher nicht ο, 333 ff. als aus σ, 694 ff.

genommen rechnen. Die spätere einschaltung der verse in v erkannte schon Geppert, nur dass man viel bestimmter, als er, der bloss von einigen spracheigenthümlichkeiten und dem ganzen tone des stücks ausgeht, die interpolation nachweisen kann; v, 679 nämlich άλλ' έχεν ή τὰ πρῶτα πύλας καὶ τεῖγος ἐςᾶλτο folgt ganz zusammenhanglos auf das vorhergehende τάγα δ' αν καὶ κῦδος Αγαιών έπλετο, das vielmehr die erst 725 folgenden worte εί μή Πουλυδάμας θρασύν Εκτορα είπε παραστάς, vor denen der gedanke von 676 in gesteigerter weise wiederholt ist, als nachsatz verlangt. Innerhalb der hierdurch als von 679 - 725 reichend bezeichneten interpolation stimmt aber wieder nicht v. 687. in welchem die übermacht Hectors über seine gegner geschildert wird, mit 721, wo es heisst οὐδέ τι γάρμης Τρῶες μιμνήσκοντο, συνεκλόνεον γαρ διστοί, so dass hier wohl zwei zusammengeschobene massen v. 679-700 und 701-722 anzuerkennen sind. Von solchen entlehnungen findet sich, wie gesagt, in dem durchweg originalen früheren theile keine spur. Dass sich der fortsetzer in manchem richtig an sein original anzuschliessen wusste, ist ersichtlich aus dem, was Lachm. p. 52 anführt, in anderem aber wurde er ihm doch untreu. So ist der wagen, auf dem Poseidon gekommen, v. 218 und 219 ganz vergessen, die herrlichen schilderungen von dem herabkommen der götter, von ihrem einherschreiten, dass berg und wald erzittert ξ, 285 ἀκροτάτη δε ποδών υπο σείετο υλη vgl. mit », 18 τρέμε δ' ούρεα μακρά καί ύλη, machen einer andern art der beschreibung platz, o, 80; 170; 236; in denen (83 und 172) der vers ως κραιπνως μεμανία διέmrazo - wiederkehrt. Poseidon erhält o, 8; 57; 158 den beinamen arak, ebenso wie Hephästos 214 und Apollo 253, wovon nichts in ξ. Noch ist zu bemerken die eigenthümliche wendung έν αίθέρι και νεφέλησι v. 20 und 192 und als sprachliche neuerungen der nur noch α, 498 und ω 98 ähnliche vers 152 εύρον δ' εὐρύοπα Κρονίδην ἀνὰ Γαργάρω ἄκρω, worüber Haupt bei Lachmann p. 100 spricht, aber merkwürdiger weise unsere stelle übersieht, v. 18 und 21 die zusammenziehung έκρέμω für έκρέμαο nach Ahrens de conj. in µ1, p. 11, wenn gleich dort leicht zu corrigiren; v. 29, die verkürzung des vocals in δυσάμην, wo Spitzners auskunft nicht zureicht; v. 82, die einzig dastehende form für die erste person sing. imp.  $\tilde{\eta}\eta\nu$ , wie doch jedenfalls mit Hermann und Bekker zu lesen, die nur an der gleichen, für die dritte person an der verdächtigen stelle \(\lambda\), 807 und den späteren bb. der Od. ein seitenstück hat. Neben allem ist endlich noch auffällig das v. 101 ff. in der ll. allein vorkommende sardonische gelächter.

Wenn sich die bisherigen resultate mit einiger sicherheit ergeben haben, so ist jetzt ein schritt weiter zu gehen. Wir sahen oben, wie die fortsetzung in der betäubung des Hector aus , ein wichtiges motiv für die weitere erzählung nahm. Etwas ähnliches findet sich 110-113, wo der tod des Askalaphes sohns des Ares ebenfalls aus v, 520 zu weitrer entwicklung le natzt wird. Dabei ist merkwürdig, wie die verse v, 521-525, welche unsere erzählung gleichsam vorbereiten, nicht nur gan bequem fehlen dürften, sondern ziemlich unvermittelt in die kanpfesschilderungen eintreten. Die vermuthung, dass sie von une rem fortsetzer dort eingeschoben seien, wird nicht zu kühn escheinen, wenn sich seine interpolatorische thätigkeit uns ned auf einer anderen stelle ergeben haben wird. Wenn wir nämlich die erste hälfte des buches  $\mu$  nach dem uns leitenden princip genauer ansehen, so zeigen sich folgende unmöglich zufällige beziehungen zwischen jenem theile und der fortsetzung von & Nicht in anschlag zu bringen ist, dass sich die geläufige forme μ, 75 αλλ' αγεθ' ώς αν έγων είπω πειθώμεθα πάντες in 0, 294 wiederholt, ebenso kein gewicht zu legen auf die wiederkehr der wendung von μ, 139 Aσιον άμφι άνακτα etc. in ο, 301, aber wohl zu erwägen ist folgendes: μ, 72 εί — τάφρφ ἐνιπλήξωμε όρυκτη vergl. mit o, 344 τάφρφ και σκολόπεσσιν ένιπλήξανις ορυκεή, während das wort έμπλήσσειν nur noch Od. γ, 469; μ, 103 οι γάρ οι είσαντο διακριδόν είναι άριστοι mit o, 108, φησίν γάρ εν άθανάτοισι θεοίσι κάρτει τε σθένει τε διακριδόν είναι άριστος, und διακοιδόν nur an diesen beiden stellen; μ, 113 κακάς ύπὸ κῆρας ἀλύξας mit o, 287 κῆρας ἀλύξας, genau ebenso verbunden nur hier; μ, 162 δή όα τότ ὅμωξέν τε καὶ ὡ πεπλήγειο μηρώ Ασιος Υρτακίδης καὶ ἀλαστήσας ἔπος ηὐδα mit ο, 113 αὐτάρ Άρης θαλερώ πεπλήγετο μηρώ γεροί καταπρηνέσο, όλοφυρόμε νος δ' έπος ηύδα (nach Hoffm. quaestt. 2, 81 δε προςηύδα). Die formel in der Ilias nur noch in den beiden unächten stellen o, 397 und π, 125; μ, 195 ὄφρ' οἱ τοὺς ἐνάριζον ἀπ' ἔντεα μαρμαίροντα, τόφρα — mit o, 343 όφρ' οἱ τοὺς ἐνάριζον ἀπ' ἔντεα, τόφρα δ' Άγαιοί. Die kurze bezeichnung des sieges durch έξενάριξεν, die wir als  $\lambda$  eigenthümlich erkannten  $\mu$ , 187 und  $\rho$ , 332. Hierzu kommt noch: das wort άλαστεῖν bei Homer nur μ, 163 und o, 21; die am graben befindlichen σχόλοπες, wie in o an zwei stellen 1 und 344, so  $\mu$ , 55 und 63, ausserdem  $\vartheta$ , 343, woraus, wie wir oben sahen o, 1 entlehnt ist und 1, 350, wiederholt in  $\eta$ , 441. Der eigenthümliche gebrauch des ind.  $\mu$ , 59 πεζοί δε μενοίνεον εί τελέουσι, von Hermann als jungeres idiom anerkannt, findet seine analogie in ο, 23, δίπτασκον ὄφο' αν ικηται. Da sich alles bis dahin angeführte innerhalb μ, 49 und 199 findet, so wird man es nicht als ein spiel des zufalls ansehen können, wenn die verknüpfung jener beiden verse ως Έχτως αν' δμιλον ίων είλίσσεθ' έταίρων, Οί ο' έτι μερμήριζον έφεσταότες παρά τάφρφ die schönste verbindung gewährt und die vermuthung einer interpolation durch den fortsetzer von & wird sich unabweislich aufdringen. In dieselbe hinein fallen nun zunächst die von Lachm. p. 46 angefochtenen stellen 118-124,

127-136, 141-153, 162-174. Ich weiss der betrachtung desselben weder etwas zur bestätigung, noch zur verwerfung hinzuzufügen. Will man dem verfasser unsers abschnittes die nichtübereinstimmung hinsichtlich des thors mit µ und v nicht zutrauen und sich andrerseits die annahme eines ausfalls zwischen 174 und 182 gefallen lassen, wird man Lachm. beistimmen. Wir können es um so mehr, als sich grade in den von ihm angefochtenen stellen keine den oben ähnliche beziehungen auf o finden, so dass sich die wahrscheinlichkeit für unsere ergebnisse dadurch nur vermehren würde. In dem was abgesehen von den von Lachm. behandelten theilen unsere verse enthalten, würde zuerst die berathschlagung des Hector und Polydamas, wenn sonst keine verdachtsgründe vorlägen, nur dadurch auffallen, dass bei der im folgenden durch den gleichen anfangsvers eingeleiteten erneuerten berathung Polydamas v. 211 doch kaum sagen konnte, Hector sei seinen anträgen immer entgegen, da er ihm so kurz zuvor erst beigestimmt hatte; im zusammenhang unserer untersuchung dagegen wird sich die erste berathung leicht als nachbildung der zweiten kundgeben. Die erzählung vom Asios, zu deren einleitung und motivirung sie dient, ist ganz in der weise des fortsetzers von ξ, der wie wir ihn schon in zwei beispielen die motive von » benutzen sahen, so auch hier die kurze bemerkung v, 384, dass Asios seinen wagen hinter sich hatte, zu einer weiteren darstellung verarbeitet. In derselben abhängigkeit von v findet auch das verzeichniss der helden v. 86-105 seine genügende erklärung. Die übereinstimmung, welche Lachm. p. 51 hier vermisst, wegen der in , fehlenden Archelochus und Akamas ist für uns vorhanden, da wir §, 402-505, in denen sie erscheinen, als zu v gehörig erkannt haben. Eben so finden sich Glaukos und Sarpedon, die v nicht hat, &, 426, so dass nur der eine Sarpedon hier hinzugefügt ist. Schliesslich sei noch erwähnt, dass die wiederholungen andrer stellen, durch die sich der fortsetzer in o auszeichnete, auch hier nicht fehlen, da  $\mu$ , 70 aus  $\nu$ , 227;  $\mu$ , 76 und 77 sowie 84 und 85 aus  $\lambda$ , 47—49;  $\mu$ , 81 aus  $\nu$ , 748 genommen sind.

Fassen wir die resultate der geführten untersuchung kurz zusammen, so hat sich gezeigt, dass zwei ursprüngliche lieder von der durch Poseidon bewirkten niederlage der Troer existirten, deren eins weitläuftigen kriegsschilderungen sich hingab, das andre die berückung des Zeus durch Here zum motiv der glücklichen wirksamkeit des meergottes machend ganz im kreise der götter verkehrte. Ein fortsetzer unternahm es an das letzte lied anschliessend beide, so gut es thunlich war, mit einander zu verweben, indem er aber zugleich durch eingeflochtene hinweisungen auf das folgende ein früheres die erstürmung der achäischen mauer behandelndes lied in den kreis zog, brachte er als der ersten einer ein grösseres ganzes epischer poesie zu staude.

Dass bei der verknüpfung von  $\mu$  und  $\nu$  der theil des ursprünglichen liedes, der sich  $\theta$ , 1—52 erhalten hat, aufgegeben werden musste, ist ersichtlich, ebenso dass in diesem liedercomplex  $\xi$ , 1—152 feblte und  $\xi$ , 153 sich gleich an das ende von  $\nu$  schloss. Wem dieser anschluss schroff und unvermittelt erscheint der erwäge, dass wenigstens in neuerer zeit Geppert, der  $\xi$ , 135—152 ausmerzt, vor etwas ähnlichem nicht erschreckte. Unsen fortsetzers in dieser beziehung wenig ausgebildetes ästhetische gefühl sehen wir genugsam durch die einfügung von  $\xi$ , 402—507 bekundet, um ihm auch diese nachlässigkeit zutrauen nakönnen.

Bevor wir das bis dahin gewonnene ganze sich noch mek erweitern sehen, sind die noch übrigen theile von o zu betrach-Auch die hartnäckigsten vertheidiger der einheit werden sich vergebens bemühen in dem, was sich o, 367-fin. findet, eine vernünftige folge nachzuweisen, aber so wild auch dem 35schein nach hier alles durcheinandergeworfen ist, lässt sich doch mit ziemlicher sicherheit die ursprüngliche form herausfinden. Einige gute bemerkungen hat Cauer p. 51, das im folgendes gegebene ist jedoch lediglich resultat einer selbstständigen unter suchung. Wir gehen aus von v. 592, der sich deutlich als des anfang eines liedes zu erkennen giebt. Die betonung des in die schiffe zu werfenden feuers, als des ziels, das Zeus bei der arspornung der Troer und des Hector im auge gehabt, weist uns auf  $\pi$ , 101—124, an deren ungehörigkeit an jener stelle nach den von Cauer wiederholten bemerkungen Bernhardys in der littgesch. 2, 97, nicht zu zweifeln ist, als den vermuthlichen schluss des liedes hin. Bis o, 622 lesen wir dasselbe ohne stoss. Hier aber ist ein offenbarer riss. Während 622 die Danaer den Troern unbewegt stand halten, heisst es gleich v. 629 nach anführung eines gleichnisses ως έδαίζετο θυμός ένὶ στήθεσσιν Άχαιῶν und nach einem neuen gleichniss 637 ως τότ Άχαια Θεσπεσίως εφόβηθεν ύφ' Εκτορι καὶ Διὶ πατρί. Beide gleichnisse unterscheiden sich von den übrigen homerischen dadurch, dass das verglichene am schluss nicht dasselbe wie im anfang ist, sondern sich erst durch die ausführung des gleichnisses als ein ganz neues ergiebt. Suchen wir einen punct, wo sich der so abgebrochene faden wieder anknüpfen lässt, so finden wir ihn geleitet durch eine für die homer. kritik schon von vielen gemachte und sattsam bestätigte wahrnehmung, dass sich nämlich zusammengehörige theile durch gleichen anfangsvers erkennen lassen, in v. 406 αὐτὰρ Αχαιοί Τοῶας ἐπερχομένους μένον έμπεdor. Nach anknüpfung von 622 an 406 ως Δαναοί Τροΐας μέ νον έμπεδον οὐδ' ἐδύναντο etc. ergiebt sich, dass hier grade die situation vorausgesetzt ist, die wir nöthig haben. Beide partheien stehen einander fest gegenüber, keiner vermag den ander su bezwingen v. 406-412. Die hier im allgemeinen geschiderte situation wiederholt sich im folgenden im einzelnen und die erzählung hat ihren ungestörten fortgang bis 514. Der kampf hatte nach dem unfall des Teukros etwas nachgelassen, ein neuer bereitet sich vor durch die wechselseitigen ermahnungen des Hector und Aias. Dieser findet sich bezeichnet v. 696 αύτις δε δριμεία μάγη παρά νηυσίν ετύγθη, wo auf die zusammengehörigkeit auch im folgenden v. 709, οὐδ ἄρα τοίγε τόξων αικάς αμφίς μέτον οὐδέ τ' ακόντων hinweist, da ja grade vorher v. 472 ff. Aias den Teukros ermabnt hatte bogen und pfeile bei seite zu lassen. Indem wir daher v. 696 an 514 anschliessen, haben wir nun nur bis 727 Aius δ' οὐκέτ' ἔμιμνε· βιάζετο γὰρ Bedéesse zu gehn, um nach dem eben angewandten kriterium den durch denselben vers eingeleiteten schluss des liedes  $\pi$ , 102— 124, der sich als nothwendig schon aus einem anderen grunde ergab, zu finden. Wie in dem so aus o, 592-622, 407-514, 696-727,  $\pi$ , 102-123 bestehenden liede alles im schönsten zusammenhang ist, so lässt uns auch die gleichartigkeit der redewendungen zur sicherung des gefundenen wenigstens für die schlussverse  $\pi$ , 102—123 nicht im stich. Es ist hier zu vergl. 103 Znroc róog mit o, 461 Diòg nuxiròr róor; 104 deirir dè περί κροτάφοισι φαεινή Πήληξ βαλλομένη καναχήν έχεν mit o, 614 άμφι δε πήληξ Σμερδαλέον προτάφοισι τινάσσετο μαργαμένοιο; 107 ist oud edurarro ganz in derselben wendung wie o, 406; 120 hat der sehr eigenthümliche ausdruck Πάγγν μάγης ἐπὶ μήδεα πείρες Ζεύς υψιβρεμέτης nur in 0, 467 ο πόποι ή δη πάγγυ μάτης έπὶ μήδεα κείρει sein gegenstück; auch v. 119 φίγησες τε, das sich o, 436 und 466 wiederholt, ist nicht ohne bedeutung. Sehen wir uns nun nach den bis jetzt bei seite gelassenen stücken um, so ist zuerst zu sprechen über v. 727 ff., wo Lachm. p. 69 anstösst. Wenn er aus 727-732 den einen vers Aΐας δὲ σμερδνῶς βοόων Δαναοῖσι κέλευεν machen will, so erkennen wir seine gründe vollkommen an, werden aber viel leichter nach dem nun schon zweimal angewandten verfahren v. 732 in v. 687 wieder erkennen und das auf 732 folgende dort anschliessen, um so aller schwierigkeiten meister zu werden. Es ist in dieser erzählung, die wohl von 658 an zu rechnen ist, eben nicht von einem schiffe, um welches gekämpft wurde, die rede. sondern wie 685 beschrieben, stürmt Aias auf den verdecken der schiffe umher und hält durch stimme und speer die Troor ab. Es ist nun nicht nur nicht 743 ἐπὶ νηυσί wie Lachm. wollte in περί τηός zu ändern, sondern π, 1 ως οί μέτ περί τηὸς ἐνσσέλμοιο μάχοντο ergiebt sich als durch einschiebung von 696 -726 und demgemässe änderung des folgenden veranlasst: das lied jedoch, zu dem die eben besprochenen verse gehörten, haben wir in dem uns vorliegenden texte nicht mehr vollständig, sondern müssen uns mit auffindung einiger bruchstücke begnügen, da das v. 678 erwähnte ξυστόν μέγα ταύμαγον πολλητόν βλήτιροισι

sich in der Ilias nur wiederfindet 0, 388: μαχροῖσι ξυστοῖσι, π δά σφ' έπὶ τηυσίν έκειτο ναύμαχα κολλήεντα κατά στόμα είμει ralxo, so gewinnen wir mit wahrscheinlichkeit für unser lied 0, 381-389, die wir vor 653 stellen, als da die Achäer von da ersten schiffen, die doch auch 385 gemeint sein werden, zurückweichen. V. 653 darf dann freilich nicht mit Lachm., der den vorhergehenden kampf weit ab von den schiffen verlegt und hier ein erstes ansichtigwerden derselben annimmt, sondern muss nit Schol. A έν όψει τας καυς έβλεπον, ο έστιν είς ηλθον είς αυτάς καὶ ὑπὸ τὴν στέγην αὐτῶν ἐγένοντο erklärt werden. Die ganze gestalt des schiffslagers aber, die hieraus hervorgeht, die unter scheidung zwischen πρῶται τῆες und den übrigen, die trennung der einzelnen schiffsreihen durch zwischenräume, die als nicht zu gering zu denken sind, alles dies findet sich ebenso ξ, 27 ff., wo die scholien zu vergleichen sind. Ebenso scheint ξ, 132 of τὸ πάρος περ θυμφ ήρα φέροντες άφεστασ' οὐδὲ μάχονται auf o, 674 ούδ' ἄρ' ἔτ' Αίαντι μεγαλήτορι ήνδανε θυμφ Έστάμεν, ένθα περ άλλοι άφέστασαν νίες Άχαιῶν hinzudeuten, so dass ich die vermuthung, die freilich vor jeder andern irgendwie sicher begründeten ansicht wird zurückweichen müssen, nicht unterdrücken kann, es gehöre §, 27—134 zu unserem liede und habe ursprünglich seinen platz zwischen o, 381-389 und o, 653 ff. gehabt. Sehen wir ab von den beiden füllstücken 688-695 und 727-732, so hätte jetzt alles in o seine stelle ausser 515-591, 623 -652, 390-405. Was den ersten und zweiten abschnitt betrifft, so ist schwer zu sagen, was sie bedeuten und wohin sie zu stellen. Dass der erste einem kampf an den schiffen angehört, schloss Cauer p. 51 richtig aus 566 φράξαντο δε νηας έρχει χαλχείφ, vielleicht war es der im zweiten liede behandelte. Uebrigens ist er fast ganz aus reminiscenzen zusammengesetzt mit zugrundelegung der darstellung von v. Man vergl. 528 mit  $\nu$ , 562; 533 mit  $\mu$ , 57; 541 mit  $\lambda$ , 251; 550 mit  $\nu$ , 175; 559 mit \(\lambda\), 472; 561—564 mit \(\epsilon\), 531 ff.; 572—575 mit \(\delta\), 497 ff.; 577 und 578 mit ν, 186 f.; 584 mit ρ, 257; 585 mit ε, 571; 586 mit λ, 546; 591 mit λ, 594. Ueber den zweiten wüsste ich noch weniger etwas zu sagen, da er soviel ich sehe, gar keine anknüpfungspuncte bietet; der dritte aber gehört zu den abschnitten, die bestimmt sind die Patroklie mit den vorhergehenden theilen der Ilias zu verknüpfen und ist mit den übrigen à, 597—schluss, ξ, 1—26 von Cauer behandelt. Bei der durch diese zusätze bewirkten vereinigung des liedercomplexes µ-0 mit  $\lambda$  und  $\pi$  musste einmal der anfang von  $\mu$  eine starke veränderung sich gefallen lassen, die das ursprüngliche herauszufinden kaum wieder gestatten wird (am räthlichsten wäre wohl nach Lachm. mit οὐδ' ἄρ' ἔμελλε v. 3 zu beginnen und dans η̃λασαν v. 6 Αργείοι δέ etc. v. 37 folgen zu lassen), zweitem wurde &, 154 von , fin. losgerissen, wobei nur zweifelhaft bleibt, b nicht schon vor jener letzten vereinigung durch ξ, 27—134, em sich dann ξ, 135—152 anhing und die einschiebung von ξ, 70—375 und 379—384, da in diesen parthieen die verwuning der könige so nachdrücklich hervorgehoben wird, eine vernüpfung mit λ angebahnt werden sollte, drittens endlich wurde, imal da bier noch die ineinanderschlingung der beiden naumanieen hinzukam, die verwirrung am ende von o hervorgebracht.

Berlin.

H. A. Koch.

## Zu Plutarch. Heraclit.

Plutarch. Parall. Min. 5: Αγγουρος δέ, νίὸς τοῦ Μίδα, λογιάμενος κτλ.] In der vulgata des Stobaeus und bei Apostolius, elche die erste hälfte des angeführten capitels vollkommener ittheilen, als die ausgaben Plutarchs, heisst Midas' sohn Airireag. Gaisford hat aus A, dem in den excerpten aus den kleien parallelen nicht selten weniger zu trauen ist als der vulata, Arrovoos geschrieben. Mit Arrovoos, das nur an dieser elle als eigenname gefunden wird, weiss ich nichts anzufanen. Dagegen scheint mir das ursprüngliche in Airioreog zu ecken, nämlich Ardiozioc, welchen namen Unger Anal. Proert. p. 71 in ganz ähnlicher umgebung de Fluviis XIII, 3 berestellt hat. Dabei ist unerheblich, dass Agdistios in den flüssen bin des Zeus, in den parallelen sohn des Midas genannt wird, un der falsarius bedenkt auch sonst wohlbekannte namen mit eliebiger verwandtschaft. Beiläufig bemerke ich, dass das von ir de Fluviis XXIII, 4 für Διόρφου του γηγενούς vermuthete ιμόρφου τοῦ γηγενοῦς bestätigung findet in dem namen des Kerops δίμορφος γηγενής bei Lycophron v. 111.

Heraclit. de Incredib. II: ήν δε αυτη [Scylla] νησιώτις καλή αίρα, καὶ είχε παρασίτους λοιμούς τε καὶ κυνώδεις, μεθ' ων τους νους κατήσθιεν] Lies παρασίτους λιμβούς τε καὶ κυνώδεις.

Rudolstadt. R. Hercher.

e :

## XXVII.

## Emendationsversuche zu Hippolyti philosophumena.

(Vgl. heft 3.)

Cap. III. Empedokles. P. 50 sqq. (267 d. 883 b.) ούτος πάσες εἰς πάντα τὰ ζῶα μεταλλάττειν εἶπε τὰς (51) ψυχάς. καὶ γὰς ὁ τον των διδάσκαλος Πυθαγόρας ἔφη ἐαυτὸν (52) Εὕφορβον γεγονίνα τὸν ἐπὶ Ἰλιον στρατεύσαντα, φάσκων ἐπιγινώσκειν τὴν ἀσπίδε. Wolf war auf rechtem wege, als er τούτου für τούτων schröben wellte: denn τούτων durch "eiusmedi rerum" zu erklären, wie er es nachher mit Salvini gethan hat, ist unzulässig. Der verfasser wird wohl geschrieben haben: ὁ τούτου ῶν διδάσκλος. Ferner ist Eupherbus nicht gegen Ilion gezogen, sondern befand sich auf seiten der Troer. Daher ist für ἐπὶ zu lesen περὶ nach einer schon oft angemerkten verwechselung beider präpositionen; vgl. z.b. Bernhardy ad Dionys. perieg. 104. Bast comment. palaeogr. p. 783 und Schaefer's note ebendaselbst.

Cap. IV. Heraklit. P. 52 sqq. (267 d. e. 884 a) Hpáxlasses δε φυσικός φιλόσοφος ό Εφέσιος τα πάντα έκλαιεν άγνοιαν του παντός (53) βίου καταγινώσκων, καὶ πάντων ανθρώπων. έλεων δί τον των ανθρώσων βίον, αύτον μεν γαρ έφασκε τα παντα είδεια. τους δε (54) άλλους ουδέν. Das punctum vor έλεων und des komma nach bior sind mit einander zu vertauschen, und de in di su verwandeln. Auch die veränderung von αὐτὸν in αὐτὸς ist sehr leicht; doch möchte ich lieber glauben, dass es mit nachdrack für śavzòr stehe oder geradezu dadurch zu ersetzen zei; dens unser verfasser liebt in solchen fällen den accus. cum infinit, wie oben c. 2. p. 38. c. 3, 51, und unten c. 24. p. 161 20270 τούτο τὸ φῶς αὐτοὺς μόνους είδέναι Βραχμανές λέγουσι διὰ τὸ απορρίψαι μόνους την κενοδοξίαν. Procul. in Plat. Tim. II. p. 106 Ήρακλειτος μέν έαυτον πάντα είδεναι λέγων πάντας τους άλλους ανεπιστήμονας ποιεί. Aber bei Diog. Laert. IX. 5: ήχουσί τε ούδενός, άλλ' αύτον έφη διζήσασθαι και μαθείν πάντα κας έαυτοῦ, ist αύτὸν oder έωυτὸν, wie Cobet geschrieben hat, accusativ des objectes; s. die stellen bei Schleiermacher in Wolfs und Buttmann's museum der alterthumsw. 1. s. 530. Die abweichungen der Wolfischen ausgabe von den oben ausgeschriebenen worten beruhen auf druckfehlern. — P. 54 (267 e. 884 a) wird unter den heraklitischen dogmen erwähnt ἐμφέρεσθαί τε τὰ πάντα ἀλλήλοις καὶ οὐχ (55) ἐστάται. Was ist von Gronov's übersetzung "omniaque in sese invicem impingi et consistere nihil" zu halten? Oder ist es richtig zu übersetzen: "alle dinge bewegen sich in einander". Dass alle dinge einander ähnlich seien, hat Heraklit doch wohl schwerlich gesagt. Vielleicht συμφέρεσθαι: vgl. Aristot. de mundo 5. Plat. sophist. p. 272 e. conviv. p. 187 a. — P. 55 (269 a. 884 a) καὶ μέχρι μὲν σελήνης zu lesen nach cod. Taurin. für μέχρι δὲ σελ.

Cap. VI. Anaximander. P. 56 (269 b. 885 a.) @alov für Θάλλου hat Wolf emendirt, ähnlich wie c. 1 und 10. - P. 57 έξης γίνεσθαι τοὺς οὐρανοὺς καὶ τὸν ἐν αὐτοῖς κόσμον. Hier ist die emendation  $\dot{\epsilon} \xi \dot{\eta} \varsigma$  schon von Lacroze richtig gefunden. aber mit Heinr. Ritter gesch. der ion. philos. s. 186 nach Euseb. praep. evang. I, 8. Plutarch. de plac. philos. 1, 3 u. a. zoùs έ. α. κόσμους für τὸν έ. α. κόσμον zu lesen sei, ist mir nicht unbedenklich; ich glaube vielmehr, dass man die mehrzahl der himmel hier nicht streng historisch zu nehmen habe, sondern dass der christliche verfasser in seinem pluralis ovoaroi wie in seinem singularis χόσμος nur dem neutestamentischen sprachgebrauche gefolgt sei; s. zu c. 22. Ebenso bald darauf p. 58 προς δέ τούτω κίνησιν άιδιον είναι, έν ή συμβαίνει γίνεσθαι τούς οὐρανούς: wo übrigens συμβαίνειν zu lesen ist. — P. 58 (269 c. 885 b.) τὸ δὲ σχῆχα αὐτῆς (nämlich τῆς γῆς) ὑγρὸν στρογγύλον, χίονι λίθω παραπλήσιον. In dem sinnlosen υγρόν, über welches niemand eine silbe verloren hat, steckt wohl kaum etwas anderes als y v p o r, vielleicht des Anaximander ursprünglicher ausdruck, der durch das folgende στρογγύλον erklärt wird; vgl. Suid. v. γυρόν, schol. Homer. Odyss. τ, 246. Das fehlerhafte γίονι haben die editoren stehen lassen, obwohl sie darin zion erkannten, welches auch steht bei Plutarch. plac. philos. III, 10 'Αναξίμανδρος λίθφ κίονι την γην προσφερή των έπιπέδων 27), und gleichlautend bei Euseb. praep. evang. XV, 56 Galen. Hist. philos. 21. Durch diese parallelstellen ist nun auch λίθω gesichert, so dass man nicht vermuthen darf κιονίδι oder κιονιδίω 28). So ist daher auch κυλίνδοφ, wie Richter observ. critt. p. 97 aus Plutarch. stromat. ap. Euseb. praep. evang. I, 8 vermuthete, wo von Anaximander gesagt wird: ὑπάρχειν δέ φησι τφ μέν σχήματι την γην αυλινδροειδή, mehr der sache als dem ausdrucke nach richtig; und noch weniger können wir der von Salvini aufgestellten und von Wolf gebilligten meinung beitreten, dass 260g für ein glossem von zion sei, weil der scholiast zu Aristophan. nub. 815 zionas durch livous erkläre. Brandis gesch. d. griech. röm. philos. 1. & 86. not. 1. vermuthet für die parallelstellen xion ledire, was, wenn es dort passt, sich auch hier in vorschlag bringen liesse. Aber was that es denn zur gestalt, aus welchem steffe die säule war? Werden wir aber den stein doch nicht los. so suche ich seine bedeutung in demjenigen, was in der zuletzt augeführten stelle des Eusebius sogleich folgt: exer de rocoro Badoc, ogor ar sin roitor noog to nhavog. Das passt freilich auf keine hölzerne, aber auch nicht auf eine monolithische und überhaupt auf keine ganze säule, deren länge (βάθος) auf jeden fall viel bedeutender ist als ihr durchmesser (πλάτος). Wir he ben uns daher die erde nach Anaximander als einen cylindersschnitt zu denken, den er verglich mit jenen cylindrisch behaunen steinen, durch deren aufeinandersetzung man säulen bildet, also nicht mit steinernen säulen, sondern mit säulensteinen. Das adjectivum ist also in xiore zu suchen, und ich frage an, ob es nicht ursprünglich kann χιονέη gelautet haben, natürlich ionisch, weil Anaximander in diesem dialekte schrieb. - P. 59 (269c 885 b.) τὰ δὲ ἄστρα γίνεσθαι κύκλον πυρός αποκριθέντα τοῦ κατά τὸν κόσμον πυρός, περιληφθέντα δ' ύπὸ ἀέρος, ἐκπνοὰς δ' ὑπάρξαι τόπους τινας άερωδεις καθ' οθς φαίνεται τὰ άστρα. Ζυνότ derst ist anzuerkennen, dass τόπους an falscher stelle steht; es ist dort zu streichen und nachher καθ' οδς τόπους zu lesen. Wahrscheinlich aber, falls nämlich nicht dem verfasser selbst ein missverständniss entschlüpft ist, muss auch statt des ersten #> ρός und statt ἀερώδεις umgekehrt geschrieben werden ἀέρος und πυρώδεις; s. Theodoret. therap. IV p. 797 Sch. ὁ δὲ 'Αναξίμαν. δρος συστήματα άττα τοῦ ἀέρος ἔφη τρογοειδώς πεπιλημένα πυρος έμπλεα είναι, από τινων στομίων αφιέντα τας φλόγας. Iohann. Stob. eclog. Ι p. 510 'Αναξίμανδρος πιλήματα άέρος τρογοειδή πυρός εμπλεα, κατά τι μέρος ἀπὸ στομίων έκπνέοντα φλόγας: 80 wie die erklärungen über die sonne bei Plut, plac. phil. 11, 20<sup>29</sup>) und über den mond II, 25, sammt den parallelstellen Euseb. pr. eu. XV, 23. 26. Galen. hist. phil. 14. Joh. Stob. ecl. I p. 524. 550. Auch die auf den vorliegenden satz folgenden erklärungen der finsternisse und des mondwechsels aus einer ἐπίφραξις τῶν πόρων sprechen für die obige emendation. — P. 59 sq. (269c. 885 c.) είναι δε τον κύκλον του ήλίου έπτα και (60) είκοσαπλασίονα της σελήνης. Dass das quotuplum bei de la Rue als ein wort geschrieben ist, geschah nach Salvini's, von Wolf nachträglich gebilligtem vorgange; ob der ableitungsvocal α den stammhaften i anders als zufällig gewichen ist, kann ich zur zeit nicht ersehen. Materiell aber steht die notiz in widerspruch mit anderen nachrichten, wonach Anaximander den kreis der sonne 28 mal oder, vermuthlich nach abzug des der ἐκπνοή zukommen· den raumes, 27 mal, den kreis des mondes aber 19 mal grösser sein liess als die erde, Plut. plac. phil. III, 20. 21. 25. Euseb. Galen. Stob. locc. parall. 30). Die art, wie Brandis gesch. der griech. röm. philos. I &. 36, 1 s. 136 und Forbiger handb. der alt. geogr. 1 s. 528 diese nachrichten combiniren ist unbefriedigend, und das urtheil Gruppe's, kosm. syst. d. griech. s. 45, dass bei unserem verfasser ein fehler obwalte, indem er als einheit unstatt der erde den mond annehme, ist gewiss richtig, wenn nicht der text verdorben ist. Es wäre in möglich und ist, wie mich dünkt, sogur wahrscheinlich, dass ein fehler in der zahl stecke. Wenn nämlich nach der echten lesart bei Diog. Laert. 1. 24 Thales πρώτος τὸ τοῦ ἡλίου μέγεθος τοῦ σεληταίου (näml. χύκλου) έπτακοσιοσιόν καὶ είκοστόν μέρος απεφήτατο κατά τινας, so konnte, da die scheinbare grösse der sonne und des mondes ungefähr dieselbe ist, dem Anaximander, der ja sein schüler gewesen sein soll, auch die umgekehrte behauptung zugeschrieben werden, dass der mond der 720ste theil des sonnenkreises, oder dieser 720 mal so gross als jener sei. Zur sache selbst beziehe ich mich auf dasjenige, was ich über die stelle des Diogenes Laertius in meiner recension der Cobet'schen ausgabe in der zeitschrift für die alterthumswissenschaft erinnert habe 31). Unseres verfussers notizen bieten überhaupt in vergleich mit den andereu alten compendien manches eigenthümliche dar, und bei seiner eilfertigen schreibart ist es ihm wohl auch, meine ich, zuzutrauen, dass er sich ein wort έπταχοσιειχοσαπλασίοια zu bilden erlaubte 52). — In den unmittelbar folgenden worten: xai årw. τάτω μέν είται τὸν ηλιον, κατωτάτω δέ τούς τῶν ἀπλατῶν ἀστέρων χύχλους wird auch für ηλιον richtiger ηλίου gelesen werden : dass die ortsadverbien ihre stelle vertauscht hätten, mag ich zwar im hinblick auf die parallelen stellen bei Plutarch. plac. philos. II, 15. Euseb. pr. eu. XV, 46. Galen. hist. phil. 13. Ioh. Stob. ecl. I. p. 510 nicht behaupten, ob aber mit recht aus diesen stellen gefolgert werde, Anaximander habe den kreis der sonne als den von der erde entferntesten angenommen, die kreise der planeten und fixsterne aber als die der erde nächsten, wie es z. b. bei Ukert geograph. der Griech. u Röm. 1, 2. s. 85, Brandis gesch. d. griech. röm. philos. I, §. 36, 1 s. 137, Gruppe kosm. syst. d. Griech. s. 41 geschieht, das möchte doch wohl noch eine andere frage sein. Wenn, wie sich Anaximander allerdings das verhältniss jener himmlischen kreise vorgestellt zu haben scheint, irgend welche dinge schicht- oder lagenweise geordnet dem beschauer so zugekehrt sind, dass eine schicht sich hinter der anderen besindet, und ganz oder theilweise von derselben gedeckt wird, so ist ihm die nächstliegende die oberste, die letzte die unterste. Wer die tapezirte oder gemalte decke, seines zimmers betrachtet, sagt, dass unter der tapete oder unter der malerei sich kalk, gyps, lehm, holz oder welche materialien immer befinden, und jene über diesen, ganz unabhängig von der höhe oder tiefe in beziehung auf die erdoberfläche. Die bewegung der gestirne ὑπὶ γῆν (vgl. c. 7. Schaubach Anaxagor. fragm. p. 165) braucht hiebei gar nicht einmal in betracht gezogen zu werden. - P. 60 (269 d. 885 c.) veror de (nämlich girecoan) έκ γης ακαδιδομένης έκ των εφ' ηλιον. Gronov übersetzt: "item

Cap. VII. Anaximenes. P. 61 (269 e. 886 a.) นัย์ดูน ผัสมอุดา έφη την άρχην είναι, έξ ου τα γινόμενα, τα γεγονότα και τα έσθ μενα καί θεούς καί θεία, τὰ δὲ λοιπά έκ τῶν τούτ ου ἀπογόνων. Für die richtigkeit der lesart τούτων des einzigen cod. Taurin. hat Wolf in der zweiten ausgabe bereits den leicht ersichtlichen grund angegeben. — P. 62 (269 e. 271 a. 886 a.b.). In den worten: οὐ γὰρ μεταβάλλειν ὅσα μεταβάλλει, εί μὴ κιτοῖτο, ist das fehlen des ar erträglich und erklärlich; was aber nun folgt: πυκρούμενον γάρ καὶ άραιούμενον διάφορον φαίτεσθαι (nämlich tòr depa)· όταν δε είς το άραιότερον (271) διαγυθή, πιρ γίνεσθαι, μέσως δε επάν είς ιλέρα πυκνούμενον εξ αξρος νέφος αποτελεσθή κατά την πόλησιν, έτι δε μαλλον ύδωρ, επί πλείον πυκνωθέντα γῆν, καὶ εἰς τὸ μάλιστα πυκνώτατον λίθους das laborirt augenscheinlich an mehreren entstellungen. Zuerst ist für örar de zu lesen  $\delta \tau \alpha \tau \gamma \dot{\alpha} \rho$ , weil es sich um die nachweisung des vorher allgemein gesagten handelt, die formel de pro rap hier nicht zulässig ist, und die verwechselung beider partikeln in der schrift gar nicht zu den seltenheiten gehört, vgl. Porson ad Euripid. Med. 34. 1083. Das in πόλησιν von Salvini richtig erkannte πίλησιν bestätigt cod. Taurin. durch sein πήλλησιν. Wer nun aber im übrigen  $i\pi\dot{\alpha}\nu - \dot{\alpha}\pi\sigma\tau\epsilon\lambda\epsilon\sigma\vartheta\tilde{\eta}$  für richtig hält, muss hinter πίλησιν eine lücke annehmen, die übel auszufüllen ist, und sich mit dem ungenauen part. praes. πυχνούμενον für part. aor. nvarwier abfinden. Mir scheint es die leichteste und passlichste emendation zu sein, wenn man liest: μέσως δε πάλιν είς άέρα πυκροίμενον έξ άέρος νέσος άποτελείσθαι.

Cap. VIII. Anaxagoras. P. 70 sq. (271 d.e. 887 c. 888 a.). Nachdem von der platten gestalt der erde und dem grunde ihres freien schwebens gesprochen worden, lautet es weiter: τῶν δ ἐπὶ γῆς ὑγοῶν τὴν μὲν θάλασσαν ὑπάυξαι, τά τε ἐν αὐτῷ ὕδατα ἐξατμισθέντα ὑποστάντα οῦτω γεγονέται, καὶ ἀπὸ τῶν καταφενσάντων (Gronov καθαυνσάντων, Schaubach Anaxag. fragm. p. 133 und 178 καταφυνσάντων) ποταμῶν τοὺς δὲ ποταμοὺς καὶ ἀπὸ (71) τῶν ὅμβρων λαμβάνειν (888) τὴν ὑπόστασιν καὶ ἐξ αὐ-

ເພື່ອ ເພື່ອ ເຖິງ ທີ່. So wenig ich Gronov's übersetzung des ersten, von der entstehung des meeres handelnden passus billigen kann, welche so lautet: "terrestribus humoribus e mari primordium esse. contentas in mari aquas cum ex exhalationibus illic se congregantibus, tum ex amnium defluxibus constitisse": so wenig genüge ich mir selbst in dem verständnisse der griechischen worte oder in deren, wie ich glaube, nothwendiger emendation. Zur sache gehören die stellen: Diog. Laert. II, 8 ent zie rie πλατείας ούσης την θάλασσαν ύποστήναι διατμισθέντων ύπο τοῦ ήλίου των ύγρων. Plut. plac. philos. III, 16 (Euseb. pr. eu. XV, 59. Galen. bist. phil. 22) Άναξαγόρας τοῦ κατ' ἀρχήν (Eus. ἀργάς) λιμεάζοντος ύγρου περικαέντος ύπο της ήλιακης περισοράς καὶ τοῦ λιπαροῦ 53) έξατμισθέντος είς άλυκίδα καὶ πικρίαν το λοιπον υποστήναι. Aristot. meteorolog. II, 1 οἱ δὲ σοφώτεροι τὴν ανθοωπίνην συφίαν (im gegensatze zu den theologen) ποιούσιν αδτής γένεσιν· είναι γάρ το πρώτον ύγρον απαντα τον περί γήν τόπον, ύπο δε τοῦ ήλίου ξηραινόμενον το μεν διατμίσαν πνεύματα καὶ τροπάς ήλίου καὶ σελήτης ποιείν, τὸ δὲ λειφθέν θάλατταν είται. διὸ καὶ ελάττω γίνεσθαι ξηραιτομένην οδονται, καὶ τέλος έσεσθαί ποτε πάσαν ξηράν. ένιοι δ' αὐτών κτέ. Lacroze's einschiebung von είτα hinter έξατμισθέιτα deutet die schwierigkeit mehr nur an, als sie dieselbe hebt; denn zwischen diesem worte und ύποστάγια scheint mir durchaus etwas zu fehlen. Sollte vielleicht von diesen wörtern, deren wiederkehr in den verschiedenen quellen ihnen nur um so mehr den character der ursprünglichkeit aufdrückt, das letztere durch seine anfangssilben den ausfall mehrerer wörter, die mit denselben silben anfingen, und in folge dieses ausfalles auch noch eine weitere corruption veranlasst, ich meine, sollte der verfasser vielleicht gesetzt haben: ἐξατμισθέντων ύπὸ τοῦ ήλίου ἐκείνων ὑποστάιτα? Auch in dem zweiten satze ist αὐτῶν auffallend, und nach anleitung des folgenden, dass die erde bohl sei und in den böhlungen wasser enthalte, höchst wahrscheinlich durch ύδάτων zu ersetzen. - P. 71 sq. (271 e. 888 a.) τὸν δὲ Νείλον αἴξεσθαι (72) κατὰ τὸ θέρος κατωρεμομένων είς αύτύν ύδικων άπό τῶν τος τος κατοις χιόιων (W. ἄρχτοῖς. R. ἀρχτοῖς). So hat die stelle keinen sinn. was auch Schaubach p. 180 bemerkt. Wer hier den norden hereingebracht hat, wenn es nicht der zufall gewesen ist, dem mögen andere erklärungen des phänomens vorgeschwebt haben, sei es die dem Thales zugeschriebene durch die passatwinde (Diodor. bibl. I, 38. Athen. deipn. II, c. 87. Plut. plac. phil. IV, 1. Gal. bist. ph. 23. Senec. natur. quaest. IV, 2), welche eben keine anderen als nordwinde sind und bei Lucret. VI, 715 geradezu aquilones genannt werden; oder die des Demokrit, welche der scholiast des Apollon. Rhod. Argonaut. IV, 269 mit der vorigen verknüpft dem Thales beilegt, dass durch das schmelzen des schnecs im norden (έν τοῖς πρὸς ἄρχτον μέρεσι Plut.l.l. Gul.l.l. έν τοῖς βορείοις

μέρεσι Diodor. I, 39. τον περί τας άρχτους τόπον id. ibid. τούς περί τὰς ἄρχτους τόπους Athen. l. l.) um die zeit der sommersonnenwende grosse und dicke wolkenmassen entstehen, welche durch die genannten passatwinde (etesia flabra aquilonum Lucret. VI, 730) getrieben an den hohen gebirgswänden Aethiopiens sich brechen und dort in ungeheuren güssen berabstürzend den stron Etwas derartiges mag sich auch Gronov gedacht haben, als er übersetzte: "Nilum quod e nivibus per (Wolf verbessert wortgetreu, aber ohne sinn, ud) Septentriones resolutis ad eum devolvantur aquae per aestatem augeri." Wer argwölnisch wäre, könnte fast meinen, er hätte in solchem gedanken ungenau seinen cod. Mediceus gelesen, und die späteren collateren dieser und der anderen handschr. hätten neben manchem anderen auch dieses übersehen. Auch Wolf meinte, Anaxagoran cum Democrito a nostro confusum esse. Hätte indessen noster wirklich sich dieser confusion schuldig gemacht, so hätte er sich ausserdem auch sehr confus, um nicht zu sagen widersinnig, ausgedrückt, was man doch erst im äussersten nothfalle zugeben darf; und selbst in diesem falle wäre noch ταῖς ἄρχτοις, obwobl ich bezweifele, ob so schlechthin ai aproc für nordländer zu sagen üblich gewesen sei, oder zoig åpatiadig zu schreiben gewesen. Diejenigen, welche sonst des Anaxagoras meinung berichten, drücken sich so aus, dass an der verderbtheit von de x7015, und nur von diesem worte, kein zweifel sein kann, indem sie entweder die ortsbezeichnung als eine selbstverständliche auslassen, wie Athen. l. l. Άναξαγόρας δὲ ὁ φυσικός φησιν ἀπὸ γιότος τηχομένης την άναπλήρωσιν γίνεσθαι του Νείλου, wo aus dem zusatze: Άναξαγόρας μεν αίτην την γένεσιν λέγει της αναπληρώσεως, Ευριπίδης δε και τον τόπον άφορίζει, zu sehen ist, dass der schreiber in seiner quelle des Anaxagoras keine ortsangabe fand, und schol. Apollon. Rhod. I. l. Άταξαγύρας μέν γάρ σησι διὰ τῆξιν τῆς χιότος πληθύειν αὐτόν, oder indem sie nach dem vorgange des Euripides Aethiopien nennen, wie Diodor. 1, 38 Αναξαγόρας δ' ο συσικός απεφήτατο της απαβάσεως αιτίαν είναι την τηχομένην χιότα κατά την Αίθιοπίαν. Plut. l. l. (Gal. l. l.) Αναξαγόρας έκ της χιόνος της έν τη Αίθιοπία τηκομένης μέν (έτ) τῷ θέρει, ψυχομένης δὲ τῷ χειμῶνι. Seneca l. l. ,,Anaxagoras ait, ex Aethiopiae iugis solutas nives ad Nilum usque decurrere." lohann. Lyd. de mens. IV, 68 mit benutzung des Seneca: neoi vis έν θέρει τῶν ὑδάτων ἐπιδόσεως Αναξαγόρας φησί, τὰς τῆς Αίθωπίας τηχομέτας γιότας αποστέλλειν τον Νείλον. Vgl. Lucret. VI, 735. Herodot. II, 22. Verschiedene emendationsversuche, wie is τοίς Αίθιοπικοίς, έν τοίς όρεσι της [Αίθιοπίας], έν τοίς όρεινοίς, boten sich mir dar; auf die gründe, weshalb sie mir nicht genügen, kommt hier nichts an. Möge derjenige, den ich nun vortragen will, bei anderen mehr beifull finden. Vom norden kann hier nun einmal nicht, es muss von einer südlichen gegend die rede sein; er rois arragrixois geht aber auch nicht an, weil es doch zu ungeheuer wäre, den Nil vom südpol hersliessen zu lassen. Doch wird sein ursprung auch zu den antichthonen verlegt, Pompon. Mel. 1, 9; memphitische priester setzten ihn in eine zone, deren jahreszeiten den unserigen entgegensetzt seien, Diodor. I, 40: ferner bemerkt schol. Apollon. Rhod. l. l. Νικαγόρας δὲ ἀπὸ των άντοίχων αὐτὸν ὁεῖν, und Plut. pl. ph. l. l. (Galen. l. l.) Ευδοξος τους ίερεις φησι λέγειν τα δμβρια των ύδατων και (κατά!) την αντιπερίστασιν των ωρων. όταν (adde γαρ) παρ' ήμιν είη (lege ή) θέρος τοις ύπο τον θερινόν τροπικόν οίκουσιν, τότε τοις ίπο τον γειμερινόν τροπικόν άντοίκοις γειμών έστιν, έξ ών το πλημμεροῦν ύδως καταρρήγουται, womit vgl. Procul. ad Plat. Tim. I. p. 37 αί γαρ ώραι έναντίαι ταις έν τοις άντοίχοις, άφ' ών ρεί ό Νείλος πρός τους τηθε τόπους. Hiernach glaube ich mich mit dem wahrscheinlichen lebens - und wirkungskreise des Hippolytus in richtigem verhältnisse zu befinden, wenn ich annehme, er habe nach seiner kunde den von Anaxagoras unbestimmten gelassenen ort dahin determinirt, dass er ihn bezeichnete durch die worte in τοις άττοίχοις. - P. 72 sq. (271e. 888 a.) ηλιον δέ καὶ σελήνην και πάντα τὰ ἄστρα λίθους είναι έμπύρους (73) συμπεριλης θέντας υπό της αίθέρος περιφοράς. Von Brandis gesch. der gr. rom. phil. 1 8. 55 not. v ist nach the noch das kaum entbehrliche τοῦ gesetzt worden. είναι δ' ὑποκάτω τῶν ἄστρων ηλιον καὶ σελήνην σώματά τινα συμπεριφερόμετα ήμιν άόρατα. Η. Ritter gesch. d. ion. philos. s. 286 und Schaubach Anaxag. fragm. p. 168 verlangen für den accus. ήλιον καὶ σελήνην den genitiv, wie auch schon früher Lacroze und de la Rue, letztere beide schlagen auch καὶ ἡλίου καὶ σελήνης vor, was unter dieser voraussetzung sogar nothwendig ist. Da aber nicht feststeht, ob Anaxagoras wirklich nur unterhalb des mondes, den er auch wieder unterhalb der sonne setzte (είναι δε την σελήνην κατωτέρω τοῦ ήλίου πλησιώτερον ήμῶν, steht p. 74), jene unsichtbaren körper angenommen habe, so ist offenbar viel einfacher, mit Brandis note ee ohne sonstige veränderung nur καὶ nach σελήνην einzuschulten, falls man nicht vorzieht, ohne diese einschaltung ήλίφ καὶ σελήνη zu schreiben mit beziehung auf συμπεριφερώμενα, vgl. loh. Stob. ecl. 1 p. 508 συμπεριφέρεσθαι δε τοίς φανεφοίς άστροις άφανείς λίθους και παρ' αυτό τουτ' άνωνυμους. πίπτοντα(ς) δε πολλάκις έπι της γης σβέννυσθαι, καθάπερ τον έν Αίγος ποταμοίς πυρωδώς κατενεγθέντα άστέρα πετρινόν. leicht aber sind die fraglichen worte nur aus dem vorhergehenden irrig hierhergerathen und daher gauz zu beseitigen. - P. 73 (271 e. 888 a) της δε θερμότητος μη αισθάνεσθαι των άστρων διά τὸ μακράν είναι καὶ διά την απόστασιν της γης. Das fehlen eines subjectsaccusatives zu αίσθάτεσθαι ist minder auffallend, als die tautologie der beiden angegebenen gründe; denn der hinzukommende dritte (p. 74): έτι δε ούχ όμοίως θερμά τῷ ήλίψ διὰ τὸ χώραν έχειν ψυχροτέραν, würde nur eine andere tautologie aussprechen, wenn man bei μακράν an eine andere entferneng, als die sich am natürlichsten verstehende, die von der erde, deaken wollte. Man kann zur streichung von καὶ διὰ rathen; aber vielleicht ist μακρὰν aus μικρὰ entstanden.— P. 76 (273 a. 889 a) βροντάς τε καὶ ἀστραπὰς ἀπὸ θερμοῦ γίνεσθαι ἐμπίπτοντος εἰς τὰ νέφη. Man schreibe βροντὰς δὲ κτέ. in übereinstimmung mit der anknüpfungsweise der übrigen sätze, und so auch vorher τὸν δὲ γαλαξίαν statt τόν τε γαλαξίαν.— P. 77 ist ἐμπίπτοντος für ἐκπίπτοντος schon von Schaubach p. 177 vorweggenommen.

Cap. IX. Archelaus. P. 78 sq. (273 c. 889 b) oveos eq. (79) την μίξιν της ύλης όμοίως Αναξαγύρα τάς τε άρχας ώσαύτως. ούτος δε τῷ νῷ ενυπάργειν τι εὐθέως μίγμα, είναι ἀργας τῆς χινήσεως, αποκρίνεσθαι απ' αλλήλων το θερμόν και το ψυγρόν, και το μεν θερμόν κινείσθαι, το δε ψυχρον ήρεμείν. τηκόμενον δε το ύδωρ είς μέσον όειν, έν φ και κατακαιόμενον άέρα γίνεσθαι και γην, ών τὸ μεν άνω φέρεσθαι, τὸ δε ὑφίστασθαι (80) κάτω. Hier ist zuerst die interpunction zu ändern, und das komma nach ώσαύτως, das punctum nach μίγμα zu setzen. Ferner scheint das zweite άργάς aus dem ersten corrumpirt zu sein, und άργην dafür stehen zu müssen; und darauf zo einzuschieben mit Ritter gesch. d. ion. philos. s. 304 scheint natürlicher, als für anoxoγεσθαι (Gronoy und Wolf αποχρίτασθαι) in αποχρινύμενα zu verwandeln mit Brandis gesch. d. griech. rom. phil. 1 §. 59 not. l. Sodann ist wahrscheinlich xai vor xaraxaióueror zu tilgen, und τὸ μὲν . . τὸ δὲ in τὸν μὲν . . τὴν δὲ zu verwandeln. — P. 80 (273 c. 889 c) lässt unmittelbar folgen: την μέν οὖν γην ήρεμεῖν, και γετέσθαι διά ταῦτα, κεῖσθαι δ' ἐν μέσφ οὐδὲν μέρος οὐσαν, ώς είπειν, του παντός, έκδεδομένον έκ της πυρώσεως, άψ' οξ πρώτον ἀποκαιομένου (Gr. und W., jedoch nicht cod. Medic. ἀποκαιουμένου) την των άστερων είναι φύσιν, ών μέγιστον μεν ήλιον, δείτερον δε σελήνην, των δε άλλων τα μεν ελάττω τα δε μείζω. Da και γενέσθαι διά ταῦτα nach meinem gefühle ganz müssig ist, so glaube ich lesen zu müssen: την μέν οὖν γην καὶ ήρεμεῖν γενέσθαι διά ταῦτα: "daher sei es nun auch gekommen, dass die erde ruhe." Das, was nach τοῦ παντὸς folgt, hat keinen zusammenhang; die von Brandis not. o versuchte änderung exdedoμένην, wobei ihm doch noch ἀποχαιόμενον ungewiss bleibt, ist unzureichend. Es ist vielmehr von der luft in diesen worten die rede, und daher vor ἐκδεδομένον eine lücke anzunehmen, in welcher etwa die worte τον δε αέρα περιέχειν τα πάντα ausgefallen sein möchten, worte, deren ausfallen durch die ähnlichkeit von παντός und πάντα leicht herbeigeführt werden konnte. — P. 81 (273 d. 889 c. d) von der erde: κύκλφ μέν οὖσαν ὑψελήν, μέσου 🤏 κοιλήν. Man lese μέσον mit codd. Barber. u. Ottobou. --- Run ? (273 d. 890 a) θερμαινομένης της γης έν τφ κατά μέρος ὅπου τὸ θερμὸν καὶ τὸ ψυχρὸν ἐμίσγετο, ἀνεφαίνετο τά τε ἄλλα ζῶα κτὲ. Ritter a. a. o. trefflich ἐν τῷ κάτω μέρει, und so hat auch J. Kopp in meinem exemplare der Wolfischen ausgabe emendirt. — Die emendation des schlusssatzes dieses capitels p. 83 (273 d. 890 a): νοῦν δὲ λέγει πᾶσιν ἐμφύεσθαι ζώοις ὁμοίως χρήσασθαι γὰρ ἔκαστον καὶ τῶν σωμάτων ὅσφ τὸ μὲν βοαδυτέρως, τὸ δὲ ταχυτέρως, mit der variante ὅσα codd. Barb. u. Ottob. für ὅσφ, muss ich durchaus einem glücklicheren scharfsinne überlassen; auch Heinr. Ritter, der a. a. o. τῷ σώματι ὁμοίως lesen will, und den sinn so ausdrückt: "der geist ist auf gleiche weise in allen lebenden, und ein jedes bedient sich des körpers auf gleiche weise, das eine langsamer, das andere schneller", scheint das ziel nicht getroffen zu haben.

Cap. X. P. 85 (275 a. 890 b) είσι δε και ετεροι πλείστοι διαφόρους δόξας προσενεγκάμενοι περί τε του θείου καὶ τῆς του παντός φύσεως, ών εί πάσας τας δόξας έβουλόμεθα παραθείναι, πολλή» αν ύλην βιβλίων έδει κατασκευάζειν. ών δε έδει μάλιστα επ' ονόματος όντων και ώς είπειν κορυφαίων πασι τοις μετέπειτα φιλοσοφήσασι γενομένων άφορμας δεδωκότων πρός τα έπιγειρούμετα υπομνησθέντες επί τα έξης δρμήσωμεν. Für προσενεγκάμενοι gebört sich προενεγκάμενοι, denn dies ist vom vorbringen philosophischer oder sonstiger meinungen das übliche verbum. Im zweiten satze lassen die worte, wie sie dastehen, sich zwar allenfalls construiren und verstehen. Vielleicht ist jedoch ide irrig wiederholt aus dem vorigen und so we aus ver entstanden, so wie γενομένων kinter χορυφαίων zu transponiren, da sich der dativ an ἀφορμάς δεδωκότων passender anzuschliessen scheint. Dies letztere participium wäre auch so als apposition zu dem vorhergehenden zu fassen, und ein καὶ πᾶσι oder πᾶσί τε auch schon darum nicht vorzuschlagen, weil die tempora der participien nicht dieselben sind. De la Rue, der Gr's und W's dedoxózwe berichtigt hat, ignoriet übrigens Wolf's note zu dem letzten worte: "scribe ὁρμήσομεν", gegen welche Salvini die vulgata vertheidigte, unverdientermassen.

Cap. XI. Parmenides. P. 86 sq. (275 b. 890 c — 891 a) καὶ γὰρ καὶ Παρμενίδης ἐν μὲν τὸ πᾶν ὑποτίθεται ἀϊδιόν τε καὶ ἀγέννητον καὶ σφαιροειδές. (891) οὐδὲ αὐτὸς ἐκφεύγων τὴν τῶν (87) πολλῶν δόξαν, πῦρ λέγων καὶ γῆν τὰς τοῦ παντὸς ἀρχάς. τὴν μὲν. γῆν ὡς ὕλην, τὸ δὲ πῦρ ὡς αἴτιον καὶ ποιοῦν. τὸν κόσμων ἔφη φθείρεσθαι, ὧ δὲ (88) τρόπφ, οὐκ εἶπεν. Auch hier lässt sich ohne buchstabenveränderung eine construction finden, indem man statt der puncte hinter σφαιροειδές und ἀρχάς kommata setzt, οὐδὲ (Monage οὐδ') in οὐ δὲ trennt, damit dem μὲν sein gegensatz nicht fehle, λέγων als apposition zu ἐκφεύγων nimmt, und das verbum finitum des ersten satztheiles supplirt, oder aber auch nach ποιοῦν nur ein komma setzend die rede bis ἔφη φθείρεσθαι fortgehen lässt. Natűrlicher scheint es mir jedoch, die leichte

änderung οὐ δὲ αὐτὸς ἐκσεύγει nicht zu verschmähen. Warum Karsten Parmenid. reliq. p. 168 not. 67 ἀίδιόν τε ausgelassen und καὶ ἀγέννητον eingeklammert hat, sehe ich nicht recht ein.— Ueber τόπον für τύπον am ende des capitels s. Brandis commentatt. Eleatic. p. 146 not. d. Karsten p. 178 not. 85.

Cap. XII. Leukippos. P. 88 sq. (275 c. 891 b) хобиот, де γενέσθαι λέγει, όταν είς μετάκοιτον έκ του περιέχοντος άθροισθή (89) πολλά σώματα καὶ συρρυς, προσκρούοντα άλλήλοις συμπλέκεσθαι τὰ δμοισσχήμονα καὶ παραπλήσια τὰς μορφάς καὶ περιπλεγθέντων είς έτερα γίνεσθαι, αύξειν δε καί φθίνειν διά την ανάγκην. τίς δ' αν είη ή ανάγκη οὐ διώρισεν. Zuerst ist dem zusammenhange gemäss und nach Diog. Laert. IX, 30. 31 mit den entsprechenden stellen bei Hesveh. Miles. v. Aeuxinnos zu schreiben yireabai: desgleichen nach den nämlichen quellen ofτως όταν. Auch μετάχοινον kann nicht richtig sein. Nicht ungeschickt vermuthete Dacroze μετάχοσμον oder μεταχόσμιον: nur ist jenes kein wort, und dieses erst ein epikurisches, s. c. 22 p. 151. Epicur. ap. Diog. Luert. X, 89. Cicer. de finib. II, 23, 75. de nat. deor. 1, 8, 18. Salvini wollte μετάχετοr, was besser sein würde, wenn es überhaupt und besonders in der bedeutung von τὸ μεταξὸ xeròr nachzuweisen wäre. Dazu hat der begriff des zwischenraumes hier etwas störendes, da er schon immer etwas fertiges voraussetzt; denn obwohl Brandis gesch. d. gr. röm. phil. I §. 64, 1 sehr richtig bemerkt, dass die atomistik nur relative anfänge der weltbildung annehmen konnte, so hätte doch, falls man dies fertige in dem περιέγον finden wollte, dies füglich vorher erwähnt werden sollen. So bleibt wohl nichts übrig, als είς μέγα κενὸν zu lesen nach Diog. Laert. IX, 31 und seinem epitomator Hesychius l. l., wo es heisst: γίτεσθαι δὲ κόσμους οδιώ, φέρεσθαι και αποτομήν πολλά σώματα παντοία τοις σχήμασιν είς μέγα κενόν (nicht "ins grosse leere" nach Brandis, sondern "in ein grosses leeres", "in einen grossen leeren raum"), απες αθορισθέντα δίνην απεργάζεσθαι μίαν, καθ' ήν προσχρούοντα καὶ παντοδιιπῶς κυκλούμενα διακρίνεσθαι γωρίς τὰ εμοια πρός τὰ δμοια. Μέγα κενόν ist, was Epikur bei Diog. Laert. X, 89 πολύχετον τόπον nennt, und μέγα so gebraucht, wie derselbe dort leugnet, dass eine welt έν μεγάλφ είλιχρικί καὶ ἀκέτφ entstehen könne. Ferner hat Brandis a. a. o. not. c. d den satz zwischen προσχρούοντα und άλλήλοις gewaltsam auseinandergerissen, vielmehr muss das von Gronov und Wolf ausgelassene, von Menage nach άλλήλοις gesetzte komma vor προςzpovorza stehen, wohin es de la Rue richtig gesetzt hat. Für περιπλεγθέντων nimmt zwar Gronov die auctorität seines Mediceus gegen Menage, der περιπλεχθέττα brachte, in anspruch, und Wolf secundirt seinem tadel; doch ist die härte des genitivs nicht zu bestreiten, und die vertauschung der endungen zwe und zu kommt in diesem buche mehrmuls vor. Aber auch so versteht

ich den sinn nicht recht. Bei Diog. Laert. IX, 31 und Hesych. lautet der folgende sutz: ἀσορφόπων (ἀσορφόπως ?) διὰ τὸ πληθος μημέτι δυναμένων περιφέρεσθαι, τὰ μὲν λεπτὰ χωρεῖν εἰς τὸ ἔξω κενόν, ὥσπερ διαττόμενα, τὰ δὲ λοιπὰ συμμένειν καὶ περιπλεκύμενα συγκατατρέχειν ἀλλήλοις καὶ ποιεῖν πρῶτόν τι σύστημα σφαιροειδές. Danach will es mir scheinen, als müsste statt καὶ περιπλεχθέντων (-τα) gesagt sein τὰ δὲ μὴ περιπλεχθέντα. Endlich hat man für διὰ τὴν ἀνάγκην aus Diog. Laert. IX, 32 und Hesych. herzustellen διά τινα ἀνάγκην. Dort nämlich heisst es: εἶναί τε ῶσπερ γενέσεις κόσμου, οὕτω καὶ αὐξήσεις καὶ φθίσεις καὶ φθορὰς κατά τινα ἀνάγκην, ῆν ὁποία ἐστὶν οὐ διασαφεῖ.

Cap. XIII. Demokrit. P. 91 sq. (275 e. 892 a) ἀπείρους (92) δὲ εἶναι χόσμους καὶ μεγέθει διαφέροντας, ἔν τισι δὲ μὴ εἶναι ἥλιον μηδὲ σελήνην, ἔν τισι δὲ μείζω τῶν παρ ἡμῖν, ἔν τισι δὲ πλείω. Ritter und Preller histor. philos. gr. rom. ex font. loc. context., nr. 84 geben ἀπείρους μὲν gegen alle überlieferung, wohl deswegen, weil sie, vielleicht durch die interpunction der ausgaben geführt, den satz: ἔλεγε δὲ ὡς ἀεὶ κιτουμένων τῶν ὅντων ἐν τῷ κετῷ, hieher zogen, welcher doch richtiger mit dem vorhergehenden zu verbinden sein möchte. Dagegen kann man sich wundern, dass noch niemand πλείω in πλείους emendirt hat, während μείζω freilich stehen bleiben und die entstehung des fehlers erklären kann. — Wo im folgenden von den welten nach Demokrit gesagt ist: καὶ τῷ μὲν γίνεοθαι, τῷ δὲ λείπειν, ist ἐκλείπειν, wie für letzteres verbum bei Ritter und Preller vermuthet wird, wenigstens nicht nothwendig.

Cap. XIV. Xenophanes. P. 95 sq. (277 b. 892 c - 893 a) liγει δε ότι ούδεν γίνεται ούδε φθείμεται ούδε (96) κινείται, καί ότι εν τὸ πᾶν ἐστιν έξω μεταβολης. Φησὶ δὲ καὶ τὸν θεὸν (893) είναι αϊδιον και ένα και δμοιον πάντη και πεπερασμένον και σφαιροειδή και πάσι τοις μορίοις αίσθητικόν. Karsten Xenophan. relig. p. 137 not. 73 findet in diesen worten einen widerspruch, als habe hienach Xenophanes ausser dem êr xai nar auch noch einen besonderen gott angenommen, und vermuthet, dass zu verbessern sei: onoi de rouro vedr elrai. Allein ausser dass in diesem falle entweder είται wegzulussen oder σφαιροειδές zu schreiben gewesen wäre; so ist erstens in dem ausdrucke τον θεότ, wie ich glaube, eine spur von dem christianismus des verfassers zu erkennen; wie auch sonst sie zuweilen bemerklich sind (s. zu c. 6 p. 57 und c. 22 p. 150), und zweitens nicht ausser acht zu lassen, dass es ihm weniger um eine concinne darstellung der dogmen in ihrem inneren zusammenhange, als vielmehr darauf ankam, solche lehrsätze besonders hervorzuheben, die er hoffte in der widerlegung der häretiker namentlich zu dem behufe heranziehen zu können, um diese als plagiarien der alten heidnischen philosophen hinzustellen. Ebenso ist die vermuthung von Fabricius ad Sext. Empir. Pyrrhon. hypotypos. 1, 225 und Wolf,

zwar als solche eine unendliche, durch die zusammengehörigkeit aber zu der einheit eines weltganzen sei sie eben durch diese einheit begrenzt. Eine sehr leichte änderung würde es hienach sein, zu schreiben xai τοῦτο ἄπειρον ὄν: doch würde der gedanke doch wohl für diese sonst so schlichte darstellung zu spitzsindig und pretiös herauskommen; und ich beruhige mich daber einstweilen bei: καὶ ταθτὸ ἄπειρον. - P. 103 (277 d -279 a. 894 a) κιτείσθαι δε τά σώματα μήτε υπό βάρους μήτε πληγής, άλλ' ὑπὸ θείας δυνάμεως, ἡν νοῦν καὶ ψυχὴν προσαγορεύει. το υ μέν ούν τον κόσμον είδεναι ίδειν, δι ο και σσαιροειδή υπό μιας δυτάμεως γεγονέται. την δε γην μέσον κόσμου κινείσθα περί το αυτής κέντρον ως προς ανατολήν. Wie oben "certum et hunc infinitum eorum numerum", so ist auch hier Gronov's übersetzung: "itaque hinc esse, ut mundus nosset videre", wohl nichts als eine übertragung von wörtern à la LXX; denn bei allem, was auch sonst von dem animalischen leben des weltkörpers alte philosophen geäussert haben mögen, bleibt es doch ein übermass von wunderlichkeit, zu sagen, dass die welt zu sehen wisse, und dazu erhellt nicht einmal, wie der satz aus dem vorherigen folge, und den nachkommenden begründe, was doch beides die causalen verbindungen fodern. Dieser nexus würde aber auch dagegen sein, wenn man etwa aus Plat. Tim. p. 33 c. Diog. Laert. III, 72 das gegentheil jener behauptung herleiten und ov für sov schreiben wollte, wobei doch auch noch der unschickliche ausdruck είδέται bliebe. Freilich wissen wir von diesem philosophen Ekphantus fast nichts weiter, als was in dem vorliegenden capitel steht, und jeder herstellungsversuch hat daher sein missliches; doch will ich auch hier denjenigen, der mir bisjetzt plausibel vorgekommen ist, mittheilen, nämlich: τούτου μέν οὐν τὸν κόσμον εἶναι ἰδέαν, "die welt sei ein bild des νοῦς." Aehnliches sagt in beziebung auf Plat. Tim. p. 32 b auch Procul. in Tim. p. 160 ότι νους ών και είς έαυτον έστραμμένος όμοιότατον αὐτῷ καὶ πρέπον σγημα ἀπεγέννησεν ὁ γὰρ νοῦς ἐντόρνου σφαίρας κινήσει έχει νόησιν, ώς είρηκεν έν νόμοις (legg. X p. 898 b): und p. 162 σφαιροειδές ώς μίμημα ον της νοεμάς η νοητης σφαίρας. κύκλο γάρ κινείται και το παν, διι νούν μιμείται το δέ νοερον η νοητόν παν κυριώτατα αν είη σφαιρικόν, και ή όντως άστρονομία περὶ ἐχεῖνα: oder Diog. Laert. III, 72 σφαιροειδή δὲ (τὸν κόσμον είναι) διά τὸ καὶ τὸν γεννήσαντα τοιοῦτον έχειν σχήμα. Vgl. Aristot. de coelo II, 4. Κέντρον für πόλος oder άξων kommt öfter vor, z. b. Plut. plac. phil. 2, 13. Simplic. ad Aristot. de coelo II fol. 132 (Brandis p. 508). Diog. Laert. VII, 155.

Cap. XVI. Hippon. P. 104 (279 a. 894 b) Ίππων δὲ ὁ Ῥητὶτος ἀρχὰς ἔφη ψυχρὸν τὸ ὕδωρ καὶ θερμὸν τὸ πῦρ. γεννώμενος δὲ τὸ πῦρ ὑπὸ ὕδατος κατατικῆσαι τὴν τοῦ γεννήσαντος δύναμιν συστῆσαί τε τὸν κόσμον. Der infinitiv κατατικῆσαι 1st aus κατατικήσαν, wie noch bei Brandis 1 §. 32 not. f atcht, längst be-

richtigt; oder soll man etwa κατατικήσαν schreiben und τε εtrei-Die verba yerracoun und zirectan werden in schriften ähnlichen inhaltes oft promiscue gehraucht, und finden sich als varianten neben einander, weshalb auch über die schreibung veentor und areentor oder resentor und areentor sich nicht immer sicher entscheiden lässt; hier wird jedoch ein participium praeteriti verlangt, und ist daher yero herzustellen. - P. 104 (279 a. b. 894 b) την δε ψυγήν ποτε μετ έγκειταλον έγειν, ποτε δε ύδωρ και παρά το σπέρμα είναι το σαινόμετον ήμιτ έξ ύγρου. έξ ού αποι ψυγήν γίνεσθαι. Für έγειν lese ich elrai oder vielmehr έφη είναι, da das ποτὸ μέν ... ποτὸ δέ nicht auf eine jeweilige verschiedenheit in der sache selbst, sondern auf eine solche in der ausdrucksweise des Hippon bezogen werden muss; das sachliche ergiebt sich aus Aristot, de anima 1, 2, 18. Hermine irris. gentil. philos. 1, der seinen ausdruck ὖδωρ γονοποιόν von lustin. Martyr. cohort. ad Graec. 7 entlehnt hat; Censorin. de die natal. 5. Nemes. de natur. hom. 2 p. 67 Matth. Die präposition παρά lässt sich zwar erklären: "die seele sei, entsprechend dem samen, aus welchem H. die seele entstehen lässt, aus dem feuchten her"; indessen hat Bukhuizen van den Brink var. lectionn. ex histor. philos. antiq. (Lugd. Bat. 1842) p. 47 und 52 sehr ansprechend yùo vorgeschlagen. Ein beispiel derselben vertauschung s. bei Philemon ed. Osann p. 147.

Cap. XVIII. Sokrates. P. 106 sq. (279 c. 895 a) καὶ μεγάλην σχολὴν συστήσας ἔσχε πάντων τῶν μαθητῶν ἰκατότερον τὸν Πλάτωνα, αὐτὸς μηδὲ (107) συγγράμματα καταλιπάν Zu lesen ἰκανώτερον und μηδὲν σύγγραμμα: denn auch nur ein einziges huch war doch schon etwas, und von so manchem der bisher genannten philosophen gab es nicht mehr. — P. 108 (279 c. 895 a) ἃ δὲ ὁ Πλάτων ὑρίζεται, ταῦτα. Das medium ὑρίζετοθαι ist zwar nichts weniger als selten, und obwohl es häufig genug von dem activum ὑρίζειν der bedeutung nach kaum zu unterscheiden sein mag, so scheint doch, wo es sich um begriffsbestimmungen handelt, ὑρίζειθαι, wo lehrsätze aufgestellt werden, ὑρίζειν vorherrschend gebraucht zu sein; so auch z. b. c. 15 in dem berichte über die lehre des Ekphant ὑρίζει δέ. Da es ausserdem hier stilistisch besser wäre, wenn ταῖτα sein verbum nicht entbehrte, so lese ich: ἃ δὲ ὁ Πλάτων ὑρίζει, ἐστὶ ταῦτα.

Cap. XIX. Platon. P. 109 sq. (279 c. 895 b) ύλην δε την πασαν ύποκειμετην, ην καὶ δεξαμένην καὶ τιθήτην (Gr. τιθητήν) καλεῖ. Zu lesen πασιν, "subiectam omnibus ... materiam" Cic. Acad. 1, 8. ύλη έστὶ τὸ ὑποκείμενον πάση γενέσει καὶ φθορᾶ καὶ ταῖς ἄλλαις μεταβολαῖς loh. Stob. ecl. 1 p. 316 (Plut. plac. phil. 1, 9. Euseb. pr. eu. XV, 44). Ocell. Lucan. de rer. nat. 2, 3 τὸ πρὸς ἀσὴν ὑσιζόμενον σῶμα πᾶσι τοῖς εἰς γένεσιν ἐρχομένοις: und in dem vorliegenden buche selbst c. 20 οὐσίαν μίαν τὴν πᾶσιν ὑποκειμένην. Das ην δὲ καὶ des cod. Mediceus führt auf ην

δή καί. Oh δεξαμενήν nach cod. Medic. und Menage, oder δεξαutene nach den drei übrigen hascher, und allen drei ausgaben, darüber s. Lobeck ad Phrynich. p. 322. Menage's τηθύν für zionene hedarf keiner widerlegung mehr. - P. 110 sq. (279 e. 895 b - 896 a) το δε παράδειγμα την του θεού διάνοιαν είναι, δ xuì idiag xulei, olor (896) eixoriopare noocegwor er (111) if ψυχη ό θεός κα πάντα έδημιούργει. So weit hat de la Rue den text berichtigt; es bleibt nur noch & einsuschieben vor olor. -P. 111 sq. (279 e. 896 a) the per our that dorne circu xai σύγχρονον το θεφ ταύτην, (112) και αγέννητον τον κόσμον. έχ γάρ αὐτοῦ συνεστάναι φησίν αὐτόν. Da aus dem folgenden erhellt, dass die unerschaffenheit der welt nicht in beziehung auf die form sondern nur hinsichtlich der materie behauptet sein soll. so scheint mir die übersetzung "ex se (ἐκ γὰρ ἐαυτοῦ) quippe constare illum censet" nicht zuzutreffen, und es dürfte zu lesen sein: έχ γάρ αὐτῆς συνεστάναι φησίν αὐτόν. - P. 114 sq. (279 f. 896 b) ότι ωσπερ αμαξα δύναται αεί διαμένειν ασθαρτος παιά μέρος έπισκευαζομένη, καν τα μέρη (115) φθείρηται έκαστοτε, αὐτή δὲ ὁλόκλημος μένει τοῦτον τὸν τμόπον καὶ ὁ κόσμος κατά μέρη μένει καὶ φθείρεται, ἐπισκευαζομένων καὶ ἀντανισουμένων των ἀφαιρουμένων ἀίδιος μένει. Interpunctions - und druckfehler habe ich bereits corrigirt; aber vergleichung und construction hinken dennoch. Dem übel wird abgeholfen, wenn man liest: ό χόσμος χατά μέρη μεν φθείρεται, έπισχευαζομέτων δε και άττανισουμένων των άφαιρουμένων άίδιος μέτει. Zur sache vgl. das beispiel von dem schiffe des Theseus bei Plutarch. vit. Thesei 23, und das was über den αὐξόμενος λόγος der alten sophisten bemerkt ist von Wyttenbach ad Plutarch. de sera num. vindict. p. 76 und von Bernays im Rhein. museum 1852 s. 287 f. -P. 116 (281 a. 896 b). Die stelle muss lauten wie bei Plat. legg. IV p. 715 b ὁ μέν δη θεός, ωσπερ καὶ ὁ παλαιὸς λόγος, άργήν τε και τελευτήν και μέσα των δντων άπάντων έγει. Denn de ist unerträglich, und das fehlende orvor ergänzt auch cod. Taurinensis. - P. 116 sq. (281 a. 897 a) Deòs Dewr eyw dy μιουργός (117) τε καὶ πατήρ. Citat aus Plat. Tim. p. 41 a, als beleg für die behauptung einiger, dass Platon eine unbestimmte vielheit von göttern annehme, und bald darauf p. 117 zum erweise dafür, dass nach Pl. die geschaffenen götter auch vergänglich und nur durch den willen des höchsten gottes unsterblich seien, folgendermassen wiederholt: Θεὸς Θεῶν, ὧν έγω δημιουργός τε καὶ πατήρ, άλυτα έμουγε θέλοντος. Bei Platon lauten die worte: θεοί θεων, ών έγω δημιουργός πατήρ τε έψγων, ά δι' έμου γενόμενα άλυτα έμουγε θέλοντος. Aus ihnen dürfte für unsere stelle die lesung θεοί θεῶν ὧν herüberzunehmen, die auslassung der fehlenden worte aber eine absichtliche sein. - P. 117 (281 a. 897 a) ό μεν δη μέγας εν ούρανο Ζεύς πτηνον ἄρμα έλαύτων. Dass in dieser aus Plat. Phaedr. p. 246 e

citirten stelle hier das wort ήγεμων fehlt, kommt der ansicht von der unechtheit des letzteren zu gute; s. Groen van Prinsterer prosopograph. Platon. p. 161. Die nächstfolgenden worte orar γενεαλογή τους Οίρανου παίδας και I'ns beziehen sich auf Plat. Tim. p. 40 e. — P. 119 (281 b. 897 b) oi de, σίνθετον καί γενιητήν και φθαρτήν (näml. την φυγήν gaσιν αυτόν λέγειν)· και γάρ κρατήρα αυτής υποτίθεται και σώμα αυγοειδές. Cod. Taur. ύποτίθεσθαι, was vorzuziehen. — P. 119 sq. (281 b. 897 b) οί δε άθάνατον αύτην είναι λέγοντες μάλιστα έχεινοι ίσχυρίζονται, όσοι καὶ κρίσεις φασίν είται μετά τελευτήν (120) καὶ έν άδου δικαστήρια, καὶ τὰς μέν άγαθὰς άγαθοῦ μισθοῦ τυγγάτειν, τὰς δὲ πονηράς ἀχολοίθων δικών. Es handelt sich hier nicht um solche gründe, durch welche die anhänger der unsterblichkeitslehre dieselbe zu bekräftigen suchen, sondern um solche, aus denen zu erhärten ist, dass Platon dieser lehre zugethan gewesen; und indem daher die ersten worte eine brachylogie enthalten und eigentlich hätten lauten sollen: οἱ δὲ ἀθάνατον αὐτὴν εἶται λέγειν αὖτὸν λέγοντες, stellen wir den erfoderlichen sinn her, wenn wir lesen: μάλιστα έκείνοις ίσχυρίζοτται, δσοις καὶ κρίσεις φησίν είναι μετά τελευτήν κτέ. - P. 125 (281 d. 898 b) τέσσαράς φασιν είναι άφετάς, φυόνησιν, σωφροσύνην, δικαιοσύντη, άνδρείαν. Es wird quow zu lesen sein, wie in den vorhergehenden sätzen in zwei fällen Wolf emendirt hat, und einmal in den folgenden. P. 129 (283 a. 899 a) καὶ ,, θεσμός τε Αδραστείας. οἱ δὲ ούτω τὸ κατ' εἰμαρμέτην 35). Das οἱ δὲ enthält eine in der noten - und compendiengräcität der alten gangbare und auch in diesem capitel schon mehrmals vorgekommene ellipse; hier zu ergänzen durch καλείσθαί φασιν. Vermuthlich ist aber auch vor diesem oi de ode ausgefallen, welches an der angezogenen stelle Plat. Phaedr. p. 248 c steht. — P. 130 (283 a. 899 a) xai λέξις τούτου έμφανεστάτη έστιν έν τῆ πολιτεία έν ἡ σησιν. Die worte, welche folgen von πάλιν bis έρει (αίρει), stehen nicht in der republik, sondern im Clitophon p. 407 d; sie sind von dorther zu corrigiren, und geben uns den beweis, wie stark die verderbniss unseres textes ist, und, da so gut wie gar keine varianten angegeben werden, wie oberflächlich die bisherige vergleichung der handschriften gewesen sein muss. Ob übrigens der verfasser falsch citirt habe, oder έν τῷ Κλειτοφῶντι έν ὧ herzustellen sei, kann zweifelhaft sein, doch bei der sehr starken verdorbenheit der angeführten worte ist das zweite nicht unwahrscheinlich. Auf welche stelle im Platon der nächstfolgende passus sich direct beziehe, ist mir bisher entgangen.

Cap. XX. Aristoteles. P. 137 (283 d. 900 c) bei aufzählung der aristotelischen kategorieen: τὸ δὲ ποῦ, οἰον Αθήνησι, Μεγάροισι. Obwohl den von nominibus propriis gebildeten ortsadverbien der dativus localis zu grunde liegt, und in vielen fällen auch unverändert erscheint (vgl. Buttmann ausführl. griech. sprachl.

§. 116, 6. Bernhardy wissensch. syntax d. griech. spr. s. 81), so steht doch in diesem falle die form Μεγάρρισε vereinzelt per an dieser stelle meines wissens da, hingegen ist sowohl durch den gebrauch, z. b. Plat. Theaet. p. 142 c. republ. II, p. 368 a. epist. 7 p. 328 e. Aristophan. Acharn. 758. Athen. VIII p. 350 f. Osann. syllog. inscript. p. 21. 108 u. a., theils durch die theeretiker, wie Stephan. Byz. v. Μέγαρα. Apollon. de adverb. in Bekk. Anecd. Gr. p. 588. Anonym. ibid. p. 1396 u. a. die form Merapoi entschieden bezeugt, und die corruption lässt sich hier aus der endung des vorhergehenden wortes sehr leicht erklären. Weshalb kein bedenken sein möchte, auch hier Meragoi anzu nehmen. - P. 138 (283 e. 900 c) τω Πλάτωτι σύμφωνάς έσυ, πλην του περί ψυχην δόγματος. Menage ad Diog. Laert. VII, 157 ψυχης, richtig. Der accusativ mag durch den im vorigen und in diesem capitel sonst öfter gebrauchten ausdruck to negi ψυγήν άγαθά veranlasst sein; und auch p. 186 (291 c. 909 c) όσα περιέργως περί άστρα τινές η μεγέθη έφαντάσθησαν, ist wohl für denselben keine ganz ausreichende parallele.— P. 139 (285 a. 900 d) ὁ μεν οὖν Πλάτων μόνα άγαθὰ ὅντως τὰ περὶ ψυγήν είναι φησίν και άρκειν πρός την εύδαιμονίαν. ὁ δὲ Αριστοτέλης τριγέτειαν των άγαθων είσάγει κτέ. Das hier gesugte folgt nicht aus dem vorhergehenden, sondern es wird zu der im vorhergehenden besprochenen differenz zwischen Platon und Aristoteles hier eine zweite hinzugefügt. Daher ist zu lesen & uèr ub III. κτέ. - P. 140 (285 u. 900 d) τὰ δὲ ἐκτὸς (näml. ἀγαθά), πλοῦτος, εθγέτεια, δύξα, δύταμις έββωμένη φίλων. Was ist δύταμις έρρωμένη φίλων? Gronov übersetzt: "potentia efficax amicorum", und hat dabei wohl an das glück gedacht, vornehme und mächtige gönner zu besitzen, ein glück, welches Aristoteles, wenn er als moderner gelehrter philosophirt hätte, vermuthlich nicht unterschätzt haben würde; ob aber ein alter Grieche, selbst wenn er von der sache hätte reden wollen, sie mit diesen worten ausgedrückt hätte, ist doch gar zu zweifelhaft. Dagegen könnte ein böser schalk, dem der Σταγειρίτης λάγνος προγάστωρ παλλακαις συνημμένος aus dem Anonymus Menagii und die sonstigen klätschereien der chronique scandaleuse über den grossen philosouhen im koufe steckten, sich beigehen lassen zu conjiciren: έρωμέτη, φίλοι. Doch dergleichen mit recht verwerfend müssen wir zu einer etwas stärkeren änderung schreiten, und setzen: δύναμις, εἰρήνη, φιλία. Vgl. loh. Stob. eclog. 11 p. 274 xuì των έκτος λεγομένων ευγένειαν, πλούτον, δόξαν, είρήνην, έλευθεgiar, quiar. Unter der dirauis ist die dirauis nolizin verstanden, s. Aristot. eth. Nicom. 1, 8, 15. - P. 141 (285 a. 901 a) την δε ψυχην του μεν όλου του κόσμου άθάνατον είναι καὶ αὐτὸν τὸν κόσμον ἀίδιον, τὴν δὲ καθ' ἔκαστον, ὡς προείπομεν, άφατίζεσθαι. Ohne zweifel muss gelesen werden την μίτ ύλου τοῦ χύσμου χτέ.

Cap. XXI. Stoiker. P. 144 sq. (285 c. 901 b. c.) от обство ονήματος έαν ή έξηρτημένος κύων, έαν μέν βούληται (Gr. und W. Boulerai) eneodai, kai elkerai kui enerai noio, kai to uutetούσιον μετά της ανάγκης οίον της είμαρμένης. έαν δε μη βούληται έπεσθαι, πάντως άναγκασθήσεται. το αύτο δήπου και έπι των άνθρώπων. καὶ μὴ βουλόμετοι γὰρ ἀκολουθεῖν, ἀναγκασθήσονται πάντως είς τὸ πεπρωμένον είσελθεῖν. Menage, welcher ad Diog. Laert. VII, 149 dieses sonst vielleicht nicht vorkommende hübsche beispiel aus der schicksalslehre der stoiker anführte, hatte es mit folgender abweichung im ersten theile gegeben: ểౘơ μὲν ρούληται έπεσθαι καὶ μὴ έλκηται, καὶ έπεται έκών, καὶ τὸ αὐτεξούσιον μετά της ανάγκης, οίον της είμαρμένης u. s. w. Hieraus wollte Wolf έχων aufnehmen und ihm seinen platz vor ποιών anweisen. An wohllaut gewinnt die rede dadurch gewiss nicht, und das xai nach ποιών bleibt so gezwungen und unnatürlich wie zuvor. Auch ich halte jedoch dieses exwe für aufnehmens. werth, setze es aber dann geradezu an die stelle von ποιῶν, indem ich weiter voraussetze, dass der glossematische zusatz olor της είμαρμένης das verbum ποιεί verdrängt habe. Also: έων μέν βούληται, καὶ έλκεται καὶ έπεται έκ ών, καὶ τὸ αὐτεξούσιον μετά της ανάγκης ποιεί, [οίον της είμαρμένης]. Statt der folgenden worte giebt der codex Taurinensis: ἐὰν δὲ μὴ βούληται, πάντως έλπεσθαι αὐτὸν ἀνάγκη· οὖτως καὶ οἱ ἄνθρωποι, ἐὰν μὴ ἐποιντο τη είμαρμένη, δοκούσιν αυτεξούσιον είναι, σωζομένου του λόγου της είμαρμένης, έαν δε μη βούλωνται, πάντως άναγκασθήσονται είς τὸ πεπρωμένον είσελθεῖν eine fassung, in welcher, sobald nur μεν έπωνται und αὐτεξούσιοι gelesen wird, der stoische lehrsatz, "ducunt volentem fata, nolentem trahunt," zwar concinner nach dem vorangestellten beispiele heraustritt, die mir aber doch gerade durch ihre umständlichkeit unter den verdacht der paraphrase zu fallen scheint, wie ja eine solche im cod. Mediceus unser buch an vielen stellen begleitet. - P. 145 sq. (285 c. 901 c - 902 a) την δε ψυχην λέγουσι μεν άθάνατον, είται δε (902) σωμα (146) και γετέσθαι έκ της περιψύξεως του άέρος του περιέχοντος, διο καὶ καλεῖσθαι ψυγήν. Dass die stoiker zwar eine fortdauer der seele nach dem tode, aber keine unsterblichkeit, sondern eine bei den unweisen früher, bei den weisen mit der allgemeinen ἐκπύρωσις eintretende auflösung derselben annahmen, geht aus vielen zeugnissen hervor, welche hier anzuführen unnöthig ist; am bündigsten sagt es Arius Didymus ap. Euseb. praep. euang. XV, 20. Sollte also unser verfasser eben so irren, wie Epiphanius irrt, welcher I, haeres. 5 sagt: μέρος δε θεού ήγουνται και άθάνατον την ψηχήν ήγουνται? Dies ist um so weniger wahrscheinlich, als er vielleicht sogar aus stoischen quellen seine notizen schöpfte, und wenigstens die folgende definition und etymologie anderweitig mit bestimmtheit als dem Chrysippus angehörig bekannt ist, s. Plutarch. de Stoicor. repugnant. 41. vgl. Menage ad Diog. Laert. VII, 157. Trendelenburg at Aristot. de an. 1, 2, 23. Duzu kommt das missverhältniss zwischen μèν und δέ. Leicht wäre es nun zwar, wie oben μèν sir μὴ, so hier μὴ sur lesen; doch bliebe der ausdruck steif und unnatürlich. Ich kann kaum zweiseln, dass der versasser geschrieben habe: τὴν δὲ ψυχὴν λέγουσι μένειν μετὰ θάνατω. Vgl. Diog. Laert. VII, 156 τὴν δὲ ψυχὴν. . . . σῶμα είναι καὶ μετὰ θάνατων ἐπιμένειν. — P. 147 (285 d. 902 a.) καὶ σχεδίν τὴν φθορὰν (nämlich τοῦ κόσμου) καὶ τὴν ἐτέρον ἐξ αὐτῆς γένων καθάρσιον ὀνομάζουσιν. Warum nicht vielmehr κάθαρσιν? Nicht

ein reinigungsopfer, sondern ein läuterungsprocess.

Cap. XXII. Epikur. P. 150 (285 e. 902 b.) έκ δὲ τῶν ἀτόμων συνελθύντων γενέσθαι και τον θεον και τὰ στοιχεία πάντα και τὰ εν αὐτοῖς πάντα και ζῶα και ἄλλα κτέ. Auffullend ist des doppelte πάντα, und noch mehr der ausdruck τὰ στοιγεία καὶ τὰ ir aurois. Wenn in cod. Taurin. das zweite marzu nai ausgelassen wird, so bilft das zwar dem einen, aber nicht auch den underen übelstunde ab, und kann daber nicht massgebend seis. lch möchte lieber das erste narra für irrig halten, welches ohnehin dort entbehrlicher ist, als das an der zweiten stelle, und möchte seinen platz ausfüllen durch die worte za i robg zéσμους, die auch dem sinne nach vermisst werden. Dabei mochten dem christlichen verfasser für seine phraseologie stellen des neues testamentes vorschweben, wie lohann. epist. l, 2, 15 μη άγεπũτε τον κόσμον μηδε τὰ έν το κόσμο, oder noch mehr Luc. act. apostol. 17, 24 ό θε'ς ό ποιήσας τον κόσμον καί κάντα τά ir airo: ja es ware wohl denkbar, dass, wie derselbe in diesen capitel aus einer gewissen monotheistischen scrupulosität immer von gott (ὁ θεός) im singularis anstatt von göttern redet, deren vielheit Epikur bei seiner ansicht weder zu leugnen veranlasst war noch zuzugeben bedenken trug, er gleichfalls obwohl Epikur wie Leukipp und Demokrit (c. 12. 13) eine vielheit von welten zuliess, doch auch in eigener weise von der welt pur in der einheit geredet, und die phrase, der zweiten bibelstelle nach ühnlicher, gelautet hätte: και τον κόσμον και τα έν αιτφ πάντα. Vgl. zu c. 6 p. 57. c. 14 p. 96. Die ungenauigkeit ovralder-ของ für องระโชิดงออัง ist ührigens wohl durchzulassen. - P. 150 (287 a. 902 h - 903 a) τὰς δὲ ἀτόμους (903) τὸ λεπτομερέσιατον, και μεθ' ού ούκ αν γένοιτο κέντρον ούδε σημείον ούδεν ούδε διαίρεσις ούδεμία, έφη είναι, διὸ καὶ ἀτόμους αὐτάς ώτόμασυ. Für μεθ' ου, welches kaum richtig sein kann, lässt sich έφ' ου vermuthen, doch bei der sehr häusigen verwechselung der präpositionen μετά und κατά ist wahrscheinlicher καθ' ου. - P. 152 sq. (287 b. 903 b) αλλοι δὲ αλλως τὸ ὅτομα (153) τῆς ἡδοτης έξελυμον. οί μεν γάρ κατά έθνη τας επιθυμίας, οί δε τίν έπὶ τῆ ἀρετῆ ήδονήν. Wie Gronov übersetzt, haben unter der ήδονή Epikurs einige verstanden "cupiditates, in quan singuli

populi prolapsi sunt", wobei er vielleicht das im sinne gehabt haben mag, was der apostel Paulus sagt epist. ad Roman. 1, 24 sqq. Das hätte aber doch wenigstens heissen mussen ras κατά τὰ ἔθτη ἐπιθυμίας "die heidnischen lüste." Aber weder gedanke noch ausdruck gehören hieher. Wollte man κατά σάρκα setzen, so wäre zwar gegen den ausdruck selbst nichts einzuwenden, indem sowohl Epikureer als christen, nur in entgegengesetzter werthschätzung von der σάρξ reden; aber er läge dem überlieferten worte zu fern. Vielleicht schrieb der verfasser zu? aισθησιν d. i. "in sinnlicher beziehung." - P. 153 sq. (287 b. 908 b): τὰς δὲ ψυγὰς τῶν ἀνθρώπων λύεσθαι ἄμα τοῖς σώμασι(ν R.). ώσπερ καὶ συγγειτάσθαι αὐτοῖς τίθεται, αίμα γάρ αὐτάς είται. οθ έξελθόντος η τραπέντος απόλλυσθαι όλον τον ανθρωπον. δ άκολουθεί μήτε κρίσεις είναι έν άδου μήτε δικαστήρια, ών ο τι άν δράση τις και διαλάθη, απεύθυνον είναι παντελώς. Dass die seele blut oder im blute sei, ist eine meinung, die zwar schon in den mosaischen schriften vorkommt (Levit. 17, 14) und bei den Griechen dem Homer, Hippokrates, Kritias und vorzugsweise dem Empedokles zugeschrieben wird (s. Sturz Empedocl. p. 440 sag. Karsten Empedocl. reliq. p. 495 sq.), niemals aber dem Epikur, denn Lucret. III, 43 ist nicht sowohl dafür als dagegen. Ueber seine ansicht kann auch kein zweifel sein nach Diog. Laert. X, 68 sqq. Lucret. III, 126 sqq.; vgl. Plutarch adv. Colot. 1, 20. plac. phil. IV, 3. Ioh. Stob. eclog. I p. 798. Nur dass derselbe der vernünftigen seele ihre stelle er to vopaxı nach Diog. Laert. X, 66, media regione in pectoris nach Lucret. III. 140 anwies, kann allenfalls die verwechselung verursacht haben, welche wir, woher sie auch stammen möge, dem schriftsteller nicht werden durch eine conjectur entreissen können. Dagegen wollen wir in dem letzten theile der angeführten worte eine solche Soll nämlich derselbe construirbar sein, so muss man versuchen. sagen können: ανεύθυτον oder ύπεύθυνον είναι δικαστηρίου, in der bedeutung: "einem gerichte verantwortlich oder nicht verantwortlich sein." Da aber dies ungrammatisch und es überhaupt wunderlich ist zu sagen, jemand sei gewissen gerichtshöfen nicht verantwortlich, deren existenz so eben geleugnet worden ist, so muss ein fehler in den worten stecken. Dieser ist auf zwiefache weise heilbar, entweder indem man de oder te für őzı schreibt, oder, wofür ich, da in jenem falle die corruption sich minder leicht erklärt, mich lieber entscheide, indem man og d. i. ώστε für ών herstellt, ώς, ο τι αν δράση τις έν τῷ βίφ τούτφ καὶ διαλάθη, ἀτεύθετον είναι παντελώς. Die worte και διαλάθη können auf eine sehr gewöhnliche anakoluthische redeweise zurückgeführt werden (s. beispiele bei Engelhardt anacoluth. Platon. III, p. 42 nr. IX), aber es ist natürlicher sich δμάσας binzuzudenken, oder, was auf eins hinausläuft, δράσχ καὶ διαλάθη uls einen laxeren ausdruck für δράσας διαλάθη zu nehmen.

Cap. XXIII. Akademiker. P. 156 (287 c. d. 904 a) oi de vo μαλλον προσέθεσαν, λέγυττες το μαλλον το πορ είναι η άλλο τι Man lese: of de to or uallor noosevecur legortes or waller τὸ πῖο είται ἢ ἄλλο τι. Den beweis liefern Sext. Empir. Pvirhon. hypotypos. I, 188-192. Diog. Laert. IX, 75. Gell. wet. Att. XI, 5. - Der folgende satz heisst: ov perrot (W. und R. μέν τοι) άπεφήταντο (G. und W. άποφ.) αὐτὸ τί έστεν, άλλα τὸ voióide. Es ist wahrscheinlich, dass der verfasser unter ni τοιότδε dusjenige verstanden hat, was die skeptiker als τὸ çarrouseor gelten liessen nach Sext. Emp. Pyrrh. hyp. 1, 19. 22. 208 u. s. Diog. Laert. IX, 103 sqq., unter vi eove aber du der erscheinung zu grunde liegende, το ὑποκείμενον, über welches die skeptiker nichts bestimmten. Aristoteles nannte ro si core das wesen einer sache, nicht sowohl insofern dies in ihren reinen begriffe besteht, der ihm to ti fir elrat ist, sondern insfern letzterer durch seine darstellung in der materie qualitativ und quantitativ bestimmt ist; über welche begriffe vgl. Trestelenburg im Rhein. museum 1828 s. 457 ff. ad Aristot. de an. I, 1, 2. III, 6, 7. Die übertragung eines philosophischen kumt ausdruckes einer schule auf lehren einer anderen. kommt bei unserem verfasser öfter vor, als dass man sich hier darüber wudern dürfte; und da ein solcher hier erfodert wird, so scheint mir geschrieben werden zu müssen αὐτὸ τὸ τί ἐστιν.

Cap. XXIV. Brachmanen. P. 156 (287 d. 904 b) eori de xai παρά Ιτδοίς αίρεσις φιλοσοφουμένων έν τοίς Βραγμάναις. Zu bemerken ist das medium σιλοσοφουμέτων für φιλοσοφούντων, wie bei Diog. Laert. I, 34 ἀστρονομούμενον für ἀστρονομοῦντα. Acta Philippi in Hellade c. 7 (Act. apost. apocryph. ed. Tischendorf p. 97) ήμείς οἱ φιλοσοφούμετοι, vorher οἱ φιλόσοφοι genannt. Des dativs Boayuárais hat sich der verfasser, der nachker immer Bραγμᾶτες sagt, wohl deswegen bedient, weil er die form Bραγμάσιν scheute, wenn schon ein grammatiker bei Suidas v. Βραγμάν sich für dieselbe erklärt. Bei griechischen schriftstellers pflegt auch sonst nicht Bonyuaror und Bonyuaras, sondern Bory μάτων und Βραχματας gefunden zu werden. (In Αριστοτίλους βίος κατά Φιλόπονον, im 2ten bande des aldinischen Aristoteles, fand ich jedoch zweimal Βραχματώτ.) Der nominativ Βραχμάτω steht bei Ptolem. geogr. VII, 1, 74. Clem. Alex. strom. I, 15, 71 p. 359. III, 7, 60 p. 538 Potter., jedoch l, 15, 68 Вомунаrec. Bei Damasc. vit. Isidor. 67 (Phot. bibl. c. 242 p. 340 . ed. Bekker.) findet sich nom. Βραχμάτες, gen. Βραχμάτων, dat Βραχμάτοις, nec. Βραχματας. Die lateiner sagen Brachmanes, Brachmanae und Brachmani s. Hildebrand ad Apul. florid. II, 15 p. 60. Oehler ad Tertullian. apologet. 42 p. 220. (Brachmanerum Ammian. Marcellin. XXIII, 6, 33. Brachmanas XXVIII, 1. 13. Clem. Roman. recognit. IX, 25 Brachmanos. Hieronym. adv. lovinian. II p. 206 Brachmanas.) — P. 157 sq. (287 d. 904 b)

1

-ορχώ ιδε και των δια πυρός βρωμάτων πάντων άπεχονται άκροδρύοις άρχούμετοι, μηδε αύτα ταυτα τρυγώντες, άλλα τα πίπτοντα είς την γίη βαστάζοντες ζώσιν ύδως (158) ποταμού Ταγαβενά zeirorreg. Den indologen die entscheidung überlassend, wie es mit dem flusse Tagabena sich verhalten möge, versuche ich einstweilen die conjectur: ὕδωρ ποταμοῦ Γάγγου ἐπιπίνοντες.— P. 159 sq. (287 d. e. 904 b. c) αὐτοὶ τὸν θεὸν φῶς εἶναι λέγουσιν, ούχ δποιάν τις όρα ούδ οίον ηλιος και πυρ, άλλά έστιν αύτοις ο θεος λόγος, ουχ ο έναρθρος, (160) άλλα ο της γεώσεως, δι ού τα κρυπτά της γνώσεως μυστήρια όραται συσοίς. Statt αντοί verlangt der compendienstil ο ντοι, wie z. b. unten richtig ούτοι θατάτου καταφρονούσις. Sodann könnten zwar die worte: τὰ κρυπτὰ τῆς γιώσεως μυστήρια eine anspielung auf die von dem verfasser schon in der vorrede ungegriffenen und nachher nech umständlicher zu bestreitenden geheimen lehren der gnostiker enthalten; indessen liegt doch auch sehr nahe die vermuthung einer irrthümlichen wiederholung des wortes γνώσεως aus dem vorhergehenden; und da aus cod. Taurin. αύσεως μυστηρίου angeführt wird, so möchte daraus wohl φύσεως für γιώσεως aufzunehmen sein. Megasthenes Indic. II ap. Clem. Alex. strom. 1, 15, 72 p. 360 P. und Euseb. praep. euang. IX, 6, 2 απαντα μέντοι τὰ περί φύσεως εἰρημένα παρά τοῖς ἀρχαίοις λέγεται καί παρά τοις έξω της Ελλάδος φιλοσοφούσι, τὰ μέν παρ' Ινδοίς ύπο των Βραγμάνων, τὰ δὲ ἐν τῆ Συρία ὑπὸ τῶν καλουμένων Ιουδαίωτ. Ferner wäre δράται τοῖς σοφοίς zwar eine leichte änderung; doch lässt der verfasser auch sonst den artikel in auffallender weise aus, vgl. c. 2 zu ende. - P. 160 sq. (287 e. 904 c - 905 a) an das vorige sich unmittelbar anschliessend: τοῦτο δὲ (161) τὸ φῶς, ὅ φασι λύγον τὸν θεόν, αὐτοὺς μόνους είδέναι Βραγμάνας λέγουσι, διά τὸ ἀποδρίψαι (905) μόνους την κενοδοξίαν, ο έστι χιτών της ψυχης έσχατος. Gronov: ,,ipsos solos novisse Brachmanas dicunt." De la Rue: "se solos novisse Brachmanas dicunt"; denn er hat stillschweigend avrove in avtous-verwandelt, was wir eben so willig annehmen, als bei Wolf den glücklichen druckfehler (denn bei seinem schweigen ist es doch nur ein solcher) Bouyuares. Ueber die construction des accusat. pronom. reflex. c. infinit. ist schon oben zu c. 2 p. 38. c. 3 p. 51. c. 4 p. 53 die rede gewesen. In eiderau wird das oft damit verwechselte ideir liegen, was sowohl wegen der beziehung auf çõs, als auch wegen des früheren oguzas und des nachherigen ἐφθαλμοφανῶς zu vermuthen ist. Für ö endlich würde ich lieber  $\tilde{o}_{\mathcal{L}}$  schreiben, als, wie Wolf wollte,  $\tilde{\eta}$ . sentenz ist der dem Platon beigelegten bei Athen. deipnosoph. X p. 507 d nachgebildet. - P. 162 (287 e. 905 a) οὖτοι θατάτου καταφριτούσιτ. ἀεὶ δὲ ιδία φωνη θεὸν ὀνομάζουσι, καθώς προείπομες. Wiederum auf die vorige stelle unmittelbar folgend. Dass idia wory "proprio nomine" bedeute, wie Wolf meint, in-

dem er einen namen darunter verstanden wissen will, der bei Nichtbrachmanen gar nicht oder wenig gebräuchlich gewesen sei, ist nicht zu glauben; und wenn es "propria lingua" heissen sell wie Gronov übersetzt hat, so wird damit eine suche gesagt, web che, sollte ich meinen, zu sagen sehr überflüssig war 36). Dazu ist keins von beiden vorher erwähnt worden, wie doch zade; προείπομεν besagt; wohl aber haben wir gelesen: τὸν θεὸν Gũ; elrai λέγουσις. Daher lesen wir auch hier: ίδία φως τος θώς όγομάζουσι κτέ. - Die form διαπερήσαντες für διαπεράσανικ p. 164 (287 e. 905 a) wird man sich vor der hand gefallen lasen müssen: ebenso ist wenige zeilen nachher (p. 289 a) ßip δε ούγ δμοίως διάγουσιν recht wohl zu erklären, indem βίος hier die lebensweise bedeutet und diazer ja sehr oft neutral gebraucht wird; nur woher diese, falls sie ursprünglich ist, empfehlenwerthe lesart bei de la Rue stamme, ist mir nicht ersichtlich, de ich bei Gronov und Wolf Bior finde. - P. 164 sq. (289 a. 905 a. b) τοῦτον δὲ τὸν λόγον, δν θεὸν ὀνομάζουσιν, σωματικόν (165) είναι, περικείμενόν τε σώμα έξωθεν έαυτου, καθάπιο εί τις τῷ ἐκ τῶν προβάτων ἔνδυμα φορεῖ, ἀπεκδυσάμενον δὲ τὸ σώμα, δ περίχειται δφθαλμοφανώς φαίτεσθαι. Für τφ hat das richtige vò bereits Wolf gewollt und de la Rue edirt. nach nepixeirai fehlt in allen ausgaben wohl nur zufällig. Aber auch so scheint der satz nicht in ordnung zu sein. Denn erstens ist die körperlichkeit gottes im widerspruche mit dem vorhergehenden, wo gesagt ist: ούτοι τὸν θεὸν φῶς εἶναι λέγουσικ, ούχ ὁποῖόν τις ὁρῷ οὐδ οἶον ηλιος καὶ πῦρ, ἀλλά ἐστιν αὐτοῖς ὁ θεός λόγος, ούχ ὁ έναρθρος, άλλα ὁ τῆς γεώσεως, δί οἱ τὰ κουπτά της γνώσεως (od. φύσεως) μυστήρια δράται σοφοίς. Ferner ist er körperlich, so braucht er sich weder erst mit einem ausser ihm befindlichen körper zu bekleiden, noch kann er seinen körper ablegen. Und drittens ist sein sichtbarwerden doch wohl folge der incarnation und tritt nicht erst nach ablegung derselben ein, wo es vielmehr natürlicherweise aufhören muss. Aber alle diese widersprüche sind schwerlich durch kleine buchstabenveränderungen zu erledigen. Leicht verständlich wäre der satz, wenn man läse: τοῦτον δὲ τὸν λόγον, ὃν θεὸν ὀνομάζουσιν, ἀσώματον είναι, περιχείμενον δε σῶμα έξωθ**εν έαυτου, χαθάπερ** εί τις τὸ ἐκ τῶν προβάτων ἔνδυμα φορεῖ, ὀφθαλμοφανῶς φαίτεσθαι. Wohin aber mit den weggelassenen worten? Ich wüsste da vor der hand nur durch eine umstellung derselben nach quireofter und die annahme einer lücke nach περίχειται zu helfen, in welcher etwas wie doparor elvar, où maireovar oder dergleichen gestanden hätte. Doch möchte es wohl einfacher und besser sein, die satzfolge ungeändert zu lassen, und ausser der verwandelung von σωματικόν in ἀσώματον 37) und τε in δε nur noch den ausfall zweier wörter, die wegen einer gewissen ähnlichkeit der voranstehenden leicht übergangen werden konnten, und durch de-

ren herstellung der sinn bergestellt wird, in folgender weise anzunehmen: τοῦτον δὲ τὸν λόγον, ὃν θεὸν ἐνομάζουσιν, ἀσώματον είναι, περικείμενον δε σωμα έξωθεν έαυτου, καθάπερ εί τις το έκ των προβάτων ένδυμα φορεί, όρασθαι, άπεκδυσάμενον δε τό σωμα, ο περίκειται, οὐκέτι ὀφθαλμοφανώς φαίτεσθαι. Videant sagaciores. - P. 165 sq. (289 a. 905 b) πόλεμον δε είναι έν τῷ περικειμένο αὐτῶν σώματι, καὶ πλῆρες είναι πολέμων αὐτοῖς σο σωμα νενομίκασιν, πρός δ ώς (166) πρός πολεμίους παρατεταγμένοι μάχονται, καθώς προδεδηλώκαμεν. Die worte και πλίφες είναι πολέμων αὐτοῖς τὸ σῶμα scheinen als eine in den text gerathene paraphrase getilgt werden zu müssen. Innerhalb derselben aber wird für πολέμων wohl πολεμίων das ursprüngliche sein. Vgl. den folgenden satz: πάντας άνθρώπους λέγουσιν αίγμαλώτους είται των ίδίων συγγενών πολεμίων, γαστρός και αίδοίων, λαιμού, δργής, χαράς, λύπης, ἐπιθυμίας καὶ τῶν ὁμοίων: worin übrigens ίδίων συγγενών zwar nicht geradezu unerträglich ist, da idiog bei späteren oft ziemlich überflüssig im sinne des possessiven pronomens steht, leicht aber doch eins des underen paraphrase sein konnte. Für av zor und av zoi; wird endlich auch αύτῶν und αύτοῖς erwartet.

5

Cap. XXV. Druiden. P. 171 (289 c. 906 b) τούτους Κελτοὶ ώς προφήτας καὶ προγνωστικοὺς δοξάζουσιν διὰ τὸ ἐκ ψήφων καὶ ἀριθμῶν Πυθαγορικῷ τέχνη προαγορεύειν αὐτοῖς τινα. Zu lesen mit cod. Ottobonianus αὐτούς. Hindeutung auf die arithmomantik der Pythagoreer 38).— P. 172 (289 e. 907 a) χρῶνται δὲ Δρυίδαι καὶ μαγίαις. Lies μαγείαις.

Cap. XXVI. Hesiod. P. 172—184 (289 d — 291 b. 907 b — 909 a). Die prosa dieses capitels, durch welche die aus der hesiodischen theogenie v. 108—139 ausgezogenen verse bevorwortet werden, ist, sobald Wolfs emendation ὑποδεξαμένην für ὑποδεξαμένης aufaahme gefunden hat, in erträglicher ordnung. Die angeführten verse sind für die kritik des hesiodischen textes, wenigstens in geschichtlicher hinsicht, nicht ohne wichtigkeit, und wohl grösserer aufmerksamkeit nicht unwerth, als ihnen bisher zu theil geworden zu sein scheint. Hier jedoch kommt es weniger in frage, was hesiodisch sei, als was unserem verfasser dafür gegolten, so dass wir hier lesarten werden festhalten müssen, die in einer ausgabe des Hesiod unbedingt preiszugeben sind. So lautet z. b. y. 109 bei Hesiod: καὶ ποταμοὶ καὶ πόντος ἀπείριτος οιδματι θύων, gewiss richtig, aber darum werden wir hier die lesart: καὶ ποταμοί καὶ πόντος ἀπείριτος οἶδμά za zórzov nicht als unberechtigt verwerfen. Dasselbe gilt von v. 112: ως τ' άφενος δάσσαντο καὶ ώς τιμάς διέλοντο, wie er in den besiedischen büchern lautet, dagegen hier: ώς στέφανον δάσσαντο καὶ ώς τιμάς διέλοντο: denn στέσανος ist als synonymer ausdruck von τιμή wahrscheinlich schon früh an die stelle von ἄφειος gekommen. Ferner von v. 115: έξ ἀρχῆς καὶ είπαθ΄

οτι πρώτος γένετ' αὐτών, während wir hier ohne zweifel lesen müssen: έξ αρχής και έπειθ' ύτι περ πρώτον γέτατ' αύτών. Ebesso von v. 118 άθαι άτων οι έγουσι κάρη νιφόεντος Όλύμπον, denn wir werden uns durch die auctorität der codd. Medic. Buberin. Ottob. bewegen lassen, nach späterer weise des Theogais und der Alexandriner κάρην zu schreiben. Desgleichen von v. 120 Τάρταρά τ' ή ερό εντα κτέ., hier aber Τάρταρά τ' ή τεμό ενα 25. Noch viel weniger werden wir uns v. 122 durch die valgata δάμναται έν στήθεσσι νόον καὶ ἐπίσρονα βουλήν unser aus den codd. Medic. und Taur. angemerktes στήθεσφι verdrängen lassen. So kann man v. 126 für Hesiod vorziehen: Faia di ru πρώτον μεν εγείνατο Ισον έαυτη Ουρανόν, und doch hier πρώτη als alte variante anerkennen. Die frage, ob v. 134 Kolor fir Koscor zu schreiben sei, wie Göttling gethan hat (vgl. Lehrs Aristarch. p. 296), berührt wenigstens unsere stelle nicht, und Wolfs anmerkung enthält jenes nur durch einen druckfehler. Web len wir v. 135 unser Oiar emendiren, so werden wir nur bis Θείαν gehen, ohne mit Dindorf Θείην zu verlangen oder mit Göttling es zu setzen, und bei dem folgenden Peiar es für gleichgültig halten, ob jener Peinv oder dieser Peinv mit grösserem rechte vorzog. Wenn endlich v. 137 es niemandem einfallen wird, an den worten, wie sie jetzt in den ausgaben der theegonie stehen, τους δε μέθ' οπλότατος γένετο Κοόνος άγκυλομήτης, ctwas zu ändern: so ist das doch noch kein grund, bei unserem autor τους δε μέτ άχρότατος, wofür άχρότατος bei Wolf nur ein druckfehler ist, nicht gelten zu lassen; denn nach Gronov steht axpóraros im Mediceus, und wenn es mit der Wolfischen anmerkung bei de la Rue, dass in allen handschriftes άκρότατος stehe, seine richtigkeit haben sollte, so würde das doch wohl nur aus einer erklärung durch vozarog entstanden sein können. Das άγκυλομητις aber, welches ehedem auch is den ausgaben Hesiods sich fand, kann, für unsere stelle, noch leichter auf das auch sonst nicht unerhörte arzelounzig führen. Was sonst von abweichungen in diesen versen erscheint, findet, sofern dieselben nicht in auslassung des einen und anderen verses bestehen, seine erledigung in den berichtigten ausgaben des alten dichters. So ist, um nur eins anzuführen, in v. 129 oca, was Gronov allzueifrig vertheidigt, aus ocor nach einer in diesem buche öfters vorkommenden vertauschung der endungen a und w, OC aber aus OS entstanden. Selbst in v. 110 wird λεπτήεντα, wie de la Rue nach Salvini's collation des Medicess edirt hat, oder λεπτόεντα, was aus demselben von Gronov und ausserdem aus codd. Taur. u. Barber., oder endlich lenziora, was aus cod. Ottobon. beigebracht wird, schwerlich durch eine daraus zu eruirende conjectur sich halten lassen gegen die is den ausgaben des Hesiod herkömmliche lesart λαμπετόωτα.-Ob in den letzten prosaischen worten des capitels für l'irastas

icht hätte Triana; geschrieben sein sollen, kann fraglich sein; och ist in keinem falle etwas zu ändern.

Epilog. P. 185 sq. (291 c. 909 c.) donei de ngóregor enteένους τὰ μυστικά καὶ όσα περιέργως (186) περὶ άστρα τιτές η εγέθη έφαντάσθησαν είπεῖν. καὶ γὰρ έξ αὐτῶν λαβύντες ἀφορμάς ιμάτολογείν νομίζονται πολλοίς. Vielleicht πολλοί, nämlich τών ioerικών, und νομίζονται zu nehmen als ausdruck des allgemeien urtheils vom standpuncte der orthodoxen kirche in beziehung uf das τερατολογείτ. Denn den nachweis des zusammenhanges ar häretischen dogmen mit jenen mystischen und astrodämonoogischen dingen (über μεγέθη in der bedeutung von engeln oder immlischen heerschaaren, wie sonst im n. t. ἀργαί, ἐξονσίαι, υριότητες vgl. Irenaei adv. haer. I, 13 (Al. I, 8), 6 und Grabe . d. st. so wie Massuet ad Iren. I, 13, 3, wohin vielleicht auch ie corrupte stelle Epiphan. haeres. XXXI, 5 gehört) scheint der orfasser als sein besonderes verdienst in anspruch zu nehmen. denn wenn auch Irenaeus adv. haer. II, 14 (19), 2 von den Vaentinianern sagt: "et non solum quae apud Comicos posita sunt s. Meineke hist. crit. com. Graec. p. 318 sqq.), arguuntur quasi ropria (impropria?) proferentes; sed etiam quae apud omnes, ni Deum ignorant, et qui dicuntur philosophi, sunt dicta, haec ongregant et quasi centonem ex multis et pessimis panniculis onsarcientes, tinctum superficium subtili eloquio sibi ipsis praearaverunt; novam quidem introducentes doctrinam, propterea quod unc nova arte substituta sunt; voterem autem et inutilem, quoiam quidem de veteribus dogmatibus ignorantiam et irreligiosiitem olentibus haec eadem subsuta sunt": und wenn er im verufe des capitels ihre hauptvorstellungen aus aussprüchen und hrsätzen des Thales, Homer, Anaximander, Anaxagoras, Demorit, Epikur, Platon, Empedokles, der Stoiker, des Hesiod, der vniker, des Aristoteles und der Pythagoreer abzuleiten sucht; ) ist dies doch nur ein einzelner fall, und mag auch allerdings sinem schüler Hippolytus die anregung gegeben haben, denselen gedanken allgemein in beziehung auf alle häresieen durchzuihren; sowie andererseits Tertullian, um späterer nicht zu geenken, wenn von ihm in seinem eifer die philosophen haereticoım patriarchae genannt werden (adv. Hermogen. 8. de anima ), oder wenn er das thema "haereses a philosophia subornanr" variirt (de praescript. haeret. 7), und die valentinianischen cheimlehren mit den eleusinien parallelisirt (adv. Valentinian. 1), chon auf den schultern jener beiden vorkämpfer der rechtgläuigkeit steht; während frühere, wie Tatian und Justin der märrer, kein bedenken trugen, das christenthum eine philosophie a mennen, s. Jebb ad Aristid. orat. 46 p. 310, die vergleichung ss christlichen cultus aber und insbesondere seiner sacramentam bestandtheile auch noch in folgenden jahrhunderten eine beebte topik für die geistliche poesie und beredtsamkeit war. ---

Der an die besprochenen worte sich unmittelbar anschliessente letzte satz dieses buches: ἐπειτα ἀπολούθως τὰ ὑπὰ αὐτῶν ἀδρική δόγματα φανερώσομεν, scheint durch Gronov's übersetzung: "leinde ex ordine infirmas corum sententias publicabimus", nicht genau wiedergegeben zu sein. Statt "eorum", wofür "earun" nichts als ein von de la Rue wiederholter druckfehler der Wolfischen ausgabe ist, dürfte richtiger sein "ex iis natas" d. i. de aus den philosophischen, mystischen und astrologischen quelle entsprungenen irriehren der häretiker. Man kann damit vielleicht, indem man diese irrlehren als producte aus jenen factoren betrachtet, den sprachgebrauch der arithmetik vergleichen, in welchem auch durch die praposition vnò das product aus zwei zalen (s. Nesselmann algebra der Griech. s. 194) oder auch am mehreren (z. b. Papp. II, 21. Wallis opp. III p. 602) bezeich net wird. - Das leinet, welches seit Gronov als unterschrift figurirt, ist ohne alle beglaubigung, und muss wegfallen, dem das buch ist hier unzweifelhaft zu ende.

Dauzig.

Gottlieb Roeper.

# Anmerkungen zu den emendationsversuchen zu Hippolyti philosophumena.

27) Hier fehlt offenbar etwas am ende, vielleicht άτω και κάτω κειμέτων, was wegen der gleichen anfangsbuchstaben des folgenden Αναξιμένης τραπεζοειδη ausfallen konnte; sehr früh dies freilich, weil schon bei Galenus und Eusebius dieselbe lücke ist. Auch bei unserem verfasser steht ja: τῶν μὲν ἐπιπέδων ψ μὲν ἐπιβεβήκαμεν, δ δὲ ἀντίθετον ὑπάρχει.

28) Dagegen scheint ein solches deminutivum die ursprüngliche lesart verdrängt zu haben in dem fragmente des Philolaus bei loh. Stob. eclog. I p. 420 (Boeckh s. 168): ὁ κόσμος ..... φύσι διαπνεόμενος καὶ περιαγεόμενος ἐξ ἀργιδίω. Ich sollte mei-

men: ἐξ ἀρχᾶς ἀϊδίω.

29) Wo das wort πρηστήρος wohl nur ein alter fehler und als solcher die ursache der varietäten in den parallelstellen

ist; vermuthlich zu emendiren in τρητού.

30) Theodoret l. l. p. 798 hat dies missverstanden, indem er dies grössenverhältniss der sonne selbst zuschreiben lässt: dena diese, d. h. ihre ἐκπνοή, setzte nach Plut. plac. phil. 11, 21 und den parallelstellen Anaximander der erde gleich.

31) Archimed. arenar. p. 121 Bas. (Wallis opp. mathemat. III p. 515), nachdem er ausgesprochen, dass der durchmesser der sonne grösser sei als die seite eines in einen grössten kreis der weltkugel eingeschriebenen tausendecks: τοῦτο δὲ ὑποτίθεμα, Αριστάρχου μὲν εἰρηκότος τοῦ κύκλου τῶν ζωδίων τὸν ἄλιον φαινόμενον ὡς τὸ εἰκοστὸν καὶ ἐπτακοσιοστόν ἐγὰ δὲ ἐπισκεψάμειος

τόνδε τὸν τρόπον ὀργανικώς τὰν γωνίαν, ἐς ἃν ὁ ἄλιος ἐναρμόζει, τὰν πορυφάν ἔγουσαν ποτὶ τᾶ ὅψει πτέ.

- 32) Oder έπτακοσιοεικοσιπλασίοτα, wie, vielleicht noch unter dem stillen einflusse des alten digamma, έκατοστοεικόγδοον, 1/128, bei Nicomach. arithm. I, 28; welches im letzten theile euphonisch verkürzt ist, denn 1, 26 steht eixogrógdoor, 1/28, wonach εἰχοσιογδόου bei Theon Smyrn. arithm. 32 zu berichtigen ist. Wenn übrigens die arithmetik sich ausdrücke wie πολλαπλασιεπιμόριος, διπλασιεφήμισυς, τριπλασιεπιτετραμερής, επιτετραέβδομος, διπλασιεπιτετράπεμπτος u. dgl. mehr bilden durfte, so dürfte auch die obige zahlenform technisch erlaubt gewesen sein; und dass Platons έτγεακαιεικοσικαιεπτακοσιοπλασιάκις rep. IX p. 587 e für dergleichen compositionen nicht ausschließlich massgebend ist, zeigt das wort έκατοντακαιεβδομηκονταπλάσιον hei Ptolem. magn. constr. V, 15. Papp. VI, 38 ad Aristarch. Sam. de magnit. et distant. sol. et lun., defin. 6, und ohne die sylbe τα Job. Philopon. comm. in Aristot. de anima III P. 6 b. τριακοσιοεξηκοστόν Simpl. in Arist. de coel. 11 f. 136. έξακισμυριοτετρακισχιλιοστόν Theon Smyrn. astron. 3 p. 152. 156 ed. Martin. χιλιοχταχοσιογδοηχοτταπλασίοτα id. 39 p. 320. Letzteres buch hätte ich gern früher benutzt.
- 33) Üeber die fettigkeit des meeres s. Plutarch. sympos. I, 9, 3. Vielleicht jedoch λεπτομεροῦς, vgl. Iohann. Stob. florileg. append. e ms. Florent. II, 2 p. 377 Gaisf.
- 34) Ueber καταβολή im sinne von ἀρχή, γένεσις, καινούργησις s. Schweighäuser opusce. acadd. p. 173 sqq. Koraes zu Heliodor. Aethiop. III, 15 σημειωσ. κριτ. p. 129. Mit unrecht zieht man jedoch dahin Epist. ad Hebr. 11, 11 Σάρρα δύναμιν είς καταβολήν σπέρματος έλαβεν· "S. erhielt kraft zur gründung einer nachkommenschaft." Was sich die alten bei καταβ. σπερμ. dachten, erhellt aus stellen, wie der des Philolaus in Theolog. arithm. 4 p. 21 (22) nach der emendation von Boeckh (Phil. s. 159), ferner Sext. Empir. adv. mathem. V, 55 sqq. Ioh. Lyd. de mensib. II, 8 und besonders Heliodor. Aethiop. IV, 8 ἤσθόμην τε παραχρῆμα κυοφορήσασα τὴν καταβολήν. Also "S. erhielt das vermögen, dass eine κ. σπ. (Homer würde sagen, eine οὐκ ἀποφώλιος εὐτή) bei ihr statt finden konnte."
- 35) So mit dem spiritus lenis erscheint das wort durchgängig bei Gronov und Wolf in diesem capitel sowohl als c. 21 und 22 und diese stellen sind den von Schäfer meletem. crit. p. 22 und ad Sophocl. Oed. tyr. 1082 beigebrachten hinzuzufügen. Mag diese schreibart auch, wie Buttmann ausf. griech. sprachl. I s. 323 not. will, als eine klügelei späterer grammatiker anzusehen sein, so ist sie doch denjenigen schriftstellern zu belassen, die solcher klügelei einen einfluss auf sich gestatteten. Der inhalt unseres buches und der zustand seiner handschriften lässt nicht glauben, dass seine abschreiber sich selb-

ständig auf solche subtilitäten einliessen. De la Rue hat daher unbefugterweise stillschweigend die gewöhnliche schreibart mit dem spiritus asper hergestellt. Oder wird die sache durch die neuentdeckten, mir bisher noch unzugänglichen bücher des werkes anders entschieden?

36) P. v. Bohlen, d. alte Ind. I s. 160, meint, die stelk beziehe sich auf den logos der Inder, und es werde darin angegeben, "dass in der eigenen spracke der Inder Oche d. i. Deru dafür gebraucht werde"; die ausleger hätten natürlich die stelk nicht verstanden, weil sie das wort devas nicht kannten. Ich muss zwar ebenfalls in beziehung auf dies wort lehre annehme. kann aber erstens nicht finden, dass der inhalt der vorigen stelle s. 159 treu wiedergegeben sei, wenn darin gesagt sein sell, "dass sie die gottheit nicht sewohl als ein licht betrachtete, verschieden von sonne und feuer, sondern auch als wort (léres) göttlich und bekörpert, aber nicht articulirt, sondern als west der gnosis, durch welches den weisen die verborgenen mysterien sichtbar würden"; ich kann auch ferner nicht finden, dass auf den logos dieser stelle in derjenigen, von der wir reden, eine beziehung statt finde, da schon mehreres andere dazwischen liegt, und da, wenn eine solche beziehung gefunden werden sollte, doch zu verlangen ist, dass gesagt wäre τη ίδία φωνή τὸν λόγον θεὸν ότομάζουσις. Ohne endlich die unwahrscheinlichkeit zu urgiren. dass Hippolytus oder sein gewährsmann das wort devas gekannt oder gemeint haben sollten, ist nur noch zu bemerken, dass das καθώς προειρήκαμεν nur sehr ungenau genommen zu dieser erklärung passen würde.

37) v. Bohlen a. a. o. tadelt zwar Mignot, der auch schon ἀσώματον lesen wollte, sagt aber selbst s. 213: "das höchste wesen ist an sich körperlos (niråkåra) also sterblichen unsichtbar." Von einem avatåra, einer verkörperung, ist hier allerdings, aber erst in den folgenden worten, die rede; und der vortreffliche gelehrte hat sich wohl nur durch das copulative zs und überhaupt durch die corrupte beschaffenheit der gunzen stelle

dazu verleiten lassen, σωματικόν zu vertheidigen.

38) Iamblich. vit. Pythag. 28, 147 ἐποιεῖτο δὲ (Pythagoras) διὰ τῶν αὐτῶν ἀριθμῶν καὶ θαυμαστὶν πρόγνωσιν καὶ θεραπείαν τῶν θεῶν κατὰ τοὺς ἀριθμοὺς ὅτι μάλιστα συγγετεστάτις. Die arithmomantik der Pythagoreer, auf welche in obiger stelle unseres textes hingedeutet zu werden scheint, bezeichnen Terentianus Maurus de litteris 266 p. 2389 und Plinius natur. histor. XXVIII, 4, 6. Vgl. Agrippa a Nettesheym de occult. philosoph. II, 20, den artikel von Grotefend in Ersch und Gruber's encyclopädie I, 5 und Lobeck Aglaopham. p. 301. Arithmomantische tabellen zu einem angeblichen briefe des Pythagoras erwähat Iriarte reg. biblioth. Matrit. codd. Gr. I p. 357. Der anfang des briefes, jetzt auch bei Orelli Pythag. epist. 3 p. 52, lautet:

ολλά παθών και πολλά πειράσας επέσταλκά σοι τόδε βιβλίον έχον ν έαυτῷ πλινθίδα πάνυ χαριεστάτην. έντυχών γάρ εἰς αὐτὴν διὰ ων υποκειμένων γραμμάτων είσι τά τε ένεστωτα και τα προγεγοότα καὶ ανθις ἐσόμενα. (Für εἰσὶ lies εἴση.) Eine hinweisung ierauf findet sich auch bei Iamblich. in Nicomach. p. 53: γλαυρίαν τικά ένοψόμεθα καὶ σπερματικώς ύποφαικόμενον τον λόγον ῆς τῶν μαντικῶν πλινθιδίων ἐφόδου. — Da in dieser kunst der ahlenwerth der buchstaben seine bedeutende rolle gespielt zu aben scheint, wobei die zahlen zusammenaddirt wurden, so erzähne ich hier noch einer arithmetischen tändelei oder schulbung, durch multiplication das product sämmtlicher buchstabenrerthe eines verses zu finden, weniger um ihrer selbst willen, ls um aus den beiden von Pappus II, 27 erhaltenen beispielen wei fast vergessene hexameter wieder in erinnerung zu bringen, ie um so mehr beachtung verdienen, als das citat auf den beühmten mathematiker Apollonius (von Perge) zurückgeht. Diese erse sind

'Αρτέμιδος κλείτε κράτος έξοχον ἐννέα κοῦραι, nit der anmerkung τὸ δὲ κλείτε αμοὶν ἀντὶ τοῦ ὑπομνήσατε\*), und Μῆνιν ἄειδε θεὰ Δημήτερος ἀγλαοκάρπου. Danzig. G. Rosper.

\*) [υμνήσαιε. F. W. S.]

# Sophoclis Antig. 605 ff.

τεών, Ζεῦ, δύνασιν τίς ἀνδρῶν ὑπερβασία κατάσχοι, τὰν οὖθ' ὖπνος αίρεῖ ποθ' ὁ πανταγήρως οὖτε θεῶν ἄκματοι

μῆτες, ἀγήρως δὲ χρότω δυνάστας κτλ. en ὅπνος πανταγήρως, den der Par. A statt παντογήρως bot, ebe ich aus guten gründen auf: das nachfolgende ἀγήρως trägt e schuld an diesem alten versehen der abschreiber. Unbedenkch würde ich Bambergers παντόθηρος annehmen, läge nicht närt ὁ πάντ ἀγρευτάς. Der Hypnos ἀγρεύων πάντας τὸν ἱα οὐχ αἰρεῖ. So in den Scyr. fr. 498 φιλεῖ γὰρ ἄνδρας πόμος ἀγρεύειν νέους.

### XXVIII.

Ueber das gegenseitige verhältniss der symposien des Xenophon und Plato.

Es sind zwei darstellungen von gastmählern auf die nachwelt gekommen, in denen Sokrates die hauptrolle spielt, die beide Athener zu verfassern haben, welche den umgang des Sokrates selbst genossen und — wenn auch in verschiedener beziehung — seine schüler waren. Diese beiden autoren sind Kenophon und Plato. Sie mussten sich wohl persönlich kennen — und oft bald in mehr mittelbare, bald unmittelbare berührung zeinander treten. Da wir nun annehmen müssen, die eine der beiden schriften sei vor der andern verfasst worden, so ist a priori wahrscheinlich, der eine autor habe die schrift des andern gekannt, als er seine eigene, die ja dasselbe thema behandeln sollte, verfasste, zumal wenn man bedenkt, dass damals die literarischen verkehrsverhältnisse ziemlich ausgebildeter waren, als man es sich gewöhnlich vorstellt.

Zu diesem apriorischen wahrscheinlichkeitsgrunde kommt aber als zwingende thatsache hinzu, dass auf den ersten oberflächlichen blick analogieen der situation, des gedankens, des ausdrucks u. s. w. — so wie auch pikante differenzen vorkommen, die 💴 der annahme einer benutzung des spätern durch den frühern mit nothwendigkeit führen. Diese ansicht bestand schon in früher zeit; wir sinden sie bei dem deipnosophisten Athenaus, der web selbst diese form zu schreiben von unsern vorliegenden sympesien entlehnte. Im XI b. pag. 504 e. f. sagt er nach auführung des Xenophontischen symposion folgendes: eie ravra us αποβλέπων τα του καλού Ξενοφώντος, επιγινώσκειν δυνήσεται, ήν είγε πρός αὐτὸν ὁ λαμπρότατος Πλάτων ζηλοτυπίαν. ἢ τάγα φιλονείχως είχην άρχηθεν πρός έαυτούς οι άνδρες ούτοι, και ίσως καί περί πρωτείων διεφέροντο· οὐ μόνον έξ ών περί Κύρου εἰρήμασι τεκμαιρομένοις ήμιν, άλλα κάκ των αύτων ύποθέσεων. συμπόσια μέν γὰρ γεγράφασιν άμφότεροι, καὶ ἐν αὐτοῖς ὁ μὲν τὰς αὐλητρίδας ἐκβάλλει, ὁ δὲ εἰςάγει καὶ ὁ μὲν, ὡς πρόκειται, παραιτείται πίνειν μεγάλοις ποτηρίοις· ὁ δὲ τὸν Σωχράτην παράγει τῷ ψυχτῆρι πίνοντα μέχρι τῆς ἔω. —

Neben diesen hervorstechenden unähnlichkeiten und gegensätzen gibt es aber eine menge von ähnlichkeiten, wie oben schon bemerkt wurde. Schon das kann nicht ein bloss zufälliges zusammentreffen sein, dass in beiden symposien der Eros den hauptgegenstand des gespräches bildet, da doch dieser an sich nicht gerade das einzige oder auch nur entschieden vorherrschende objekt einer unterhaltung an einem trinkgelage zu sein braucht.

Ferner ist die veranlassung der beiden gastmähler eine ganz ähnliche. Xen. Symp. 1, 2. beisst es: ຈົນ μεν γάρ Παναθηναίων των μεγάλων ίπποδρομία, Καλλίας δε ο Ίππονίκου έρων ετύγγανεν Αύτολύκου παιδός όντος, καὶ νενικηκότα αύτον παγκράτιον ήχεν άγων έπὶ την θέιιν. ώς δε ή ίπποδρομία έληξεν, έγων τόν τε Αυτύλυκον και τον πατέρα αυτού, απήει είς την έν Πειραιεί oixiar. Nachher trifft er den Sokrates an und sagt zu ihm I, 4: έστιᾶν γὰς μέλλω Αὐτόλυκον καὶ τὸν πατέςα αὐvov. Vgl. nun bei Plato die angahe der veranlassung: 173 A: ότε τη πρώτη τραγωδία ενίκησεν Αγάθων, τη ύστεραία, η τα έπιτίκια έθυεν αυτός τε και οι γορευταί. Beide trinkgelage finden nach einem siege statt; bei Xenophon: nachdem Autolykus im παγχράτιον einen solchen errungen; bei Plato: nachdem Agathon als trugiker den ehrenkranz davongetragen. Autolykus und Agathon sind die helden des tages; ihnen zu ehren wird das fest gefeiert. Ferner haben diese beiden das gemein, dass sie natδικά eines έραστης sind, der ebenfalls unwesend ist, und dass auf dieses verhältniss in den gesprächen angespielt wird. Plato Symp. 177 Ε: ούτε που Άγάθων καὶ Παυσανίας (diese beiden zusammengefusst, indem xai steht und nicht over und ovde wie vorher und nachher gesetzt wird) 193 B. - ebenso bei Xenophon 1, 10. 8, 7, 8; überhaupt ist die ganze rede des Sokrates cap. 8. eigentlich an Kallias gerichtet, in der absicht, ihn zu einer geistigen liebe anzutreiben (nur darin findet in beiden sympp. ein unterschied statt, dass bei Xenophon der liebhaber Kalkias den geliebten Autolykus bewirthet, bei Plato hingegen der geliebte Agathon unter andern gästen auch seinen liebhaber Pausanias eingeladen hat). Die übrigen punkte, aus denen auf bekanntschaft des spätern autors mit dem frühern geschlossen werden muss, werden im verlaufe der untersuchung selbst ihren platz finden; ihre zahl ist so gross, dass man nicht leicht begreift, wie in neuster zeit von dr. Henricksen in Flensburg die behauptung aufrestellt werden konnte: die beiden symposien seien nicht nur ohne bezugnahme, sondern auch ohne bekanntschaft des einen mit dem andern geschrieben. (A. I. F. Henrichsenii dissertatio de consilio et arte convivii Xenophontei eiusque cum Platonico necessitudine Flenopoli MDCCCXL.) Weit schwieriger aber ist die zweite frage, die sich nun sogleich erheben muss, zu beantworten: welcher der beiden versasser, Plato oder Xenophon ist der erstere? oder also, welches der 2 werke war vor dem andern verfasst? und

damit verknüpft: in welcher weise hat der spätere verfasser auf den frühern rücksicht genommen? Sehen wir wiederum auf des, was Athenäus über das verhältniss der beiden symposien sagt, so scheint zwar seine antwort sehr bestimmt und positiv zu latten; im grunde aber erhalten wir gur keinen aufschluss.

Positiv und keck ist seine antwort, insofern er aus solcher gegensätzen des benehmens bei ähnlicher situation nur sogleich auf hass und neid schliesst, den Plato und Xenophon nach ihm im vollsten masse gegen einander begen mussten, als ob bewust verschiedene art der darstellung, verschiedener standpunkt, ja polemik nicht neben einem ganz guten privatverhältniss und gegenseitiger achtung zweier schriftsteller bestehen könnte, sonden immer aus verdammungswürdiger leidenschaft hervorgienge. Zadem hatte wohl Plato keine ursache zu fürchten, von dem zwu in praktischen gehieten, namentlich der kriegskunst, sehr bewarderten, aber an tiefe des geistes hinter ihm so weit zurückstehenden Xenophon verdunkelt zu werden. Wenn wir also bei Athenaus in beziehung auf unsern gegenstand eine sehr grosse bestimmtheit erblicken, so ist es mehr die der klatschsucht eigene bestimmtheit, die sich freut irgend einen anlass zu finden, grosse männer zu verdächtigen und in die eigene kleinheit herabzuziehen. Es zeigt sich bei Athenäus durchweg die tendenz, Plate zu verdächtigen und seine verdienste herabzusetzen; und wie er XI. p. 507 b. c. dessen sittlichen charakter begeifert, so macht er sich auch eine besondere freude daraus den werth seiner schriften in zweifel zu ziehen. So übt er auch an dem symposion (so wie auch an dem des Xenophon) eine jämmerlich-geistlose und kleinliche kritik, indem er sie mit dem ideal der homerischen gastmähler prüfend vergleicht, cf. V. 180 a. 182 a. 187 c. f. 188 a. c. 192 a. 215 c - 216 c. d. Von den vielen charakteristischen bezeichnungen, die er Platos schriften beilegt, eitire ich nur noch: 217 a: όλως δὲ λῆρός ἐστι τῷ Πλάτωτι τὸ συμπόσιον und ibid. c: δει δε πολλά ὁ Πλάτων παρά τους γρόνοις άμαρτάνει, δηλόν έστι έκ πολλών. κατά γάρ τὸν εἰπόντα ποιητές ,, όττι κεν επ' ακαιρίμαν γλώτταν έλθη', τουτο μη διακρίνας γράget. - Aber eben deswegen, weil dieses streben vorherrscht, lässt er sich gar nicht weiter auf die frage ein, welcher von beiden zuerst sein gastmahl verfasst habe. Wenn nämlich jene oben angeführte stelle XI. 504 e. eher darauf führen möchte, Athenaus habe die priorität des Xenophonteischen symposion vorausgesetzt, so sind wieder andere stellen, die eher die entgegesgesetzte ansicht vermuthen liessen, so namentlich die später zu besprechende: V. 216 f.

Auf die frage der priorität gieng erst Cornarius ein (de conviviorum Graecorum ritibus, moribus ac sermonibus — de Platonis et Xenophontis dissensione. Basileae 1546). Indem er die ihm auffälligen berührungspunkte der beiden schriften auf

zählte, äuszerte er zugleich die ansicht, Xenophon habe auf das schon vorhanden gewesene Platonische gastmahl rücksicht gememmen und es bekämpft. Ebenso behaupteten Weiske und Schneider in ihren untersuchungen über das Xenophontische gastmahl die ursprünglichkeit des Platonischen.

Boeckh hingegen in s. schrift de simultate, quam Plato cum Xenophonte exercuisse fertur, Berlin 1811, in welcher er jene kleinlichen verdächtigungen des Athenäus kräftig zurückweist, äussert sich mehr gelegentlich, es komme ihm wahrscheinlicher vor: Plato habe das Xenophontische symposion vor sich gehabt. Dagegen erhob sich hinwiederum der grosse kenner Platos C. F. Hermann im Marburger winterprogramme 1834 auf 1835, indem er entschieden umgekehrt die behauptung aufstellte und zu beweisen suchte: Xenophon habe seine schrift erst nach der Platomischen verfasst, mit bestimmter rückbeziehung auf dasselbe und zwar an mehreren stellen polemischer art: im ganzen also übereinstimmend mit Cornarius, Weiske und Schneider. fügte zu den schon von Athenäus her bekannten und von Cornarius geordneten berührungspunkten noch mehrere nicht unwichtige hinzu, durch die er seine ansicht bestätigt glaubte. Unterdessen trat gegen Boeckh und Hermann zugleich der oben genannte Henrichsen mit seinem satze auf: beide schriften seien ganz unabhängig von einander geschrieben. Dadurch veranlasst replizirte Hermann im sommerprogramm 1841, indem er seine ansicht festhielt und weiter ausführte.

Die frage ist also noch eine offene; zwei autoritäten in der gelehrtenwelt stehen sich mit ihren behauptungen schnurgerade gegenüber; und neuerlich hat sich eine ansicht geltend machen wollen, die beiden unrecht gibt. Wer selbst sich noch nicht genauer mit dem gegenstande befasst, der hält die frage für unentschieden. Stallbaum pag. 47. Prolegomena ad Platonis Symposium sagt: Sed de hac re magnopere vereor ne nihil certi suspicari nedum pronuntiare liceat. Es ist daher wohl der mübe werth, einen versuch zu machen, ob nicht die frage aus der unklarheit, in der sie schwebt, zu der klarbeit eines endlichen abschlusses gebracht werden könne. Um zu diesem ziele zu gelangen, suchte ich durch genaues durchlesen des Xenophontischen gastmahls und durch theils durch nachschlagen, theils durch erinnerung vermittelte vergleichung mit dem Platonischen wo möglich alle ähnlichkeiten oder auch pikante unähnlichkeiten herauszusinden und zusammenzustellen; dann aber diese berührungspunkte daraufanzusehen, ob nicht aus ihrer beschaffenheit die priorität der einen oder der andern schrift mit nothwendigkeit sich erweisen lasse?

Ich gieng aber dabei zugleich von der ansicht aus: ist einmal die annahme richtig, dass der spätere verfasser das werk des frühern gelesen, und darauf bezug genommen, so ist es wohl müglich, ja beinahe nothwendig, dass neben den bewussten bezug-

٠

J

6

4

ı

ď

nahmen, ähnlichkeiten und gegensätzen auch noch dem verfasser der spätern schrift mehr oder minder unbewusste durch blosse ideenassociation oder erinnerung vermittelte analogieen in sitution, gedanken und ausdruck vorkommen. Wenn nun in gewissem sinne mit recht gegen ein solches verfahren eingewendet werden könnte, es sei gefährlich und dem spiele der blossen willkühr allzuviel überlassen, in dieses geheimnissvolle und durkle gebiet der blossen ideenassociation hinabzusteigen, und wem man mehrere der unten vorzubringenden analogieen als gesucht, als bloss allgemein menschliche oder wenigstens allgemein hellenische, oder als solche, die sich von selbst verstehen, da sie die selbe sache betreffen, erklären wollte (etwa nach dem satze Herrichsens pag. 13: perinde ac si de eadem re non possint des dicere idem), so ist zuzugeben, dass für sich allein mehrere der selben die sache nicht entscheiden könnten, wohl aber glaube ich, dass sie zu einer mehrheit vereinigt, ein bedeutendes gewicht in die wagschale zu legen im stande sind.

Der gang der untersuchung war also streng analytisch. Durch dieselbe kam ich zu der bestimmten überzeugung, dass sus genauer prüfung nicht nur mit wahrscheinlichkeit, sondern mit klerer gewissheit erhellt: Plato hat auf das ihm vorliegende Xenophontische gastmahl rücksicht genommen und es vielfach (auch zu polemischem gegensatz) benutzt.

Die gründe können zu besserer übersicht in mehr allgemeine und mehr besondere getheilt werden.

## Allgemeine gründe.

#### 1. Chronologische verhältnisse.

Die beiden ereignisse, welche als die veranlassungen der gastmähler hingestellt werden, sind, wie schon oben angeführt wurde: bei Plato der sieg des Agathon und bei Xenophon der des Autolykus. Dieser fällt auf das jahr 421, ol. 89, 4, jener auf das spätere 417, ol. 90, 4. Ist also unsere ansicht richtig, dass das Xenophontische gastmahl zuerst geschrieben wurde, 50 ergibt sich das natürliche verhältniss, dass der frühere autor ein früheres ereigniss, der spätere ein späteres dargestellt habe. Dass übrigens auf diesen umstand kein hedeutendes gewicht zu legen ist, versteht sich von selbst.

Wohl aber ist von bedeutung für die vorliegende frage das verschiedene alter unserer beiden autoren. Nach Krügers gründlichen untersuchungen (Quaestiones criticae de Xenophontis vits scripsit C. W. Krüger. Halis 1822) ist sein geburtsjahr auf 444 v. Chr. ol. 84, 1. (jedenfalls nicht später) anzusetzen. Plate hingegen wurde 429, ol. 87, 3. geboren, so dass Xenophon wenigstens 15 jahre älter war. Dazu kommt nun aber, dass uns das Platonische symposium glücklicher weise einen bestimmtes

termin gibt, vor welchem es nicht verfasst sein kann. Es ist diess jener viel besprochene anachronismus Plat. Symp. 193 A; iene vergleichung, die Aristophanes in seiner rede braucht, um den gegensatz der früheren doppelgestalt der menschen zu ihrer jetzigen anschaulich zu machen: νυτί διά την άδικίαν διωκίσθημεν καθάπες Αρχάδες ύπο Λακεδαιμονίων; anerkanntermassen zwingt uns diese stelle anzunehmen, das Platonische symposion könne nicht vor ol. 98, 4 = 385 v. Chr. geschrieben sein. müsste also jedenfalls von diesem jahre an noch einige zeit verstrichen sein bis zu der abfassung des Xenophontischen, wenn Hermanns ansicht die richtige wäre. Es ist nun sehr unwahrscheinlich, dass er in so hohem alter (zwischen 60 und 70 jahren) sich noch so ernstlich und eifrig mit Sokrates beschäftigte, dass er sogar zur verherrlichung des philosophen sich sochmals an die abfassung einer eigenen schrift gemacht hätte; viel eher ist anzunehmen, er habe sich nach einer solchen reihe von jahren und erfahrungen auch in seinen schriftlichen erzeugnissen einem mehr praktischen streben, zu dem ihn die natur eher berief, als zur speculation, zugewandt. Denn allerdings versiegte seine schriftstellerische thätigkeit auch in diesem alter noch nicht, da er bis ins neunzigste jahr (ol. 106, 2 oder 355 v. Chr.) lebend einer guten gesundheit genoss; und ein hedeutender theil seiner werke ist wohl auf die verbannung in Skillus (ol. 96, 3 -102, 4 oder 394 - ungef. 369) zu rechnen. Allein gerade die schriften Xenophons, die den Sokrates schildern und verherrlichen und insofern im innigsten zusammenhange stehen mit unserer vorliegenden, nämlich die memorabilien und der ökonomikus, werden gewöhnlich übereinstimmend in den aufeuthalt Xenophons in Asien hinsichtlich ihrer abfassung angesetzt, und müssen als nachwirkungen des erschütternden schlages, der den verfasser durch den tod seines geliebten meisters betraf, betrachtet werden. Unter demselben eindruck muss auch unser symposion verfasst sein, da es sich an beide genannte schriften durch folgenden leichten übergang anschliesst: άλλ' έμοι δοχεί των χαλών κάγαθων άνδρων έργα ου μόνον τα μετά σπουδής πραττόμενα άξιομνημόνευτα είναι, άλλά και τά έν ταις παιδιαίς. Wie unnatürlich wäre es nun anzunehmen, dass dieser leichte übergang die brücke zwischen zwei schriften desselben verfassers bilde, von denen die eine zehn bis zwanzig jahre später geschrieben ware! Und ebenso unnatürlich hinwiederum auf der andern seite. dass, nachdem Xenophon in seinen frühern jahren τὰ μετὰ σπουδης πραττόμενα des Sokrates geschildert, er als 60-70jähriger greis sich plötzlich habe einfallen lassen, nun seine aufmerksamkeit und seine kraft auf die darstellung auch der za er zais παιδιαίς πραττόμενα zu richten, in einem alter gerade, wo man sich eher von dem scherzhaften, munter geselligen leben zurückzuziehen pflegt!

.

Für die zeit der abfassung haben wir im Xenophontischen symposion selbst keine andeutung wie im Platonischen. Die zeitverhältnisse, so weit solche hervorschimmern, scheinen eben die jenigen zu sein, welche dem gastmahle selbst und nicht seiner abfassung zum grunde liegen; insofern als nirgends der Peleponnesische krieg als jetzt vorhandener hervortritt, also wohl friede, der friede des Nikias herrschen muss. Hätte er aber gerade damals gewüthet, so müssten auch jene ermahnungen, die Sokrates an Kallias richtet, nach ruhm und ehre im Hellenischen gemeinwesen zu trachten, spezieller gehalten sein, und es könten nicht gleichsam die Hellenen als eine einheit dargestellt werden. Klar spricht übrigens 8, 39: πρόξενοι δε καί κατάγονα άεὶ παρά σοὶ οἱ κράτιστοι αὐτῶν (sc. Λακεδαιμονίων). Ob 4, 31 der ausspruch des Charmides: νῦν δ' ἐπειδή τῶν ὑπερορίων στέ ρομαι, καὶ τὰ ἔγγαια οὐ καρποῦμαι, wie Hermann will (progr. v. 1834 p. vii, v. 1841 p. iv), nur vom Dekeleischen kriege z begreifen sei (cf. Mem. II, 8, 1, wo dieselbe frage aufgeworfen werden kann), nicht aber, wie Krüger (Prolegomena zu der ausgabe von Herbst p. xiii) glaubt, von der ersten zeit des Peleponnesischen krieges, kann nach der unbestimmtheit dieses ausdruckes nicht entschieden werden, wohl aber erscheint Hermanns ansicht deswegen unwahrscheinlich, weil ja der Dekeleische krieg eine zeit war, in die weder die abhaltung des gastmahls selbst. noch die abfassung fallen konnte, von deren eindrücken Xenophon also, da er das symposion schrieb, nicht beherrscht war. Die sache hat übrigens wenig bedeutung.

2. Das beiderseitige verhältniss zur historischen wahrheit.

Was das verhältniss der beiden schriftsteller Xenophon und Plato zu dem historischen Sokrates überhaupt betrifft, so herrschten darüber die verschiedensten ansichten. In neuerer zeit aber kommt man allgemein darauf zurück, dass nur Xenophon als authentische quelle für die darstellung Sokratischer philosophie gelten könne, Platos Sokrates hingegen vielmehr der an die historische erscheinung des Sokrates angeknüpfte ideale philosoph, d. h. träger Platonischer philosopheme sei. Hermann: geschichte und system der platonischen philosophie, pag. 249 u. ff. Dasselbe urtheil ist daher auch auf die beiden symposien auszudehnen. Und heut zu tage wird niemand mehr darun zweifeln, dass kein gastmahl in wirklichkeit so stattfindes konnte, wie Plato es uns vorführt, dass des Platonischen Sekrates rede über den Eros, die speculative identifizirung desselben mit dem philosophischen triebe, dem streben nach der ewigen idee, nicht sokratisch, sondern platonisch ist. Wenn wir uns daher fragen: was hat der historische Sokrates über des Eros gelehrt! müssen wir uns die antwort aus dem Xenophontischen gastmahl und nicht aus dem Platonischen holen. Schon von diesem gesichtspunkte aus muss es auffallen, dass Hermann

(p. viii. im progr. v. 1834) das Xen. symposion sogar mit der cyropädie vergleicht, indem er behauptet, es stehe zu den memorabilien ganz im gleichen verhältniss wie die cyropädie zur anabasis. Ist ja doch die cyropädie anerkanntermassen ein roman, zu dem der geschichtliche Cyrus I. mehr den rahmen bildet, dessen charakterschilderung mit vielen zügen solcher charaktere vermischt ist, die Xenophon selbst bei lebzeiten kannte und bewunderte, und wobei vielfach spätere verhältnisse hereingezogen werden; auf der andern seite aber soll gerade nach Hermann das Xenophontische gastmahl absichtlichen gegensatz gegen das Platonische bilden, dadurch, dass es den historischen Sokrates darstellen will. Doch vielleicht geht hier der ausdruck bei Hermann über die zu grunde liegende ansicht selbst hinaus. - Die bauptquelle für die sokratische philosophie sind nun die memora bilien Xenophons. Eine vergleichung des symposions mit diesen wird uns über die frage aufschluss geben, ob Xenophon in dem letztern uns ebenfalls wie in jenen Sokrates historisch getreu darstellen wollte.

∹

=

7

Die meisten des im Xen. symp. als redend auftretenden personen, die daselbst 1, 3. als α άμφὶ Σωκράτην bezeichneten Kritobukus, Hermogenes, Antisthenes und Charmides treten uns auch in den memorabilien und im oekonomikus vielfach als die schüler und begleiter des Sokrates entgegen. Kritobukus wird ebenfalls als liebhaber des Kleinias geschildert, Mem. I, 3, 8 — 15. vgl. Xen. Symp. 4, 12 — 16 und ff. Sokrates belehrt ihn daselbst, wie gefährlich eine solche liebe sei; auf diese belehrungen wird bezug genommen Xen. Symp. 4, 23. 24; namentlich wird die gefährlichkeit des kusses hervorgehoben Mem. I, 3, 12. 13; ebenso II, 6, 32. vgl. Symp. 4, 25. 26.

Ueberhaupt ist Sokrates auch im symposion derselbe strenge sittenlehrer, der vor allem sich selbst in allen beziehungen der mässigkeit besleisst, damit leib und seele erstarke und gesund bleibe; ebenso dringend aber auch sie allen andern anempsiehlt.

Ueber die mässigkeit bei den gastmählern vergleiche Mem. 1, 3, 5 — 7. ποτὸν δὲ πᾶν ήδὺ ἦν αὐτῷ, διὰ τὸ μὴ πίτειν, εἰ μὴ διψώη. Εἰ δέ ποτε κληθεὶς ἐθελήσειεν ἐπὶ δεῖπνον ἐλθεῖν, ὅ τοῖς πλείστοις ἐψγωδέστατόν ἐστιν ὥστε φυλάξασθαι τὸ ὑπὲρ τὸν καιρὸν ἐμπίπλασθαι, τοῦτο ῥαδίως πάτυ ἐφυλάττετο.

Ganz so bewährt sich Sokrates auch Xen. Symp. 2, 24—26, indem er den vorschlag macht in kleinen bechern zu trinken, die schädlichkeit des im übermass genossenen weines auch aus gesundheitsrücksichten hervorhebend.

Dieselbe besorgtheit um das leibliche wohl tritt auch Xen. Symp. 2, 17 — 20 hervor, indem er bekennt, dass er dasselbe durch gymnastische übungen zu befördern suche. Auch dieser zug lässt sich in den memorabilien nachweisen. III, 12, 4: καὶ μὴν πάντα γε τάταιτία συμβαίνει τοῖς εὖ τὰ σώματα ἔχουσιν ἢ

τοῖς κακῶς. καὶ γὰρ ύγιαἰσουσιν οἱ τὰ σώματα εὖ ἔχοντες, καὶ ἰσχύουσιν, vgl. noch Mem. IV, 7, 9: προέτρεπε δὲ σφόδρα καὶ ὑγιείας ἐπιμελεῖσθαι τοὺς συνόντας, παρά τε τῶν εἰδότων μανθάσοντας, ὅσα ἐσδέχοιτο καὶ ἐαυτῷ ἕκαστον προσέχοντα διὰ παντὸς τοῦ βίου, τὶ βρῶμα ἢ τὶ πόμα ἢ ποῖος πόνος συμφέροι αὐτῷ καὶ πῶς τούτοις χρώμενος ὑγιεινότατ ἂν διάγει.

So preist Sokrates Mem. I, 5, 1 - 5. die herrlichkeit der έγχράτεια, die er selbst ibid. δ. 6. in seinem leben bewährt; dem gemäss empfiehlt er im symposion cp. 8. eindringlich die geistige liebe gegenüber der sinnlichen lust, wogegen er Mem. IV, 5, 3. 4. die unfreiheit der axpareis auseinander setzt. Die vorzüge aber der geistigen freundschaft hebt er in längeren gesprächen hervor, Mem. II, 4 - 6. Vgl. namentlich II, 4, 6.7, wo es heisst: Ο γὰρ ἀγαθὸς φίλος έαυτὸν τάττει πρὸς πᾶν τὸ έλλεϊπον τῷ φίλφ καὶ τῆς τῶν ἰδίων κατασκευῆς, καὶ τῶν κοινών πράξεων καὶ ἄν τέ τινα εὐ ποιῆσαι δέη, συνεπισχύει, ἄν τέ τις φέβος ταράττη, συμβοηθεί, τὰ μέν συναναλίσκων, τὰ δὲ συμπράττων, καὶ τὰ μὲν συμπείθων, τὰ δὲ βιαζόμενος, καὶ εὐ μὲν πράττοντας πλείστα εύφραίνων, σφαλλημένους δε πλείστα έπανορθών. "Α δί αί τε γείρες έχαστο ύπηρετούσι, καὶ οἱ όσθαλμοὶ προορώσι, καὶ τὰ ώτα προακοίουσι, καὶ οί-πόδες διανύτουσι, τούτων φίλος εὐεργετών ούδενος λείπεται mit Xen. Symp. 8, 18: οίς γε μήν κοινόν το σιλείσθαι, πως ούκ ανάγκη τούτους ήδέως μέν προςοράν άλλήλους, εὐνοϊκῶς διαλέγεσθαι; πιστεύειν δὲ καὶ πιστεύεσθαι; και προνοείν μεν άλλήλων, συνήδεσθαι δ'έπι ταις καλαίς πράξεσι, συνάχθεσθαι δε, ην τι σφάλμα προςπίπτη; τότε δ'εύφραιτομείους διατελείν, όταν ύγιαίνοντες συνώσιν, ην δε κάμη όποτεροςούν, πολέ συνεγεστέραν την συνουσίαν έγειν; καὶ ἀπόντων έτι μαλλον ή παρόντων έπιμελείσθαι. Insofern Sokrates oft, mehr zum scherze, diese giλία auch έρως nannte, bezeichnet er sich selbst als einen vom Eros beherrschten, Mem. IV, 1, 2: πολλάκις γάρ έφη μέτ αν τινος έραν, vgl. Xen. Symp. 8, 2: έγω γάρ οὐκ έγω γρότον είπειν, εν φ ούκ έρων τινός διατελώ. Ebenso noch Mem. 11, 6, 28: ἴσως δ'άν τί σοι κάγω συλλαβείν είς την των καλών τε κάγαθων θήραν έχοιμι, διά το έρωτικός είναι. δεινώς γάρ, ών αν έπιθυ μήσω άνθρώπων, όλος ωρμημαι έπὶ τὸ φιλών τε αὐτοὺς άντιφι λείσθαι ύπ' αὐτῶν, καὶ ποθῶν ἀντιπαθείσθαι, καὶ ἐπιθυμών ξυνείναι καὶ άντεπιθυμείσθαι της ξυνουσίας. Da aber dieses verhältniss rein geistig ist, so wird auf die äussere, körperliche schönheit kein werth gelegt. Zu jenen oben angeführten werter Mem. IV, 1, 2. wird ausdrücklich erläuternd hinzugefügt: gast ρός οὐ τῶν τὰ σώματα πρός ὥραν, ἀλλὰ τῶν τὰς ψυχὰς πρὸς αρετήν ευ πεφυχότων έφιέμενος; ebenso II, 6, 31: Άλλ, ο Κριτόβουλε, οὐκ ἔνεστιν ἐντῆ ἐμῆ ἐπιστήμη τὸ τὰς χεῖρας προςφέροντα ποιείν ύπομένειν τούς καλούς. Vgl. Xen. Symp. 5. Die ironie, mit der Sokrates, der sich selbst hässlich wusste, mit dem sich seiner schönheit so sehr rühmenden Kritobulus sogar einen wett

streit rücksichtlich derselben eingeht und cap. 8, die unterscheidung des gemeinen eros, der als der έρως των σωμάτων bezeichnet wird, und des himmlischen, des έρως ψυγών και καλών ἔργων. Diese φιλία als der geistige eros beruht nach dem Xen. Sokrates nicht auf dem principe individueller seelenverwandtschaft. sondern die ωσέλεια wird als ihr zweck hingestellt. Daher es rathsam ist, sich nicht auf eine geringe zahl solcher freunde zu beschränken, sondern so viele als möglich derselben zu gewinnen, namentlich aber zum wohle des staates die daraus erwachsenden vortheile zu benutzen. Mem. II, 6, 25: εί δέ τις ἐν πόλει τιμᾶσθαι βουλόμενος, ὅπως αὐτός τε μὴ ἀδικῆται, καὶ τοὶς σίλοις πά δίκαια βοηθείν δύνηται, καὶ ἄρξας άγαθόν τι ποιείν την πατρίδα πειράται, δια τί ο τοιούτος άλλφ τοιούτη ούκ αν δύναιτο συναρμόσαι; und im gastmahle rühmt er sich des vorzuges der μαστροπεία (natürlich im geistigen sinne) 3, 10, und erläutert diess 4, 64. 80: ό γαρ οδόςτε ων γιγιώσκειν τε τους ωφελίμους αυτοίς, καὶ τούτους δυνάμενος ποιείν έπιθυμείν άλλήλων, ούτος αν μοι δοκεί και πύλεις δύτασθαι φίλας ποιείν, και γάμους έπιτηδείους συνάγειν, καὶ πολλοῦ ἂν ἄξιος είναι καὶ πόλεσι καὶ σίλοις καὶ συμμάχοις κεκτήσθαι. In diesem sinne fordert er auch c. 8. den Kallias auf, seine liebe zum Autolykus dazu anzuwenden, dem staate nützlich zu sein, was Kallias mit den worten anerkennt, 8, 42: οὐχοῦν σύ με, ὧ Σώχρατες, μαστροπεύσεις πρὸς την πόλιν, υπως πράττω τὰ πολιτικά, καὶ ἀεὶ ἀρεστὸς ὧ τῆ πόλει; Auch im übrigen mehr philosophischen lehrgehalt lässt sich dieselhe übereinstimmung des symposion mit den memorabilien nachweisen. Schon die dialektische methode des Sokrates, die Mem. IV, 6, 13. mit den worten erklärt (und zugleich an einem beispiele deutlich gemacht) wird: εί δέ τις αὐτῷ περί του ἀντιλέγοι, μηδεν έχων σαφες λέγειν, αλλ' ανευ αποδείξεως ήτοι σοφώτερον φάσκων εἰναι — , ἐπὶ τὴν ὑπόθεσιν ἐπανῆγεν ἃν πάντα τὸν λόγον," wird genau angewandt Xen Symp. 4,56 - 60; um den begriff der μαστροπεία zu entwickeln, ebenso den begriff des καλόν. Cap. 5, 3 - 7.

Um gerade an das letztere anzuknüpfen, wird an dieser stelle das schöne mit dem guten und zweckmässigen identifizirt. Xen. Symp. 5, 4: καὶ πῶς, ἔφη (ὁ Σωκράτης) οἶόν τε ταῦτα μηδὲν ὅμοια ὅντα ἀλλήλοις, πάντα καλὰ εἶται; Ἡν τὴ Δί', ἔφη πρὸς τὰ ἔργα, ὡν ἔιεκα ἔκαστα κτώμεθα, εὖ εἰργασμένα ἢ, ἢ εὐ πεφυκότα, πρὸς ἃ ἂν δεώμεθα, καὶ ταῦτ', ἔφη ὁ Κριτόβουλος, καλά. Ganz dieselbe definition: Mem. III, 8, 4 — 10; 8, 4. Dieselbe frage: πῶς οὖν τὸ τῷ καλῷ ἀνόμοιον καλὸν ᾶν εῖη; und §. 5. Die begriffsbestimmung: πρὸς ταὐτὰ δὲ καὶ τάλλα πάντα, οἶς ἄνθρωποι χρῶνται, καλά τα κάγαθὰ νομίζεται, πρὸς ἄπερ ἀν εὕχρηστα ἢ. Ebenso Mem. IV, 6, 9. Xen. Symp. 2, 12. sagt Sokrates: οὕτοι τούς γε θεωμένους τάδε ἀντιλέξειν ἔτι οἴομαι, ὡς οὐχὶ καὶ ἡ ἀτδρεία διδακτὸν, ὁπότε αὕτη, καίπερ γυνὴ

οὖσα, οὖτω τολμηςῶς εἰς τὰ ξίφη ἵεται. Dieselbe behaupting stellt er auf Mem. 9, 1 — 3. §. 2: νομίζω μέττοι πασαν φύσκ μαθήσει καὶ μελέτη πρὶς ἀνδρίαν αὕξεσθαι. Wus Mem. IV, 2, 10. über die rhapsoden gesagt ist: τοὺς γάρ τοι ὑαψφδοὺς οἶδα τὰ μὲν ἔπη ἀκριβοῦντας, αὐτοὺς δὲ πάνυ ἢλιθίους ὅντας kehrt mit denselben ausdrücken wieder zurück Xen. Symp. 3, 6: οἶσθά τι οἶν ἢλιθιώτερον ῥαψφδῶν; — — δῆλον γὰρ, ὅτι τὰς ὑπονοίας οὐκ ἐπίστανται.

Ueber das verhältniss endlich der götter zu den menschen geben Mem. I, 1, 2 — 4 dem Sokrates folgende ansicht: τοὺς θεοὺς διὰ τῶν ὀργίθων (φημῶν τε καὶ συμβόλων καὶ θυσιῶν) τοῖς ἀνθρώποις σημαίνειν. Ebenso sagt Hermogenes Xen. Symp. 4, 48: διὰ δὲ τὸ προειδέναι καὶ ὅ τι ἐξ ἐκάστου ἀποβήσεται, σημαίνους μοι, πέμποντες ἀγγέλους φήμας καὶ ἐνύπνια καὶ οἰωνοὺς, ἄτε δεῖ, καὶ α οὐ χρὴ ποιεῖν. Οἰς ἐγὼ ὅταν μὲν πείθωμαι, οὐδέποτε μοι μεταμέλει. (zu dem letztern vgl. Mem. I, 1, 4. am schlusse). Dieser behauptung gibt Sokrates im symposion die bestätigung durch die worte 4, 49: ἀλλὰ τούτων μὲν οὐδὲν ἄπιστον.

Wenn auch zugegeben werden muss, dass es Xenophon an tiefe gebrach, um seinen meister ganz erfassen zu können, dass er selbst namentlich in philosophischen fragen zuweilen auf einem etwas beschränkten, man möchte beinahe sagen, philisterhaften standpunkte stand, so dass diess nothwendig auch das bild, das er von Sokrates entwarf, etwas trüben musste, so ist doch das gewiss, dass er ihn in den memorabil. historisch treu schildern wollte, und ebenso kann nach den angeführten analogieen, die sich leicht vermehren liessen, nicht gezweifelt werden: er wollte ihn mit derselben genauigkeit als dieselbe persönlichkeit schildern, als den er ihn in den memorabilien vorgeführt batte.

Dass er sich mit dem platonischen Sokrates, namentlich in beziehung auf den lehrgehalt anders verhalte, wurde oben schos gesagt. Dennoch aber gibt es ein element im platonischen symposion, auf das dieses urtheil nicht ausgedehnt werden darf, vornämlich die rede des Alkibiades. Dieselbe hätte keinen sinn in der stellung des ganzen und wäre vollständig überflüssig, wens in ihr nur eine ideale persönlichkeit (die aber in der wirklich keit nicht vorhanden gewesen wäre) ganz abgesehen vom hister. Sokrates geschildert werden wollte (so ungefähr Stallbaum). kündigt sich Pl. S. 214 E. mit den worten an: τάληθη έρδ; ferner 215 A. έσται δ' ή είκων τοῦ άληθοῦς ετεκα, οὶ τοῦ γελοίου. und mehrmals ergeht von Alkibiades an Sokrates die auffer derung: 214 E: ἐάν τι μὴ άληθες λέγω, μεταξὸ ἐπιλαβοῦ, αν βούλς, καὶ είπε ὅτι τοῦτο ψεύδομαι 216 Α: καὶ ταῦτα, Σώκρατες, οὐκ έρεις ώς οὐχ ἀληθη. Ebenso noch 217 B, 219 C, 220 E. In dieser rede nun schildert Alkibiades den Sokrates als vollendetes erotiker, und ich schliesse mich ganz an den trefflichen ausdruck Hermanns (gesch. und system d. Pl. philosophie pag. 529) an:

Plato zeige dadurch, "dass er in dem leben seines meisters noch ganz andere philosophische keime als in seiner lehre gefunden 7 habe." Wirklich Anden sich da viele einzelne züge, die mit dem bilde, das uns von dem leben des Sokrates in den memorabilien entworfen ist, vollständig übereinstimmen, wenn auch ungleich geistvoller ausgeführt als dort.

.

Als beispiel hebe ich heraus: Plat. Symp. 220 A: ὁπότε άταγκασθείημεν αποληφθέντες που, οία δή έπι στρατείας, άσιτείν, οὐδὲν ἦσαν οἱ ἄλλοι πρὸς τὸ καρτερεῖν (nur das folgende stimmt nicht ganz); ferner 220 B: von s. ertragen der kälte, während andere in dichte kleidung sich hüllten: πρὸς δὲ αὖ τὰς τοῦ γειμώνος καρτερήσεις θαυμάσια είργάζετο τά τε άλλα, καί ποτε όντος πάγου οΐου δεινοτάτου, και πάντων η ούκ έξιόντων ένδοθεν, η εί 🚅 τις έξίοι, ημφιεσμένων τε θαυμαστά δη όσα και ύποδεδεμένων καί - ενειλιγμένων τούς πόδας είς πίλους καὶ άρνακίδας, ούτος δ'έν , τούτοις έξήει έχων ίματιον μέν τοιούτον ολόνπες καλ πρότερον a είωθει φορείν, ανυπόδητος δια του κρυστάλλου ράον επορεύετο 🚅 η οι άλλοι υποδεδεμένοι, vgl. dazu Mem. I, 6, 2. sagt Antiphon: 🗝 🕰 Σώχρατες, έγω μεν φμην τους φιλοσοφούντας ευδαιμονεστέρους w γρηναι γίγνεσθαι· σὸ δέ μοι δοκείς τάναντία της σοφίας άπολελαυ-# πέναι. ζης γουν ουτως, ώς οὐδ αν είς δουλος ὑπὸ δεσπότη διαιι τώμενος μείνειε, σιτία τε σιτή καὶ ποτά πίνεις τὰ φαυλότατα, καὶ ιμάτιον ήμφίεσαι οὐ μόνον φαῦλον, ἀλλὰ τὸ αὐτὸ θέρους τε καὶ χειμῶνος, ἀνυπόδητός τε καὶ ἀχίτων διατελείς. (cf. zu dem letztern ἀνυπόδητος nach Pl. Symp. 174 A: τας βλαύτας υποδεδεμένον, α έχεινος όλιγ άχις έποίει). Die anwendung auf den kriegerstand, von welchem eigentlich bei Plato an jener stelle die rede ist, findet sich Mem. ibid. 6. 9. der gleiche gedanke auch noch Mem. 11, 1, 6.

Mit recht wurde von Schwegler (composition der Platonischen symposion. Tübingen 1843.) p. 8. und 9. der zusammenhang zwischen der rede des Sokrates und der des Alkibiades auch dadurch noch näher bestimmt und enger gefasst, dass er in den prädikaden, die dem personifizirten Eros in jener ersten rede beigelegt werden, Plat. Symp. 203 C - 204 C, gerade die des Sokrates selbst findet, wie sie Alkibiades schildert. 203 D heisst der Eros θη ρευτής δεινός. So Mem. 11, 6, 28: καὶ τοιουτος γιγνόμενος, θηραν επιχείρει τους καλούς τε κάγαθούς. Ebenso

III, 11, 7. 9, diese θήρα φίλων. u. s. w.

Die bis jetzt entwickelten resultate stimmen mit der ansicht Hermanns zusammen; Plato schildert nicht den histor. Sokrates (mit obiger ausnahme) und will es auch nicht; Xenophon hingegen will dies thun.

Da aber Hermann das Xenophontische gastmahl nach dem Platonischen setzt, muss er doch in zweisel ziehen, dass der erstere ein wirklich so stattgefunden habendes symposion beschreibe. Er sagt (programm v. 1834. p. VII): atque omnino omnino dubitamus, num rem vere gestam ipsiusque Socratis disputationes eadem qua in Memorabilibus fide in Convivio quoque Xenophon tradiderit. Hermann läugnet also, dass das Xenephontische gastmahl überhaupt stattgefunden, oder was im grunde für die kritik vollständig auf das gleiche hinauskommt, dass Xenophon augen - und ohrenzeuge eines solchen gewesen. Se wäre nach ihm das Xen. symposion ebenfalls als freie dichtung zu betrachten wie das Platonische; nur mit dem unterschiede, dass Xenophon sich an die ihm sonst bekannten charakterzüge des Sokrates hielt und sie übertrug auf die individuellen verhältnisse eines gastmahls. (Progr. v. 1841. p. VIII.): suspicamur Xenophontis consilio convenientius fuisse, ut Platonis figmenta aliis figmentis impugnaret, ita tantum comparatis, ut

veram magistri speciem multo fidelius redderent.

Da wir aber so häufig den standpunkt einer schrift bein beginne derselben entweder weiter ausgeführt oder nur mit kurzen worten angedeutet sehen, - so sehen wir einmal nach, eb nicht auch bei Xenophon eine solche erläuterung oder auch nur andeutung in der einleitung gegeben sei. Da treten uns dem die worte entgegen I, 1, οίς δε παραγενόμενος ταῦτα (nămlich, dass auch das, was die braven männer im scherze thus, würdig sei erwähnt zu werden) γιγνώσκω, δηλασαι βούλομαι Offenbar will uns der verfasser sagen, dass er nur ein selbst erlebtes ereigniss beschreiben will, wodurch er vorzüglich zu den in den memorabil. mehrmals angeführten, wenn auch nicht aus führlich begründeten satz veranlasst wurde: Mem. IV, 1, 1: xai γαρ παίζων ουδεν ήττον η σπουδάζων ελυσιτέλει τοις συνδιατεί βουσι (sc. Σωχράτης). Dass das οίς παραγενόμενος nicht etwo blos auf "solche reden ungefähr, wie sie hier beschrieben wer den," gehen könne, beweist klar das folgende rao, welches das ereigniss einführt, bei welchem Xenophon anwesend gewesen sei. Ueber diese worte ist nicht hinwegzukommen; dennoch sucht Hermann ihr gewicht zu entkräften. Die gründe abe, die er beibringt (programm v. 1841, pag. V.) sind meistes äussere; nicht die möglichkeit an sich wird bestritten, dass ein solches gastmahl stattgefunden habe; denn aus innern gründe die unwahrscheinlichkeit des hier erzählten zu beweisen, ist eber so unmöglich 1), als bei Platos symposium die wahrscheinlichkeit des dort berichteten: neque ipse Xenophon adeo sibi constitit, # quum initio se narraturum ostendisset, quae coram audierit, is sequentibus quoque omnia ad suam praesentiam referret, sel statim Cap. II. initio tanquam rem aliunde compertam narrass αὐτοῖς, inquit, ἔρχεται ἐπὶ κῶμον Συρακόσιος ἄτθρωπος, ubi s

<sup>1)</sup> Krüger Prolegom. zu d. ausgabe v. Herbst, Halle 1830; quem-admodum in his quae modo tractavimus, Xenophontem nunquam 200 temporum ordinem servasse videas, ita etiam in iis quae ad singulos homines quos produxit, pertinent nihil eum peccasso reperies.

re vera adfuisset Xenophon, profecto ἡμῖν dicendum erat; utque concedamus et convivium quale describitur, illo tempore institutum esse et Socratem et qui nominantur convivio interfuisse, Xenophontem tamen ex horum numero vel hac de causa eximemus, quod nulla eius in ipsis sermonibus partes apparent; quamvis hi neutiquam philosophum exigant, sed per omnes promiscue in orbem eant, neque obmutescere consentaneum fuerit inter convivas eum qui aliquot annis ante iam apud Delium fortiter pugnasset.

Hermann stösst sich wahrscheinlich schon daran, dass Xenophon sich selbst nicht unter den anwesenden aufzählt, da. wo er die namen derselben anführt. Allein wer immer diese a schwierigkeit aufwerfen möchte, dem muss geantwortet werden: Xenophon hat nicht alle beim gastmal anwesenden mit ihren namen angeführt; die minder wichtigen personen verschwieg er. Er selbst kann sich füglich unter die οἱ άμφὶ Σωκράτην I. 3. rechnen, und wir werden unter diesen nicht bloss die vorhergepannten: Sokrates, Kritobulus, Hermogenes, Antisthenes und , Charmides zu verstehen haben, so wenig als vorher mit den οί ἀμφὶ Αἰτόλυχον bloss er, sein vater und Nikeratus gemeint sein können. Denn 3, 12 wird ein zig als redend eingeführt. Wir brauchen hier nicht mit Wieland gerade Xenophon zu erblicken, wohl aber nothwendig überhaupt einen von denjenigen anwesenden, die nicht mit namen angeführt sind. Denn wir müssen jedenfalls mehrere solche annehmen, da unmittelbar darauf 3, 13. wieder ein zu folgt, der nicht identisch mit den vorher redenden zig sein kann, da er ja in diesem falle mit ovzog bezeichnet werden müsste. Würden wir hingegen die zahl der gäste auf die mit namen angeführten beschränken, so bekämen wir höchstens die zahl acht. Wie liessen sich aber 6, 1. diese 8 personen in 3 theile theilen: of uer — of de — of de? Davon sind noch auszunehmen Kritobulus, Hermogenes und Sokrates, so dass am ende nur 5 - 6 überblieben, die sich in diese 3 theile schieden. Ferner am schluss: 9, 7: οἱ μὲν ἄγαμοι γαμείν επώμνυσαν, οί δε γεγαμηχότες, άναβάντες επί τους ιππους, ἀπήλαυνον πρός τὰς ἑαυτῶν γυναῖχας, die jüngst verheiratheten sind nach 2, 2: Nikeratus und Kritobulus; dass die andern, die überhaupt frauen haben, nicht gemeint sein können, ist klar; sonst wären Lykon und Sokrates auch darunter verstanden; diese zwei aber können wohl nicht allein unter dem ausdruck οί μέν zusammengefasst sein. Ebenso können die οἱ ἄγαμοι nur junge männer bezeichnen; und wie viele blieben da noch übrig? Dasselbe ist zu fragen bei των άλλων οι υπομείταντες. Es ist also klar: es müssen ausser den genannten auch noch andere personen anwesend gewesen sein. Fragt man aber, nach welchem grunde Xenophon die einen nannte, die andern überging, so ist die antwort hierauf sehr leicht: er nannte nur die, welche im gespräche hervorragten oder überhaupt für das gastmahl von bedeutung waren. Den Autolykus hätte er z. b. nicht angeführt, da er als ganz junger mann in der unterhaltung eine sehr wenig aktive rolle spielt, wenn nicht sein verhältniss zu Kallias seine nennung nothwendig gemacht hätte. Der bescheidenheit des Xenphon aber, die ihm auch sonst nachgerühmt werden muss, war es angemessen, sich selbst in seiner schrift nicht unter die in den gesprächen hervorragenden, sondern unter die geringere klasse derjenigen zu stellen, welche mehr die passiven zuhörer der übrigen bildeten, wenn wir auch nicht annehmen können, dass er selbst vollständig stumm geblieben sei. Thut das nicht ganz auf gleiche weise der im Plato als referent über das gast mahl bei Agathon aufgestellte Aristodemus? Auch er hält keine lobrede auf den Eros, mischt sich überhaupt nirgends in das gespräch; überall, wo er angeführt wird (Plat. Symp. 198 A, 218 B, 176 C) ist er entweder als referent, oder in der eigesschaft eines anwesenden bezeichnet. So war auch dem Xenephon das betragen und die unterhaltung der hervorragenden personen, unter die er sich nicht zählte, einzig das object seiner darstellung, so dass er sich selbst dabei vergisst; von dieses gesichtspunkte aus löst sich die von Hermann aufgestellte schwierigkeit leicht, dass Xen. 2, 1. nicht ήμίν, sondern αντοίς sagt, um so mehr, da er dasselbe auch in mehreren stellen der anabasis thut. So Anab. I, 8, 18: λέγουσι δέ τινες ώς καὶ ταίς άσπίσι πρός τὰ δόρατα ἐδούπησαν, φόβον ποιοῦντες τοῖς ἶπποις.

Es ist also kein grund vorhanden, an der eigenen an die spitze seiner schrift gestellten angabe Xenophous zu zweifels. Noch mehr, es lässt sich das entgegengesetzte nicht leicht der Hermanns ansicht statuirt ein sonderbares gemisch vet freier dichtung und historischer wahrheit: Xenophon habe nick erzählt, was Sokrates wirklich gesagt habe, sondern was er hätte sagen können. Ich bin weit entfernt davon, anzunehmen, Xenophon habe sich nicht hie und da die freiheit genommen, was Sokrates bei underer gelegenheit gesagt hatte, hier herbeizuziehen, und, so wenig wir bei den memorabilien voraussetzes können (die Hermann so stark von dem symposion unterscheidet), nach so vielen jahren sei dem verfasser alles noch so genau im gedächtnisse geblieben, dass er die reden des Sokrats wörtlich wiedergab, so wenig wird das auch bei dem gastmal der fall sein können. Wir müssen daher diese historische genauigkeit auf den hauptinhalt beschränken.

Bei einer freien composition würde man vor allem erwarten, dass die personen gewählt wären; allein dass sie das nicht sind geht schon aus dem früher über das verhältniss des Xen. symposions zu den memorabilien gesagten and auch daraus berver, dass bei den meisten derselben ihre individualität gegenüber der des Sokrates wenig hervortritt, so dass sie leicht mit andem

vertauscht werden könnten, ohne dass dem ganzen dadurch ein eintrag geschähe. Ebenso gibt es auch noch viele einzelne züge und umstände, die bei einer freien dichtung nicht zu begreifen sind und zur tendenz wenig beitragen, und in diesem falle gewiss durch andere ersetzt worden wären (darüber wird in dem nächsten abschnitte gesprochen werden). Endlich kann das verbältniss nicht so gedacht werden: dass Xenophon einfach die züge, die ihm aus dem gewöhnlichen ernsten leben des Sokrates, und die er in den memorabilien niederlegte, in die form eines symposion übertragen habe. Denn es tritt in der vorliegenden schrift so individuelles hervor neben dem allgemeinen Sokratischen. dass wir annehmen müssten, Xenophon habe vieles selbst ersonnen, in welchem falle es mit dem anspruch auf historische treue bedenklich stände. So sittlich-streng sich Sokrates auch hier zeigt, so sehr bemerken wir aus seinem ganzen benehmen, dass er sich in einer muntern gesellschaft besindet. Nicht nur tritt da seine auch im ernste sich zeigende ironie bervor, sondern es ist wirklicher scherz, mit dem der ernst gewürzt wird, auch scherz, der nicht gerade dem ernste dient, sondern sich selbst zum zwecke hat. So der witz in betreff der Xanthippe 2, 10; und dieser ton berechtigt daher auch um so eher seine trinkgenossen, über ihn selbst zu lachen, was seine schüler sonst gewiss nicht zu thun gewagt hätten 2, 17 - 20, worüber er freilich etwas ungehalten wird, da es ihm zu derb vorkam; vgl. ferner 4, 8; dann 4, 21 - 28 ist das gespräch mit Kritobulus, das in der oben angeführten stelle Mem. 1, 3, 8 - 15 ganz ernsthaft über dessen liebe zu Kleinias geführt wird, hier mit scherzen und witzen gewürzt, wie es nur unter der voraussetzung eines fröhlichen gelages denkbar ist, so dass Sokrates selbst, wie sehr es ihm auch ernst ist mit jener abmahnung, doch darüber scherzt und sogar von Hermogenes, der allein den mürrischen moralisten spielt, über diese scheinbar leichtsinnige stimmung bei einer so wichtigen angelegenheit vorwürfe hören muss: άλλ' έγω, ω Σωχρατες, οὐδε πρός σου ποιω το περιίδειν Κριτόβουλον ούτως ύπο του Ερωτος έκπλαγέντα, ibid. §. 23. Ja Sokrates, von Charmides, der es gesehen, erinnert und desswegen geneckt, muss sogar eingestehen, er babe sich in einer anwandlung von schwäche und verliebtheit selbst einmal zu einem vertraulichen tête à tête mit dem schönen Kritobulus verleiten lassen ibid. §. 28.; er verbiete ihm aber, fährt er scherzend fort, vor all' diesen zeugen ihn wieder zu berühren, bis sein kinn ebenso stark behaart sei, wie der scheitel. 4, 54. wendet Sokrates seinen witz gegen den Syrakusier, 3, 10.: 200πράτης μάλα σεμεώς άνασπάσας το πρέςωπον, επί μαστροπεία, (sc. μέγα φροτώ) είπεν; hier leitet Sokrates die lächerliche bezeichnung seines berufes mit einer ebenso lächerlichen geberde ein, was auch wirklich das gelächter der gäste hervorruft. 6,

1, 2. neckt er jenen kopfhängerischen Hermogenes, der sich gar nieht in den ton eines gelages hineinfinden kann, und klagt ihn der παφοινία an, die ja darin bestehe: τὸ λυπεῖν τοὺς συνόταις, παψ οἶνον. Vor allem aber ist der liebliche wettstreit der schönheit zwischen Sokrates und Kritobulus auch nur bei einem fröhlichen anlasse denkbar, so dass wir hier die alternative heben: diesen ziemlich weitläufig ausgesponnenen scherz als blosse erdichtung Xenophons zu bezeichnen oder anzunehmen, er habe wirklich bei einem solchen gastmahle stattgefunden.

Hätte, wie Hermann will, keines der beiden gastmähler, weder das Xenophontische noch das Platonische, wirklich statt gehabt, so wäre der von beiden durchgeführte gedanke: "Sekrates auch bei gastmählern und trinkgelagen die alles beherschende persönlichkeit, indem er auch in dem geselligen, beiter leben sich als der eine herrliche zeigt," nicht auf erfahrung beruhend, sondern aus der luft gegriffen. Dann wäre auch nicht recht zu erklären, warum gerade damals die symposienschreibung entstehen konnte, die nachber so vielfach nachgeahmt wurde, von der aber vor diesen beiden schriften kein beispiel bekannt ist. Es ist eine eben so unwahrscheinliche und einseitige annahme, als wenn man aus der verschiedenheit der evang, relationen über das abendmahl das stattsinden eines solchen deintor läugnen wollte, das, der verurtheilung Christi vorhergehend, einen gewaltigen, imponirenden eindruck auf seine jünger aus geübt habe.

Wenden wir uns nun zum Platonischen symposion und betrachten auch da etwas näher die einleitung. Plato knüpft sein gastmahl an den sieg des Agathon, welcher 417 stattfand einer zeit, da er selbst erst 12 jahr alt war; so ist der napuγενόμενος έν τη συνουσία nicht etwa wie bei Xenophon, der ver fasser selbst, sondern ein obscurer Αριστόδημός τις, σμιχούς ανυπόδητος αεί. Pl. Symp. 173 B. Dieser, und nicht etwa (der doch der beste gewährsmann gewesen wäre) Sokrates, erzählt es geraume zeit nachher einem Φοῖειξ und später einem sons ebenso unbekannten Απολλόδωρος; dieser wieder einem bekannten Ιλαύχων auf seine bitte und an einem der folgenden tage (καὶ γὰρ ἐτύγχατον πρώην etc. 172 A.) wie es scheint eines kreise von hekannten (περί ών πυτθάνεσθε). Ausdrücklich wird 172 C bezeugt, dass seit jenem gastmahle bei Agathe schon eine lange zeit verstrichen sei (έτι παίδων ήμων όντων 173 A.); daher die frage des Glaukon an Apollodoros 172 B: σὺ αὐτὸς παρεγένου τῷ συνουσία ταύτη ἡ οῦ; von diesem als eine ungereimte verneint wird. Ebenso die zweite frage: 173 A: alle τίς σοι διηγείτο; η αὐτὸς Σωκράτης; Sokrates selbst hat es ibs nicht erzählt; nur über einiges habe er ihn gefragt, worauf dieser es bestätigt habe: ἔνια ἦδη ἀνηρόμην ὧν ἐκείνου ἦκουσα, καὶ μοι ωμολόγει καθάπερ έκείτος διηγείτο. Jeder, der Platos schreib

art kennt, wird einsehen, dass dies alles nur einleitende ein-kleidung bildet, dass es demselben gewiss nicht darum zu thun ist, genau die quellen anzugeben, aus welchen er geschöpft habe; um so mehr da die erzählung des Apollodoros noch auf lebzeiten des Sokrates angesetzt ist (172 A sagt dieser: ἀφ' οῦ δ' ἐγὸ Σωκράτει συνδιατρίβω, οἰδέ πω τρία ἔτη ἐστι) und hingegen nichts berichtet wird, wie von da an weg die erzählung sich auf Plato fortpflanzte, was diese mündliche tradition für schicksale erlebte, bis sie endlich nach 385 in schrift niedergelegt wurde.

Haben wir diess aber als einleidung erkannt, so gilt es ferner zu fragen, was für ein gedanke wird so eingekleidet? warum hat Plato gerade so seine einleitung gewählt? Die lösung dieser frage erhalten wir dann, wenn wir auch diese einleitung fassen als eine andeutung, die Plato am anfange , seiner schrift über den standpunkt gibt, auf dem er zur historischen wahrheit stehe. Der gedanke: die erzählung ist iahre lang durch vielfache mündliche tradition hindurchgegangen, heisst so viel als: Plato macht keinen anspruch auf durch augenzeugen verbürgte historische wahrheit, seine schrift will er als freie composition betrachtet wissen. Aber es ist noch die notiz hinzugefügt: über einiges habe Apollodorus den Sokrates selbst befragt, ob es sich so verhalte; und er habe es bezeugt. In diesem Eria erkennen wir nunmehr dies element im Platonischen symposion. das, wie sich in der obigen untersuchung ergab, allerdings historisch sein will, die zeichnung der persönlichkeit des Sokrates selbst, namentlich in der rede des Alkibiades. Auf diese weise lässt sich dieser sonst so schwer begreifliche individuelle zug am leichtesten erklären.

Sind aber über denselben gegenstand zwei schriften vorhanden, eine historische schilderung und eine freie composition, so ist a priori geschichtlich wahrscheinlicher, dass diese durch jene, uls jene durch diese veranlasst worden sei und sich an sie angelehnt habe <sup>2</sup>). Um so mehr aber gilt dies, weil die beiden verfasser gerade Plato und Xenophon sind. Bei Xenophon ist es nicht gerade ein neuer genialer gedanke, in der form eines symposions zu schreiben, sondern es war einfache nachwirkung von dem starken eindrucke, den ein solches gastmahl bei Kallias, dem er in seiner jugend beiwohnte, auf ihn gemacht hatte, im übrigen aber ganz dasselbe histor. verfahren mit derselben gebundenheit und freiheit wie in den memorabilien und im ökonomikus. Bei Plato hingegen ist es ein allzustarkes abweichen von seinem sonstigen schriftstellerischen charakter, der trockenen dialogischen form, so dass aus ihm selbst die idee ein sympo-

<sup>2)</sup> Urtheilt ja gerade so die neuere kritik über das verhältniss der synoptischen evangelien zu Johannes, indem sie das letztere später setzt, weil es freier componirt ist, während jene dem historischen urchristenthum näher stehen.

sion zu schreiben, nicht erwachen konnte, ohne dass eine äussere veranlassung zu hülfe kam; diese äussere veranlassung bildete gerade das vorhandensein des Xenophontischen, das ihm in vielen beziehungen nicht zusagen mochte. Wenn daher vielleicht einige dertwegen die priorität Platos behaupten wollten, um ihm die ehre zu erweisen, ihn als urheber und zugleich als das nachher nicht erreichte ideal der symposienbeschreibung zu betrachten, so ist das ein falscher gesichtspunkt. Ist also das Platonische symposion erst durch das Xenophontische veranlasst, so erhält hierdurch die einleitung zu dem erstern noch ein neues licht. Sie steht in bewusstem gegensatz gegen jene kurze einleitung zum Xenophontischen; Plato will in ihr seinen von Xenophon völlig verschiedenen standpunkt darlegen. Dass die Platonische einleitung mit bezug auf die Xenophontische verfasst sei, bestätigt sich auch durch den an sich geringfügigen umstand, das für dieselbe sache (was natürlich mehr unbewusste nachwirkung ist) an beiden orten derselbe ausdruck steht. Xen. Symp. 1, 1: οίς δε παραγενόμενος cf. Plat. Symp. 172 B: των τύτε έντο συνδείπτω παραγενομένων; ferner im gleichen §. σὸ αὐτὸς παραγένου; 173 Β: παραγεγόνει δ' έν τη συνουσία. Μα sage nicht, es sei diess das einzig mögliche verbum für solche fälle; ebenso gut könnte nageirai stehen, und Athenaus gebraucht im gleichen fulle μεταλαμβάτειν. Ath. I, p. 1: αὐτὸς, ο Άθή ναις μετειληφώς της έχείνης συνουσίας u. s. w.

3. Composition.

Obgleich das resultat der bisherigen untersuchung das war, dass wir das Xenophontische symposion als eine historische darstellung eines wirklichen gastmahls bei Kallias ansehen müsses, so würden wir doch das bestreben Xenophons nicht richtig und vollständig auffassen, wenn wir ihn gleichsam für einen bles objektiven geschichtschreiber auch hier halten würden. Denn die ses gastmahl ist nicht von so welthisterischer bedeutung, dass ein geschichtschreiber als solcher es zum gegenstand seiner der stellung gemacht hätte, sondern wir müssen das Xenophontische symposion zugleich als eine panegyrische tendenzschrift auffasses, mit dem in den ersten worten angegebenen zwecke zu zeiges, οπως Σωχράτης και έν ταις παιδιαις έλυσιτέλει. Schon bei einen rein historischen interesse im gewöhnlichen sinne ist immer : gleich ein subjektives moment der composition vorhanden; nicht jede individualität stellt das gleiche auf ganz gleiche art das Noch mehr aber bei einer historischen tendenzschrift ist auswahl des vorliegenden stoffes, da nie alle momente dargestellt werden können, hervorhebung und bevorzugung des einen vor dem andern, pragmatische entwicklung und anordnung bedingt durch den zweck, den der verfasser im auge hat; und je mehr diese abhängigkeit vom zwecke durchgeführt ist, desto höher wird de schriftstellerische kunst eines verfassers anzuschlagen sein.

Die tendenz Xenophons war also, Sokrates als den darzustellen, der im muntern geselligen leben zwar den scherz nicht verschmäht, aber immer auch solche anlässe dazu benutzt, belehrende betrachtungen über die verschiedensten gegenstände anzustellen, vor allem durch auch hier eingeflochtene sittliche vorschriften und belehrungen seine mitmenschen zu veredeln.

E

豑

Da aber jedes gespräch und jede unterhaltung, wenn sie zuerst über die verschiedensten gegenstände sich verbreitet, doch · allmählig immer mehr an einem derselben haften bleibt, so dass dieser vor allen andern hervortritt, und da die sittliche einwir-, kung und belehrung dann nur rechte frucht tragen kann, wenn sie nicht blos im allgemeinen vorschriften ertheilt bald über dieses, bald über jenes, sondern sich anknüpft an concrete spezielle verhältnisse, so hebt sich auch im Xen. sympos. ein objekt der → belehrung allmählig immer entschiedener heraus. Sokrates wollte seine anwesenheit vorzüglich dazu benutzen, um der liebe des gastgebers Kallias zu dem jungen Autolykus eine sittliche richtung zu geben. Daher tritt der Eros als hauptgegenstand des symp. hervor, aber nicht a priori, sondern erst in zweiter linie, nicht weil Xenophon ihn zum gegenstand seiner schrift muchen wollte, sondern weil geschichtlich in dem gastmahle bei Kallias Sokrates durch die speziellen verhältnisse dazu geführt ihn vorzüglich zum objekte seiner belehrungen erkor.

So werden wir hauptsächlich drei elemente in dem Xenoph. symposion aus einander halten können: 1. die rein historischen züge, die von der tendenz, den Sokrates zu verherrlichen, nicht durchdrungen sind, und ganz füglich weggelassen oder verändert werden könnten, ohne dass dieser im geringsten abbruch gethan würde. 2. Die um der tendenz willen, den Sokrates als λυσιτελών καὶ ἐν ταῖς παιδιαῖς zu zeichnen, im allgemeinen hervorgehoben und mit vorliebe aufgezählt werden, ohne dass sie deswegen an sich unhistorisch zu sein brauchen, und es wohl meistentheils auch nicht sind. 3. Solche endlich insbesondere, welche das streben des Sokrates, den Kallias indirekt oder auch die andern zu einer sittlichen liebe anzuspornen, theils wirklich zeichnen, theils überhaupt dazu dienen, die aufmerksamkeit des lesers hierauf zu lenken, mit einem worte: die erotischen stücke.

Da Xenophons aufgabe darin bestand, den ihm vorliegenden historischen stoff in den dienst der tendenz zu nehmen (ohne ihn aber deswegen zu sehr zu alteriren), so wird das erste der gemannten drei elemente in dem grade am wenigsten hervortreten, als er es verstand, diese aufgabe, die er sich selbst gesteckt batte, zu lösen; es wäre aber misslich, bei jedem einzelnen momente untersuchen zu wollen, ob der verfasser auch wirklich hier zur erfüllung seines zweckes beigetragen habe oder nicht; um so mehr, da sich hier leicht die frage, ob er durch anfüh-

rung dieses oder jenes momentes Sokrates verharrlichen sollte, mit der im grunde ganz andern vermischen würde: ob er in wahrheit vor dem richterstuble der vernunft das lob desselben dadurch vermehrt habe. Eine erscheinung aber gehört gewiss dahin, nämlich die des possenreissers Philippus. Dieser tritt uneingeladen in die versammlung und kündigt sich schon beim eintritt als den obligaten witzmacher an, der damit sein brot verdiene. Und so bewährt er sich auch durch das ganze gastnahl hindurch als ein erbärmlicher γελωτοποιός durch die fadestes, geistlosesten witze 1, 11-16, 2, 14, 20, 21-23, 3, 11, 4, 50, 55 u. s. w. An ihn wird keine lehre des Sokrates geknäpft, wie das hingegen bei der ähnlichen erscheinung des syrakusischen komödianten geschieht; so dass durchaus, ohne dass der von Xen. befolgten tendenz schaden zugefügt würde, Philippu aus der reihe der anwesenden gestrichen werden könnte. Dass ihn aber Xenophon dennoch aufnahm, gieng aus der historischen treue bervor, die ihn leitete.

Wenden wir uns nun zu den zügen, die Sokrates als der weisen lehrer und hochachtbaren charakter überhaupt darstellen, abgesehen von dem Eros. Sokrates erscheint als der, der zu dem meisten was vorgeht, sein lob oder seinen tadel ertheilt So 2, 2 lobt er das schöne spiel der flötenspielerin und des kuben, und dankt dem Kullias dufür, dass er seinen gästen nicht blos ein untadeliges mahl, sondern auch so ergötzliche schauspiele bereitet habe. Als aber dieser dadurch aufgemuntert, seine freigebigkeit noch weiter treiben will, indem er den vorschlag macht, dass duftende salben geholt werden, antwortet er ihm mit einem entschiedenen μηδαμῶς, und begründet diesen ubschlag de mit, dass sich dieser schmuck für männer nicht gezieme, sonden ihnen stehe allein der edle geruch der καλοκάγαθία an: 2, 3, 4 Kallias hütet sich wohl, diesen worten des Sokrates entgege zu handeln. Unterdessen waren an die stelle der musikalischen unterhaltung gymnastische künste getreten; aus der gewandtheit und behendigkeit, mit der die tänzerin die in die luft geworfe nen und sich da drehenden kreisel mitten in ihrer bewegung selbst tanzend erhaschte, zieht Sokrates 2, 9. die lehre: auch das weib sei bildsum und fordert jeden auf: είτις ύμῶν γυναϊκ έχει, θαρρών διδασκέτω, δ, τι βούλοις αν αυτή έπισταμένη τος σθαι. Ebenso findet er 2, 12. in der kühnheit, mit der dieselbe über eine in scharfe spitzen auslaufende scheibe das rad schleg, eine bestätigung seiner sonstigen behauptung: ὅτι ἡ ἀνδρεία &duxtór. Bei dem tanzen des knaben 2, 15, 16. ergreift wie derum er allein das wort, und was die andern nachher benerken, ist wie sonst nur durch das von ihm gesagte veranlasst: er bewundert nämlich, wie der schöne knube in den bewegungen selbst noch schöner erscheine, wie beim tanze alle glieder sich regen, keines müssig bleibe, so dass der, der seinen körper leicht und behende machen wolle, sich im tanzen üben müsse, was er selbst zu thun gesteht.

Da 2, 23. gefahr ist, es möchten die gäste durch das üble beispiel des Philippus und die aufforderung des Kallias zu einem starken weintrinken verleitet werden, erhebt Sokrates seine stimme, preist die wohlthätigkeit des weines, wenn er in kleinen, die schädlichkeit desselben aber, wenn er in grossen quantitäten getrunken werde, und macht daher den vorschlag, kleine becher zu nehmen, welcher dann auch angenommen und ausgeführt wird.

Unterdessen begann wieder spiel und gesang, die bei allen : beifall fanden. Dem Sokrates aber scheint diess doch zu lange zu dauern; er spricht sich deshalb 3, 2. dahin aus, es wäre der gäste unwürdig, wenn sie sich bloss auf diese weise unterhalten könnten, daher macht er den vorschlag, dass man sich gegenseis tig durch reden erfreue und belehre (εὐφραίτειν καὶ ώφελεῖν). Gebeten, den gegenstand dieser reden zu bestimmen, fordert er den Kallias auf, seine weisheit zu zeigen, wie er 1, 6. es versprochen hatte. Nun beginnen jene wechselreden, in denen jeder das besitzthum nennt, worauf er den grössten werth lege, oder überhaupt den vorzug, dessen er sich am meisten rühme: Kallias rühmt sich, die menschen bessern zu können durch seinen reichthum: Nikeratus, dass er den Homer auswendig wisse, Kritobukus seiner schönheit, Antisthenes seines reichthums (nämlich: geistigen), Charmides seiner armuth, Sokrates der kupplerkunst, Philippus seiner γελωτοποιία, Lykon seines sohnes, Autolykus seines vaters, Hermogenes seiner tugendhaften und mächtigen freunde: der götter; der Syrakusier preist die dummheit der leute. Zuweilen entsteht streit hierüber, nämlich zwischen dem beweglichen Antisthenes und Kallias 3, 4. 4, 2, 3. den aber der versöhnliche Sokrates schlichtet, 4, 5. - Als derselbe versöhnliche geist erweist er sich auch, wo er selbst angegriffen wird. 6, 6. macht der Syrakusier seinem grimme darüber, dass Sokrates durch diese reden, die er eingeführt hatte, die aufmerksamkeit von seinem spiele ab . und auf sich lenke, dadurch luft, dass er anfängt, bitter über ihn zu spotten. Darüber wird die gesellschaft aufgebracht und fordert den Philippus auf, auch den Syrakusier zu schmähen. Sokrates aber legt sich selbst ins mittel und macht der unterdess entstandenen aufregung und dem lärm dadurch ein ende, dass er selbst ein lied anstimmt, 7, 1. Da nun der Syrakusier diese günstige gelegenheit benutzen will, und die tänzerin von neuem ihre gymnastischen künste zeigen soll, räth ihm Sokrates, in seinem und der gäste interesse zugleich, keine solche gefährlichen wagstücke mehr aufführen zu lassen, die für die fröhliche stimmung eines trinkgelages nicht passen; auch diejenigen spiele, die bloss den kitzel des wunderbaren befriedigen sollen, böten wenig belehrung und vergnügen. Denn wenn man solchem nachgehe, so finde man in der nächsten umgebung wunderbares genug. Er solle vielmehr ein spiel vorführen, das des jenigen, die es aufführen, leichter zu stehen komme, zugleich aber den zuschauern mehr reiz darbiete. Das verspricht dens auch der Syrakusier zu thun.

Richten wir endlich noch unsern blick auf die erotisches

Xenophon wusste aus der erinnerung, dass an jenem abend von dem sittlichen wirken des Sokrates hauptsächlich das bestreben, den Kallias zu einer geistigen liebe anzutreiben, hervorgetreten sei; es lag ihm daher nahe, durch die composition dieses gegenstund recht in den vordergrund zu stellen. Das geschieht nun folgendermassen: 1, 3. durch die erwähnung des verkältnisses zwischen Kallias und Autolykus. 1, 8-10. wird in leblaften zügen geschildert, was für einen eindruck auf alle anwesen den der anblick des schönen Autolykus gemacht habe: 1, 8. 2θύς μεν ούν έννοήσας τὰ γιγνόμενα, ἡγήσατ αν φύσει βασιλικώ τι τὸ κάλλος είναι, αλλως τε καὶ ην μετ' αίδους καὶ σωφροσύνης, καθάπεο Αὐτόλυκος τότε, κεκτηταί τις αὐτό. Die einen seien durch den anblick stumm geworden, die andern hätten durch verliebt-anständige geberden ihre gefühle ausgedrückt. Ganz besenders Kallias sei dadurch aξιοθέατος gewesen. - Es wird aber anch betont, dass Autolykus und Kallias von dem σώσιρων έρως beherrscht gewesen seien, und zwar wird ausdrücklich zóze hinzugefügt; denn darauf musste Sokrates seine rathschläge binsichtlich des Eros gründen, da er einerseits wusste, dass das verhältniss bis jetzt noch ein reines war, andererseits, dass vielleicht gerade Kallius deswegen dus gustmahl veranstaltet habe, um für seine liebe erhörung zu erhalten. (Ganz so Alkibiades Plat. Symp. 217 C: προχαλούμαι δή αὐτὸν πρὸς τὸ συνδειπνείν, άτεχιως ώσπε έραστης παιδικοῖς ἐπεβουλεύων.) Kallias widmet seinem geliebtes Autolykus sehr viele aufmerksamkeit; so schaut er ihn 1, 12 frugend an, ob ihm die scherze des γελωτοποιός wohl willkenmen wären.

Bei den schon angeführten preisen der καλοκάγαθία als der rechten salbe, die dem manne gezieme, fügt Sokrates 2, 4. noch binzu: diese salbe kaufe man nicht von den salbenkrämern, socidern man erwerbe sie durch den umgung mit edeln. Diese offenbare anspielung auf Autolykus wird von dessen vater Lyken verstanden, so duss er seinen sohn darauf aufmerksam macht, 2, 4: ἀκούεις ταῦτα, ὧ νίε; worauf ihn Sokrates lobt, dass er durch seinen edeln wetteifer an den tag lege, dass er mit denes umgang haben wolle, die ihm am besten zu der καλοκάγαθίε verbelfen.

Wohl nicht zufällig, sondern in bezug darauf, dass er des rechten Eros nicht bloss lehren, sondern auch wirklich unter seinen nebenmenschen pflanzen und ihm selbst darstellen soll, rühmt sich Sokrates 3, 10. seiner μαστροπεία und führt dies dann wei-

r aus, was er unter dieser kunst verstehe; denn es ist nicht 1 zweiseln, dass, obwohl er sie sich selbst nicht direkt zw-hreibt, sondern z. b. 4, 61. dem Antisthenes, doch gewiss daei vorzüglich an sich denkt.

3, 13. spricht Autolykus zum ersten mal, und abermals wird on Xenophon der gewaltige eindruck, den dieses sprechen geacht habe, mit den worten geschildert: ἄπαντες ἡσθέντες, ὅτι τουσαν αἰτοῦ φωνήσαντος, προςέβλεψαν. Und als Autolykus inen vater sein werthvollstes besitzthum nennt, und bei diesen orten sich an ihn anschmiegt, preist Kallias gerührt den letzrn als den reichsten der menschen.

Vergleichen wir die discussionen, die sich über diese der ihe nach wechselnden reden erheben (c. 4), so ergibt sich uns lgende für die composition des symposions nicht unwichtige obachtung: gerade die beiden vorzüge, die mit dem Eros in rwandtschaft stehen: die μαστροπεία des Sokrates, und die hönheit des Kritobulus werden am ausführlichsten besprochen. wird Kritobulus in der auseinandersetzung hierüber 4, 10-3. von Sokrates vielfach unterbrochen und in der schon in dem rigen abschnitte angegebenen weise über die gefährlichkeit des inlichen momentes im Eros belehrt; offenbar wird absichtlich mit vorbereitet, was Sokrates in beziehung auf die liebe des ellias zu Autolykus zu sagen im sinne hatte, und zwar ist ese tendenz noch weiter verfolgt durch besondere anführung s aus diesen neckereien entstandenen wettstreites über die schönit zwischen Sokrutes und Kritobulus cap. 5. Schön ist gleich eckmässig; daher das schielende auge des Sokrates schöner das gerade hinausschende des Kritobulus, da es mehr zu se-1 im stande ist, also die bestimmung des auges besser erfüllt. r mund des Sokrates ist schöner, denn der des Kritobulus, il grösser; denn ein grösserer mund ist zweckmässiger als kleiner, weil er grössere quantitäten zu verschlucken verg; er hat wulstige lippen, ist daher weicher zum kusse, und ofern ebenfalls schöner u. s. w. Darin liegt in der form des ierzes die geringschätzung der äussern schönheit durch Sokraausgedrückt. Die scheinbare begünstigung des φίλημα 4, 20, 9. trotz des frühern abmahnens ist im grunde nur scherzhafte nie; indem Sokrates damit einen solchen kuss als das bezeicht, was dem Kritobulus das höchste ziel seiner wünsche bilde. enfalls mit dem zwecke, den Sokrates im auge hat, im zunmenhange stehend ist das zwischengespräch mit dem Syrasier 4, 53 und 54; die ironie: es sei ein grosses glück für sen, einen solchen leib zu besitzen, der den genossen der liebe hts schade, während der sinnliche umgang mit allen andern knaben ins verderben stürze.

Cap. 8. nun enthält die bekannte rede des Sokrates über 1 Eros, worin er hauptsächlich die sinnliche und die geistige

liebe unterscheidet und den Kallias beglückwünscht, dass er durch seine liebe zu Autolykus, einem so strebsamen, edeln jünglinge, an den tag lege, dass er sich dem geistigen Eros hingeben wolk. Sokrates führt den beweis, dass dieser viel stärker sei als der sinnliche. Denn die sinnliche liebe schwindet mit der äussen schönheit, und hat sättigung (überdruss). Erst die geistige liebe kann auch gegenliebe des maidixòr erzeugen, da dieser überzengt sein muss, dass der έραστής sein (der geliebten) wohl in hohen grade will. Der sinnliche Eros dagegen ist sclavisch. der geistige erregt streben nach tugend. Sokrates beglückwünscht den Kallias noch einmal, dass er einen nach ruhm strebenden jungen mann liebe. Wenn daher Autolykus nicht bloss für sich und seinen vater mehr sorge, sondern auch für sein vaterland und sich einen namen zu erwerben suche, so müsse auch Kallias den berühmten staatsmännern nacheifern. Zudem sei er enpetride, priester der eleusinischen mysterien, also in der besten äussern stellung dazu. - Die rede verfehlte der wirkung nicht; 8, 42 und 43. wird berichtet, sie sei gegenstand des gespräckes geworden; Kallias und Autolykus schauten einander an. Kallias, etwas verblüfft, weiss nur die worte zu sagen: Sokrates wolle ihn, wie es scheine, mit der bürgerschaft zusammenkuppeln. Darauf bejaht diess Sokrates, fordert ihn aber auf, nicht bloss den scheine, sondern der that nach dem rathe nachzukommen. Autolykus hingegen verlässt mit seinem vater Lykon den saal und so ist der frühere plan des Kallias vereitelt. Lykon aber gibt beim abschiede dem Sokrates seinen beifall und seine freude zu erkennen mit dem einfachen, aber vielsagenden worte: Nh tir "Ηραν, ο Σώκρατες, καλός γε κάγαθός δοκείς μοι άνθρωπος είναι

Endlich folgt in c. 9. die schlussscene: der knabe und das mädchen des Syrakusiers führen die liebesscene des Dionysss und der Ariadne so natürlich auf, dass die erstaunten zuschane erkannten, dass es nicht erlerutes spiel, sondern wirkliche gefühle der liebe waren, die sie gegenseitig beseelten. Dadurch wurde in ihnen selbst die liebe zu dem andern geschlechte rege; die verheiratheten giengen hin zu ihren weibern, die unverheiratheten schworen sich zu verheirathen.

Dass diese scene nicht zufällig sich an das vorige anreiht und den schlusspunkt des ganzen bildet, ist klar. Sie steht in dem engsten zusammenhange mit der rede des Sokrates über den Eros. Wenn auch hier sinnliche liebe aufgeregt ward, so müssen wir doch nicht glauben, dass sie nach Xenoph.-sokratischem standpunkt zu dem  $\tilde{\epsilon} \varrho \omega_s \, \pi \acute{\alpha} \nu \delta \eta \mu \sigma_s$  gehörte, sondern der begriff des Eros ist in der rede beschränkt auf den gewöhnlichen begriff der knahenliebe, und nur von dieser handelt Sokrates. Die weiberliebe hingegen hielt er, weil sie naturgemäss war, auch in ihrer sinnlichen seite für erlaubt; so kann mit keinen bessern worten die tendenz dieser scene ausgedrückt wer-

den als mit denjenigen Delbrücks (Xenophon, zur rettung seiner ehre. Bonn 1829): "sie beabsichtigt den stachel der sündlichen, verbotenen lust abzustumpfen durch den höhern reiz der erlaubten und naturgemässen." Um dieser unverkennbaren tendenz willen sind wir nicht genöthigt anzunehmen, Xenophon habe diese erzählung hinzugedichtet, höchstens vielleicht die stellung derselhen etwas verändert, und mit absicht was zwischen die rede des Sokrates und dieselbe sowie nachher fiel, abgekürzt. Denn c. 7. gibt uns grund genug zu der vermuthung, Sokrates habe nicht bloss negativ bestimmt, wie der Syrakusier die gesellschaft nicht zu unterhalten habe, auch nicht bloss andeutungsweise, wie er es thun müsse (was eigentlich der text sagt), sondern er habe ihm im stillen den positiven wink gegeben, eine solche liebesscene aufführen zu lassen. Dass es ohne vorwissen der gäste geschah, ist leicht begreiflich, ja beinahe nothwendig, so dass vielleicht Xenophon selbst nicht darum wusste; und darin würde zugleich ein grund mehr zu finden sein für den historischen standpunkt des Xenophon, der uns nicht mehr erzählt als er selbst sah oder hörte. (Ebenso vermuthet Henrichsen, pag. 34.)

Was die äussere stellung dieser erotischen elemente betrifft, so fallt vor allem auf, dass sie in den ersten capiteln nur sporadisch und spärlich auftreten, cap. 4 und 5. bereits eine bedeutende rolle spielen, bis sie endlich den ganz letzten theil der schrift, cap. 8 und 9. vollständig in beschlag nehmen, so dass allerdings in dem leser des ganzen der Eros den bei weitem überwiegenden eindruck zurücklassen muss, und dieser, wiewohl fälschlich, beinahe als das thema des Xen. symposions erscheinen kann 5).

3) Ueber die (für die tendenz zuweilen zufällige) arbeitsweise Xenophons in der aneinanderreihung einzelner stücke liesse sich diese bemerkung noch machen, dass er zuweilen durch ein einzelnes wort veranlasst wird, ein anderes stück gerade hier anzufügen, in welchem dasselbe wort in einer andern beziehung eine rolle spielt, z. b. von dem streite der einen gegen die andern 2, 6, ob die καλοκάγαθία lehrbar sei oder nicht, wird er auf die bemerkung des Sokrates geführt, dass auch das weib in bewunderungswürdigen künsten gelehrt und zu denselben herangebildet werden könne 2, 9, ferner 2, 12, dass die ardgeia lehrbar sei. So mag der begriff des lehrbaren die ursache gewesen sein, dass diese drei abschnitte unmittelbar auf einander folgen. Noch deutlicher und unbestreitbarer ist diess in cap. 6. nach der frage des Sokrates an den Hermogenes, was der begriff der augurin sei und der scherzhaften anklage, dass er durch sein schweigen sich derselben schuldig mache 6, 1-5, wird der hiermit in keinem innerlichen zusammenhange stehende streit wegen der grobheit des Syrakusiers gegen Sokrates angereiht, und 6, 10. selbst mit dem namen einer angowin bezeichnet. Zwischen diesen beiden abschnitten des sechsten capitels besteht nur die aussere verbindung, dass sie durch den (in heiden anders gehrauchten) begriff der nugowin zusammengehalten werden. - Oder es bildet der gegensatz zweier begriffe das bindeglied zweier abschnitte. 1, 10 und 11. wird das stillschweigen aller gäste, das ihnen der Eros beim anblick des schönen AuUeber die composition des Platonischen symposions wurde schon so viel geschrieben, dass es überflüssig wäre, sich hier allzu ausführlich darauf einzulassen. Theils desswegen, theils weil im besondern theile noch vielfach ins'einzelne eingegangen werden muss, werde ich mich hier auf das allgemeine beschränken, und davon nur das hervorheben, was für die vergleichung mit der composition der Xenoph. schrift mir wichtig zu sein scheint.

Wie schon in der einleitung gegen Henrichsens ansicht bemerkt wurde: ein zufälliger umstand kann es nicht sein, dass in beiden symposien der Eros so sehr hervortritt. Schon ein oberflächlicher blick zeigt ferner die ähnlichkeit der äussern anordnung: auch bei Plato werden von den tischgenossen reden der reihe nach gehalten; auf diese folgt wie bei Xenophon die rede des Sokrates, die in beiden schriften den höhepunkt des gastmahls bildet; ferner hierauf wie bei Xenophon eine liebesscene, die darstellung der überschwenglichen liebe des Alkibiades zu Sokrates, sich spiegelnd in der nichts verhüllenden, ven der wein-begeisterung getragenen lobrede jenes auf diesen, und wie bei Xenophon jene schlussscene in innerer verbindung steht mit dem zwecke, den Sokrates in seiner rede verfolgt, so ist bei Plato ein noch engerer zusammenhang zwischen der rede des Sokrates und derjenigen des Alkibiades erkenubar. -- Neben dieser auffallenden ähnlichkeit der composition finden sich aber doch wieder bedeutende differenzen.

Da Plato frei componirt, ist er nicht gehemmt durch historische verhältnisse, und kann daher seine schrift mehr und allseitiger von der durchzuführenden idee durchdringen, als Xenophon. So legt er das hauptgewicht in die selbsteigene unterhaltung der männer durch reden, ohne fernere beihülfe. Es fallen daher bei ihm die reden weg, die durch das äusserliche schauspiel der flötenspielerinnen und tänzerinnen bei gewöhnlichen gastmählern, wie auch beim Xenophontischen, veranlasst werden, und das αὐλητρίδα χαίρειν έξαν 176 E hat von dieser seite betrachtet zugleich die bedeutung einer engern concentration der geistigen

tolykus einflösste, durch das lärmende eintreten des lärmmachers Philippus unterbrochen und auf diesen gegensatz wird von Kallias 1, 13. bezug genommen: καὶ γὰρ οἱ παρόντες απουδῆς μὲν, ὡς ὁμῆς, μεοτοὶ, γέλωνος ἐν ἔσως ἐνδεέστερο». Dieses anfängliche ernste stillschweigen wirkt noch dahin fort, dass zuerst wenigstens die plumpen scherze des Philippus keinen anklang finden.

Ferner wird 3, 8 u. 9. Xenophon durch den gegensatz von naorie und navia veranlasst, die reden des Antisthenes und Charmides unmittelbar neben einander zu stellen. Hier an eine historische genauigkeit der reihenfolge zu denken, wäre lächerlich, diese annahme wäre auch durch cap. 4. widerlegt, woselbst die reden dieser beiden männer umgestellt werden, immerhin aber (als äusserlich gegensätzliche, innerlich einige)

neben einander stehen.

thätigkeit der anwesenden: durch diese grässere einheit unterscheidet sich schon das Platonische symposion vom Arnophontinchen. Weiter baben die der reihe nach wechselnden reden bei Plato die aussere differenz vor den entsprechenden Nenophontischen, dass nicht wie hier jeder zuerst den inhalt der zeinigen angibt, mit oder ohne binzugefügten erläuternden gedanken, dann aber in einem zweiten redenwechsel erst ausführlich die gründe entwickelt, sondern bei Plato findet nur eine redenfolge statt. und alles, was jeder über den gegenstand der unterredung zu sagen weiss, wird in eine zusammenhängende rede gebracht. Wichtiger aber als dieser punkt ist die innere differenz, dazu bei Xenophon jeder einen eigenen gegenstand behandelt, und der gegensatz der meinungen nur insofern bervortreten kann, als sich etwa hie und da eine discussion über das von einer person vorgebrachte entspinnt; bei Plato bingegen wird gleich zu anfang ein gegenstand der besprechung aufgestellt, der Eros, und von diesem einen thema handeln alle reden. So wird bei Plato dadurch ein engerer zusammenhang der wechselreden mit der rede des Sokrates hergestellt, die bei ihm ebenfulls den höhepunkt bildet, ausserlich aber und von ihrem inhalte abgesehen, sich als gleichberechtigt an die andern reden über den Krox unschliebst. während sie bei Xenophon mehr selbstatändig und abgerinnen dasteht, und auch äusserlich durch die freilich an sich unwichtigen cap. 6 und 7. von den frühern getrennt wird. Die darstellen des wesens des Eros bildet die grundidec des Platonischen sym vosions.

Mit dieser einheit des gegenstandes der besprechung ware bei einem minder begabten schriftsteller die gefahr der einfür migkeit nahe gelegen; bei einem solchen kitnstlerischen talent aber, wie Plato war, erzeugt gerude diene einheit lebensoulle mannigfultigkeit. Denn wie kann der gegennatz der individuali täten besser hervortreten und schärfer ihre besondere eigenthüm lichkeit gezeichnet werden, als wenn sie ihre anschnungen über den gleichen gegenstand mittheilen! Daher findet sich nuch in diesen reden eine viel schärfere charakterzeichnung als bei Xenophon: die individualität der redner, ihr standpunkt und ihregeistige kraft spiegelt sich trefflich in denselben ab

Die Platonische schrift besteht aber nicht bloss aus endousondern sie schildert ein gastmahl, hat also auch handlung mit dus Xenoph. symposion. Da auer diese historischen vorhältnisch von Plato geschaffen werden, haven sie eine gand andere etal lung als bei dem letztern: sie sind nur mittel zum zwinebn die nen zur auszehmäckung und wieneng mie net nieren den erden. felilen. Wenn sie nicht in die form ogne gastmanie hindingere sen wären nar nater dieser zorestigetzeng wer die ein einhilige Alkibiadische schiussierene magisch, vid wier Alexandre mitte trunken gewesen, in hatte er mit woden mit diebene ingeret einen noch mit dieser offenheit erzählt, was sein herz gegen Sokrates bewegte, und wie gross dieser sich ibm gegenüber zeigte, Pl. Symp. 217 E. sagt ju Alkibiades selbst: το δ' έντευθεν ούκ αν μου ήκούσατε λέγοντος, εί μη οίτος άνευ τε παίδων καὶ μετά παίδων ην άληθής. So haben auch die übergänge und zwischenräume zwischen den grössern abschnitten immer etwas individuelles und charakteristisches, gewöhnlich dazu dienend, die charakterbilder, die uns aus den reden hervortreten, noch zu vervollständigen und zu ergänzen. Schon die einleitung stellt uns in Apollodorus eine eigenthümliche persönlichkeit dar: einen blinden beschränkten anhänger des Sokrates, der, seitdem er sich der philosophie hingegeben, sich erhaben fühlt über das getreile der gewöhnlichen menschen und nicht genug das unglück derer hervorheben kann, die eines solchen genusses entbehren, weshalb er mit recht von den leuten als ein von der philosophie enragirter, als parixòs verspottet wird, 173 D. - Von keinem der anwesenden unterlässt es Plato, sein bild in treffenden zügen z entwerfen.

So stellt sich das Platonische symposion dar als ein orgnisch gegliedertes kunstwerk, bei dem stoff und form sich vollkonmen durchdringen, mit der einheitlichen grundidee des Eros, dessa wesen zuerst von einseitigen standpunkten auf verschiedene weise dagestellt, in der rede des Sokrates aber vom philosophisch-vollendeten standpunkte aus dialektisch entwickelt wird.

Wie unwahrscheinlich wäre es, dass, nachdem eine schrift vorhanden war, die so consequent von anfang bis zu ende ihre idee verfolgte, nun eine andre gegen dieselbe aufgetreten wäre, die ebenfalls den Eros zu ihrem hauptgegenstande erwählte, aber diese consequente einheit, die ihr als muster vorlag, so sehr aus dem auge verlor, dass sie den Eros von dem einen und einzigen thema zu der stellung des hervorragendsten gegenstandes der besprechung unter vielen gleichberechtigten herabsinken liess. Und wie natürlich hingegen, dass aus der unvollkommen durchgeführten bevorzugung des Eros im Xenophontischen symposion die erhebung desselben zu der einheitlichen grundidee bei Plato erwuchs!

#### II. Besondere gründe.

Unter diesen besondern gründen sind diejenigen zu verstehen, die sich aus der vergleichung und gegeneinanderabwägung einzelner stellen der beiden schriften ergeben. Die beiden symposien haben nämlich auch im einzelnen viele berührungspunkteim folgenden werden alle bisjetzt von früheren bearbeitern angeführten stellen, von denen Hermann die meisten aufzählte, besprochen und eine menge bisjetzt nicht beachteter, die sich aber bei genauer lectüre unwillkührlich aufdrängen, hinzugefügt wer-

den. Es versteht sich von selbst, dass diese besondern gründe die meiste beweiskraft haben, wie denn gewöhnlich das einzelne, concret-anschauliche für wissenschaftliche untersuchungen das fundament bleiben muss, zu dem die allgemeinen grunde erst die bestätigung bilden können. Die untersuchung der einzelnen stellen war auch das erste, womit ich mich beschäftigte, und hier kam ich überall von selbst auf dasselbe resultat der priorität Xenophons. Damit man aber nicht allzusehr in das einzelne sich verliere, damit nicht überall bloss aphoristisch stelle gegen stelle stehe, und so der blick in das ganze geistige schaffen Platos verdunkelt werde, bringe ich auch hier die einzelnen bemerkungen, die sich mir aufdrängten, unter allgemeine gesichtspunkte, die durch induktion aus jenen sich ergeben. Diese allgemeinen gesichtspunkte aber sind nicht so zu fassen, als ob sie sich gegenseitig ausschlößen, sondern der zweite und dritte derselben bilden nur eine besondere spezifikation des erstern, so dass alle drei in einer stelle sich möglicherweise mannigfach verslechten können. Wollte man nun in diesem falle streng logisch verfahren, so müsste man eine solche stelle unter allen drei gesichtspunkten anbringen, und in jedem derselben in einer besondern beziehung beleuchten, was aber einerseits lästige wiederholung, andererseits ungehöriges auseinanderreissen einer einheitlichen stelle zur folge hätte. Der hier zu befolgende grundsatz wird also bloss sein: ein stück darauf anzusehen, ob es mehr unter den einen gesichtspunkt falle als unter den andern und es dann unter den zu stellen, dem es am meisten zugehört, hier aber es nach allen beziehungen hin zu besprechen.

1. Plato benützt vielfach Xenophontische stellen zu elementen einer weitern ausführung und reichern darstellung.

Darauf, dass die veranlassung bei beiden symposien dieselbe ist, und dass Plato auf die einleitung Kenophons, die den standpunkt desselben zur historischen wahrheit ausdrückt, rücksicht nehmend beim beginne seiner schrift seinen eigenen standpunkt in anderer weise darstellte, ist schon früher hingewiesen worden.

Es finden sich aber ferner in den beiden einleitungen noch andere berührungspunkte, welche eine benutzung Xenophons durch Plato beurkunden.

Das zwiegespräch des Apollodorus mit Glaukon Plat. Symp. 173 A—E, obgleich es in anderer situation zu denken ist, nicht vor dem gastmahle selbst stattfand, sondern erst lange zeit nachher, als der verlauf desselben erzählt wurde, hat doch schon die äussere ähnlichkeit mit dem zwiegespräch des Sokrates mit Kallias Xen. Symp. I, 4—6, dass beide unmittelbar vor der schilderung des gastmahles selbst dastehen, welche äussere stellung um so eher die mehr oder minder unbewusste nachahmung bei

Plato veranlassen konntc. Es sind nämlich bedeutende analogieen in gedanken und ausdruck nicht zu verkennen.

An beiden orten ist von der philosophie die rede; zuerst bei Xenophon von den vorzügen philosophischer gäste vor gewöhnlichen andern Xen. S. I. 4: oluas ove modù ar the xataσπευήν μοι λαμπροτέραν σαιήναι, εί ανδράσιν έπκοπαθαρμέ τοις τας ψυγάς, ώςπερ υμίν (nämlich Sokrates und sein schiler) ὁ ἀνδρών κεκοσμημένος είη μαλλον, η εί στρατηγοίς, καί inπάργοις, και σπουδαρχίαις. Ebenso redet bei Plato Apollodorus von den vorzügen der philosophischen gespräche vor audern Pl. S. 173 C: καὶ γὰρ ἔγωγε καὶ ἄλλως, ὅταν μέν τιτας περὶ φιλοσοφίας λόγους ἢ αὐτὸς ποιῶμαι ἢ ἄλλων ἀκού, γωρίς του οίκοθαι ώφελείσθαι ύπερφυώς ώς γαίρω. όταν δε άλλους τινάς, άλλως τε καὶ τοὺς ύμετέρους τοὺς τῶν πλουσίων καὶ γρηματιστικών, αὐτός τε άγθομαι u. s. w. - Sokrates meint ferner bei Xen., er werde von Kallias verspottet, weil er und seine anhänger nicht wie jener die schulen der sophisten besuchen, Xen. Symp. 1, 5: ἀεὶ σὸ ἐπισκώπτεις ἡμᾶς καταφρυτών, δει σύ μεν Πρωταγόρα τε πολύ άργύριον δέδωκας u. s. w.; ganz ähnlich Pl. Symp. 173 A. sagt Apollodorus: πρὸ τοῦ δὲ περιτρέγων όπη τύγοιμι καὶ οιόμενος τὶ ποιεῖν άθλιώτερος ή ότουουν, οίχ ήττον ή συ νυνί, οίόμενος δείν πάντα μαλλον πράστει ή φιλοσοφείν. καὶ ος, Μη σκῶπτ, έφη, άλλ' u. s. w. und weiter unten 173 D: ακὶ δμοιος εἰ, ω Απολλόδωρε ακὶ γὰρ σαντύν τε κακηγορείς καὶ τοὺς ἄλλους u. s. w. Dieses gespräch des Sokrates und Kallias wird aber von Plato auch noch in einer andern, minder zufälligen weise als hier benutzt, so dass nicht nur die gedanken, sondern auch die situation und die personen sich entsprechen. Die stellung des Sokrates zu Agathon im Platonischen symposion ist eine ähnliche mit der des Sokrates zu Kallias im Xenophontischen. Beide gastgeber, Kallias und Agathon, sind schüler der sophisten, Sokrates aber ein gegner dieser schule; duher wird in beiden symposien polemik gegen die sophistik, respektive deren vertreter unter den anwesenden von seite des Sokrates geführt.

Verfolgen wir nun diese polemik in beiden schriften. — Es war den sophisten eigen, und lag in ihrem prinzipe, dass sie den höchsten werth auf die äussere erscheinung, den äussern glanz der rede legten und gerne ihrer weisheit und bildung sich rühmten; darauf nimmt Sokrates in dem angeführten gespräche bei Xenophon bezug, indem er ironisch seine eigene armuth an bildung durch andere gegenüber dem reichthum der bildung eines sophisten hervorhebt, Xen. Symp. I, 5: ὅτι σὰ μὲν Πρωταγύρα τε πολὰ ἀργύριον δέδωκας ἐπὶ σοφία καὶ Γοργία καὶ Προδίκο καὶ ἄλλοις πολλοῖς, ἡμᾶς δ' ὁρᾶς αὐτουργούς τικας τῆς φιλοσοφίας ὅντας. Vgl. Pl. Symp. 175 D und E: nachdem mit einem ganz ähnlichen motiv wie Kallias den Sokrates überhaupt zum gast-

mable eingeladen, um von männern, die an der seele gereinigt seien, licht zu empfangen, Agathon bei Plato den eingetretenen Sokrates aufgefordert butte, sich zu ihm zu lagern, ira nai rov σοφοῦ ἀπολαύσω, ο σοι etc. vergilt Sokrates bei Plato ironie mit ironie, indem er wünscht, es möchte die weisheit ebenso von dem, der erfüllt ist von ihr, in den, der an ihr mangel leidet, hinüberfliessen, wie das wasser aus einem vollen becher in einen leeren; denn dann würde er πολλής καὶ καλής σοφίας πληρωθήσεσθαι. Und im fernern beklagt er ironisch ganz wie der Xon. Sokrates die niedrigkeit seiner eigenen weisheit gegenüber dem glanze der sophistischen bildung des Agathon: ἡ μέν γαρ έμη φαύλη τις αν είη και αμφισβητήσιμος, ώσπες όνας ούσα, ή δε σή λαμπρά τε και πολλήν επίδοσιν έχουσα. Darauf hin verspricht Agathon später, nach dem essen, mit Sokrates den wettstreit über die weisheit einzugehen, und ebenso Kallias Xen. Symp. I, 6: ἐὰν παρ' ἐμοὶ ήτε, ἐπιδείξω ὑμίν ἐμαυτὸν πάνυ πολλῆς σπουdõge aktor örra.

Xen. Symp. 3, 3. nimmt ihn Sokrates beim worte: εφη γὰρ δή που, εἰ συνδειπνοῖμεν, ἐπιδείζειν τἡν αὐτοῦ σοφίαν; auf dieses hin gibt Kallias das sophistische paradoxon: dass er mit dem reichthum die menschen bessern könne. Nicht ganz consequent nimmt ihn hier Sokrates gegen die angriffe des Antisthenes in schutz, indem die versöhnlichkeit des charakters, das interesse der vermittlung den prinzipiellen gegensatz überwindet; so dass von nun an nicht mehr Sokrates, sondern Antisthenes einen (freilich etwas groben) gegner in dieser beziehung ansmacht, 4, 2: καὶ ὁ ἀντισθένης ἐπαναστὰς μάλα ἐλεγκτικῶς αὐτὸν ἐπήρεεο. cf. 4, 3, 6, 5. Dass Sokrates bei Xenophon seine polemik gegen den sophisten Kallias fallen lässt, mag freilich damit zusammenhängen, dass er es hauptsächlich darauf abgesehen hat, dem erotiker Kallias auf den leib zu rücken.

Während bei Xenophon die opposition gegen die sophistik nur sehr elementarisch zu finden ist, wird sie von Plato ausführlich und planmässig in geistvoller weise durchgeführt. Der Platonische Sokrates benutzt die schärfe seiner dialektik, um Agathon verlegenheiten zu bereiten und über ihn zu spotten, Plat. Symp. 194 A. klagt er dem Eryximachus das unglückliche loos, das ihn betroffen, zuletzt zu reden, nachdem Agathon schon gesprochen, und seine verlegenheit, da noch etwas rechtes zu sagen. 194 C, D. treibt Sokrates den Agathon in die enge durch allerlei winkelzügige fragen: εἰ δὲ ἄλλοις ἐντύχοις σοφοῖς, τάχ αν αἰσχύνοιο αὐτούς, εί τι ίσως οίοιο αἰσχρόν ον ποιείν; άληθη λέγεις, φάται (sc. τον Αγάθωνα); worauf Sokrates mit heissendem spotte fortfährt: τους δε πολλους ουκ αν αισχύνοιο, εί τι οίοιο αἰσχρὸν ποιείν; diese frage hätte nun Agathon consequenter weise bejahen müssen. Aber mit grosser kunst lässt Plato denselben durch den eifer des Phädrus aus der gefahr retten, indem dieser in diesem momente als besorgter πατηρ λόγου das gespräch unterbricht und durauf aufmerksam macht, dass die reden fortgesetzt werden müssen; mit recht dankt ihm Agathon mit den worten 194 E: alla xalog legeig, o Gaidge, xai oddir με κωλύει λέγειτ. - So beginnt denn Agathon seine rede über den Eros: mit äusserlich logischer, innerlich aber undurchführberer eintheilung; strotzend von glänzendem prunk, schönen redenarten, antithesen, poetischen reminiscenzen; dem inhalte nach aber vollständig nichtig und zur erkenntniss des Eros wenig beitragend; ihr charakter blosse effekthascherei. Nichts desto wesiger macht sie durch ihre äussere erscheinung einen grossen eindruck, so dass alle, wie es heisst 198 A, ihren beifall zu erkernen gaben; freilich wohl nicht alle in gleicher meinung. Dem nun ergreift Sokrates wieder in unnachahmlicher ironie das wert und ruft dem Eryximachus zu: hatte ich nicht recht vorbin mich zu beklagen, dass ich in verlegenheit sein werde? Plat. Sym-198 Β, C. μέλλων λέξειν μετά καλόν ούτω καὶ παντοδαπόν λόγο ύηθέντα; και τα μεν άλλα ούχ όμοίως μεν θαυμαστά το δ έπ τελευτής του κάλλους των όνομάτων καὶ δημάτων τίς οὐκ ἂν έξπλάγη άχούων; έπεὶ έγωγε ένθυμούμενος, ὅτι αὐτὸς οἰχ οίός τ΄ έσομαι οὐδ' έγγυς τούτων οὐδεν καλόν είπειν, ὑπ' αἰσχύνης όλίχο άποδρας φιόμην, εί πη είχον. και γάρ με Γοργίου ο λόγος άνε μίμνησκεν, ώστε άτεχνώς το τοῦ Ομήρου ἐπεπόνθη ἐφο βούμην μή μοι τελευτών ο Άγάθων Γοργίου κεφαλήν δεινοῦ λέγειν ἐν τῷ λόγφ ἐπὶ τὸν ἐμὸν λόγον πέμψας αὐτόν με λίθον τη άφωνία ποιήσειε. Mit dem letztern satze kann verglichen werden das wort des Sokrates Xen. Symp. 2, 26: ba καὶ έγω έν Γοργιείοις δήμασιν είπω. Hermann (progr. v. 1834. pag. vi) meinte: es beziehe sich das xai auf die rede Agathons bei Plato: damit ich auch wie Agathon in worten des Gorgias rede. Aber welcher leser oder zuhörer soll denn diese anspielung verstehen, wenn nicht ausdrücklich hinzugefügt ist: "wie Agathon?" — Offenbar muss das zai vielmehr auf zuhörer des Sokrates gehen, die sich dadurch selbst getroffen fühlen, d. h. auf Kallias.

Schlagender aber und zur wahrscheinlichkeit der benutzung sich steigernd ist die vergleichung mit dem witze des Sokrates über Kritobulus Xen. Symp. 4, 24: πρόσθεν μὲν γὰρ, ιδοπερ οἱ τὰς Γοργόνας θεώμενοι, λιθίνως ἔβλεπε πρὸς αὐτὸν (sc. Κλεινίαν), καὶ λίθινος οὐδαμοῦ ἀπήει ἀπ΄ αὐτοῦ. Das in diesem zusammenhang ziemlich geschmacklose bild wird von Plato zu einem viel treffendern witze umgewandelt, und namentlich die nemen Gorgias und Gorgonen scherzhaft combinirt. — Im folgenden geisselt der Plat. Sokrates erbarmungslos diese sophistische redekunst, die darin besteht, soviel schönes und wohltönendes als möglich über eine sache zu reden, ganz unbekümmert um die wahrheit: Pl. Symp. 198 E: τὸ ὡς μέγιστα ἀνατιθέναι τῷ πράγματι

λ ώς κάλλιστα, εάν τε ή ούτως έχοντα εάν τε μή. Er aber selbst i bis jetzt zu dumm gewesen, um einzusehen, dass das die shre kunst der rede sei; ihm fehle die geschicklichkeit so geellten anforderungen zu entsprechen; durum werde er für diessil seinem untergeordneten standpunkte gemäss bloss das sau, was er für wahr halte. 199 C - 201 C führt er seine itik gegen den inhalt der rede Agathons selbst, und beweist n (freilich selbst etwas sophistisch) aus seinen eignen prämisn, dass er nicht berechtigt gewesen sei, den Eros schön zu nnen, da er vielmehr nach dem schönen trachte, also selbst es cht besitzen könne. Dem Agathon hilft kein Phädrus mehr aus r verlegenheit, er muss sich in sein schicksal ergeben und zuizt verwirrt gestehen 201 C: κιεδυτεύω, ω Σωκρατες, οὐδέν είναι ών τότε είποτ. Damit ist nun freilich der gipfelpunkt der itik erreicht, da sie unmöglich weiter gehen kann, und die mit cht darauf folgenden worte des Sokrates 201 D: xai gè uév ήδη έάσω bezeichnen zugleich den schlusspunkt der polemik gen die sophistik im Platonischen symposion.

Gehen wir nun zu einem fernern punkte über.

Bei beiden gastmählern erscheint jemund uneingeladen, bei

enophon Philippus, bei Plato Aristodemus.

Xen. Symp. 1, 13. cf. Pl. Symp. 174 B—E. Schon Herann (progr. v. 1834. p. vi) sah die berührung ein. Er sagt rüber: quod Philippus scurra apud illum (sc. Xenophontem) mas ridiculum esse dicit, si quis invocatus ad coenam veniat, nonne atonem tangere videatur, qui totam dialogi narrationem Aristomo tribuit, qui invocatus Agathonis convivio interfuerit?

Mit Henrichsen pag. 7. sehe ich auch nicht recht ein. wie er von einem tangere Platonem gesprochen werden kann, da ch Hermann unter diesem ausdruck ein, wenn auch nur verecktes polemisiren verstehen muss. Mit dem ausdruck γελοΐον inn solches hier nicht bezeichnet werden, denn es bedeutet dies wort hier nicht sowohl unser deutsches einen tadel in sich hliessendes "lächerlich" (beweis dafür ist auch Pl. Symp. 189 B, ο es von καταγέλαστος unterschieden wird), als vielmehr einch "lustig, spasshaft", einem γελωτοποιός wohl angemessen. if der andern seite aber kann ich nicht so leicht, wie Henrichn es thut, über diesen umstand hinweggehen. Denn davon wird ch niemand überzeugen können, dass rein zufällig bei beiden stmählern ein individuum am anfange uneingeladen erscheint, d dass rein zufällig diese sache an beiden orten in mehr oder nder ausführlicher weise besprochen wird. Auch bier werden r es natürlich finden, dass derjenige, der der erstere war und n umstand also zuerst anführte, ihn in einfacher weise hinellt, der andere, der ihn frei benutzt, die sache weiter ausführt d ausschmückt, auch mit andern zügen, die er unbringen will, verbindung setzt. Das letzte thut wirklich Plato. Auch er

(diess sei gegen Hermann gesagt) behandelt die sache als ein γελοῖον. Darum lässt er ja den Sokrates über dieses uneingeladen-kommen witzeln (174 B, C), wobei er eine spasshafte sewendung eines sprichwortes zu hülfe nimmt und dasselbe verdreht, indem Homer selbst dazu das beispiel gegeben habe.

Endlich helfen sie sich mit der lustig sophistischen auskunft, Aistodemus komme nicht uneingeladen, sondern von Sokrates berufen. Nachher bezeichnet es Aristodemus als ein yeloior nastir (174 E), also mit dem nämlichen ausdruck wie Philippus bei Xenophon, dass er nun doch noch als ακλητος erscheinen musste. indem Sokrates, der ihn hätte einführen sollen, vor der schwelle stehen blieb und seinen betrachtungen nachbieng; erst dann aber hereinkam, als die muhlzeit schon längst begonnen hatte (175 C). So verbindet nun Plato auf gefällige weise mit jenem uneingeladen-kommen eines individuums den dem historischen Sokrates angehörigen zug (175 B: έθος γάρ τι τοῦτ' έγει· ένίστε ἀποστάς οποι αν τύγη έστηκεν. vgl. in der rede des Alkibiades 220 C, D: ξυννοήσας γάρ αὐτόθι έωθέν τι είστήκει σκοπών — — — — — - ὁ δὲ είστήκει μέγρι έως έγένετο καὶ ηλιος ανέσχεν) zuweilen, wenn ihn ein gedanke überwältigte, demselben nachzugebes, is dem er in betrachtung versunken stillestand, ohne sich durch ein gastmahl oder etwas von der art abhalten zu lassen. Als er endlich doch kommt, fordert ihn Agathon auf, sich zu ihm zu lagern, indem er ihn um dieser gewohnheit willen neckte 175 C: ίνα καὶ τοῦ σοφοῦ ἀπολαύσω, ὄ σοι πρόσύστη ἐν τοῖς πρι θύροις. δηλον γάρ ὅτι εύρες αὐκὸ καὶ ἔχεις· οὐ γὰς αν προαπέστης. Ich führe diese zum theil schon citirte stelle deswegen in einer andern beziehung noch einmal an, um zu zeigen, wie Plato die einzelnen züge in einander verflicht und dadurch individualisirt. Denn jenes von Agathon gesprochene wort ist nur der anfang der neckereien zwischen ihm und Sokrates. die oben besprochen worden sind. - Das nneingeladenkommen des Aristodemus, die gewohnheit des Sokrates, in betrachtungen versunken stille zu stehen, die gegenseitigen neckereien zwischen Agathon und Sokrates, alles dieses ist von Pluto innig verwoben, während bei Xenophon der erste und der letzte dieser züge unvermittelt und unabhängig von einander dastehen, so dass es unmöglich ist anzunehmen, Xenophon habe das, was Plato ausführlich gegeben, nur abgekürzt und in eins zusammengefasst; denn das von Xenophon angeführte ergibt sich keineswegs als einfaches resultat aus dem entsprechenden bei Plato. erkennen wir hier die das unvollkommene, das ihr vorliegt, küsstlerisch bearbeitende, individualisirende hand des letztern.

In beiden symposien wird der übergang von dem δείπτον zu dem eigentlichen συμπόσιον auf ähnliche weise geschildert. Schon Athenäus bemerkte diess: V, p. 179 d: nachdem er aus Homer angeführt, dass bei den Homerischen symposien den göttern ge-

1

'n

ø

spendet worden sei, fährt er fort: ἄπερ καὶ Πλάτων φυλάσσει κατὰ τὸ συμπόσιον. μετὰ γὰρ τὸ δειπνῆσαι σπονδάς τέ φησιν ποιῆσαι, καὶ τὸν θεὸν παιωνίσαντας τοῖς νομιζομένοις γέρασι παρ απλησίως δὲ καὶ Ξενο φῶν. παρὰ δ΄ Επικούρω οὐ σπονδή, οὐκ ἀπαρχὴ θεοῖς: Epikurus also habe, gegen Plato und Xenophon, in seinem symposion keine solche spendung, sodass man nicht von vornherein sagen kann, es hätte das jeder so geschrieben, obschon natürlich dieser umstand für sich allein nichts beweisen würde. Die beiden stellen lauten: Xen. Symp. 2, 1: ὡς δ΄ ἀφηρέθησαν αὶ τράπεζαι, καὶ ἐσπείσαντο καὶ ἐπαιάνισαν, diess bei Plato etwas ausführlicher und mit dem unmittelbar vorhergehenden besser verbunden, Pl. Symp. 176 Λ: μετὰ ταῦτα, ἔφη, κατακλινέντος τοῦ Σωκράτους καὶ δειπνήσαντος καὶ τῶν ἄλλων, σποτδάς τε σφᾶς ποιήσασθαι, καὶ ἄσαντας τὸν θεὸν καὶ τάλλα τὰ νομιζόμενα τρέπεσθαι πρὸς τὸν πότον.

Rücken wir weiter vor zu dem hauptinhalt der beiden symposien, d. h. zu dem, was von den theilnehmern an denselben über den Eros gesagt wird; die erste rede hierüber bei dem Xen. symposion ist die des Kritobulus 4, 10-15, in der er namentlich von §. 13. an auseinandersetzt, was für ein grosser vorzug die schönheit sei. Dass hier nicht der Eros, sondern die schönheit das thema bildet, macht keinen unterschied, wenn man bedenkt, in welch' engem zusammenhange diese beiden begriffe im hellenischen bewusstsein zu einander stehen. Die erste rede über den Eros wird im Platonischen symposion von Phädrus ge-Vergleicht man die reden des Kritobulus bei Xenophon und des Phädrus bei Plato, so zeigt sich deutlich: die rede des Phädrus, mit ausnahme der kosmogonischen einleitung, enthält alle grundgedanken der rede des Kritobulus, nicht nur mit zuweilen ähnlichem ausdruck, sondern sogar in der ganz nämlichen reihenfolge. Diese gedanken werden nun freilich von Plato ihrer zuweilen concret-persönlichen beziehung auf Kleinias beraubt, und allgemein hingestellt, jeder derselben aber, namentlich der letzte, viel weiter ausgeführt.

Weisen wir das im einzelnen nach.

Xen. Symp. 4, 13. sagt Kritobulus: "Αξιόν γε μὴν ἡμῖν τοῖς καλοῖς καὶ ἐπὶ τοῖςδε μέγα φρονεῖν, ὅτι τὸν μὲν ἰσχυρὸν ποτοῦντα δεῖ κτᾶσθαι τἀγαθὰ, καὶ τὸν ἀνδρεῖον, κινδυνεύοντα, τὸν δέ γε σοφὸν, λέγοντα ὁ δὲ καλὸς, καὶ ἡσυχίαν ἔχων, πάντ ἂν διαπράξαιτο (im folgenden §. 14. wird nun an dem beispiel des schönen Kleinias gezeigt, wie er, Kritobulus, um dessen schönheit willen alles für ihn thäte); vgl. was Phädrus sagt Plat. Symp. 178 C: δ γὰρ χρὴ ἀνθρώποις ἡγεῖσθαι παντὸς τοῦ βίου τοῖς μέλλουσι καλῶς βιώσεσθαι (diess die deutliche umschreibung des Xenophontischen τὰγαθά), τοῦτο οὖτε συγγένεια οἶα τε ἐμποιεῖν οὖτω καλῶς οὖτε τιμαὶ οὖτε πλοῦτος οὖτ ἄλλο οὐδὲν ὡς ἔρως; der von beiden durchgeführte gedanke ist: der

Eros vermag mehr zum lebensglück beizutragen, als alle ander

güter.

Xen. 4, 15: vgl. mit Pl. S. 178 D: der Eros erzeugt positive und negative tugend; Kritob. διὰ γὰρ τὸ ἐμπνεῖν τι <sup>4</sup>) ἡμᾶς τοὺς καλοὺς τοῖς ἐρωτικοῖς, ἐλευθεριωτέρους μὲν αὐτοὺς ποιοῦμα εἰς χρήματα, φιλοπονωτέρους δὲ καὶ φιλοκαλωτέρους ἐν τοῖς κικοῦνοις, καὶ μὴν αἰδημονεστέρους τε καὶ ἐγκρατεστέρους, οῖ γε καὶ, δν δέονται μάλιστα, ταῦτ' αἰσχύνονται; Phädrus: τὴν ἐπὶ μὲν τοῖς αἰσχοῖς αἰσχύνην, ἐπὶ δὲ τοῖς καλοῖς φιλοτιμίαν· οὐ γὰρ ἔστα ἄνευ τούτων οὖτε πόλιν οὖτε ἰδιώτην μεγάλα καὶ καλὰ ἔργα ἔξεργάζεσθαι. Diese scham von dem geliebten bei etwas schändlichem ertappt zu werden sei grösser, als wenn der vater desjenigen, der diese that ausübt, selbst dazu käme. — Deutlich werden hier von Phädrus die eigenschaften, zu denen nach Kritobulus der Eros führt, unter zwei höhere begriffe untergebracht; φιλόπονος, ἐλευθέριος, φιλόκαλος unter den positiven der φιλοιμία, αἰδήμων καὶ ἐγκρατής unter den negativen der αἰσχύνη.

Nun folgen in beiden reden die vorzüge des Eros für die kriegsverhältnisse Xen. Symp. 4, 16: μαίνονται δὲ καὶ οἱ μὴ τοὺς καλοὺς στρατηγοὺς αἰρούμενοι. Vgl. Pl. Symp. 178 E, 179 A; hier dieser gedanke von den blossen στρατηγοὶ auf das ganzt στρατόπεδον ausgedehnt, das aus lauter liebhabern und geliebten bestehen sollte; dazu gab anlass Xen. Symp. 8, 32, worauf später zurückzukommen ist.

Unmittelbar auf diese worte folgt bei Xenophon noch im nämlichen §. 16: Ἐγώ γοῦν μετὰ Κλεινίου κῶν διὰ πυρός ἰοίην sentsprechend der parallelstelle Mem. I, 3, 9: ovtos (sc. Konóβουλος) καν είς μαχαίρας κυβιστήσειε, καν είς πυρ αλλοιτο]. Βεί Plato folgt derselbe gedanke, seiner speziellen beziehung auf eine bestimmte person entkleidet; καὶ μὴν ὑπεραποθνήσκειν γε μόνοι έθελουσιν οἱ έρωντες, οὐ μόνον ὅτι ἄνδρες, άλλὰ καὶ αἰ γυναίχες. Dieses ὑπεραποθνήσκειν wird nun von Phädrus Plat. Symp. 179 B — 180 B in seinen verschiedenen arten beschrieben und besprochen. Nicht nur männer, sondern sogar weiber sind dieser aufopferung fähig; wofür Alkestis ein glänzendes beispiel darstellt, die sich für Admetus aufopferte. Darum belohnten sie die götter dergestalt, dass sie ihre seele wieder aus dem Hades Orpheus hingegen, der nicht die kraft der liebe besass, dass er für sein weib hätte sterben wollen, wurde von ihnen bestraft, indem sie, als er lebend in den Hades binunterstieg, ihm dieselbe nicht geben und ihn nachher durch weiberhand sterben liessen. Den Achilleus hingegen, da er dem Patroklos nachstarb, sandten sie auf die inseln der glückseligen.

Zugleich konnte dieses ἐμπνεῖν τι Plato darauf führen, den homerischen ausdruck μένος ἐμπνεῖναι auch auf den Eros überzutragen, Plat. Symp. 179 B.

Am meisten ehren es die götter, wenn der geliebte für den liebhaber stirbt, mehr als wenn nur das umgekehrte stattfindet, da es sich von dem liebhaber eigentlich von selbst versteht 180 B: ἔνθεος γάρ ἐστι. Darum ward Achilleus noch mehr belohnt als Alkestis.

Ausserdem sind aber in dieser rede des Kritobulus und dem gespräche desselben mit Sokrates (wozu auch c. 5. zu nehmen) verschiedene berührungspunkte mit einem andern theile des Platonischen symposions: der scene des Alkibiades. Xen. Symp. 4, 19 Νη Δί, έφη ὁ Κριτόβουλος, η πάντων Σειληνών των έν τοῖς σατυριχοίς αίσχιστος αν είην: wozu Xenophon die erläuterung gibt: ὁ δὲ Σωχράτης καὶ έτύγγανε προςεμφερής τούτοις ών (mit dem neusten herausgeber Dindorf diese worte anzuzweifeln, ist kein grund vorhanden. Xenophon will ja nur die berechtigung, die Tritobulus zu dieser aussage hatte, dem leser, dem sie sonst leicht allzu grob erscheinen möchte, darthun), dazu noch 5, 7, wo Sokrates selbst sich mit den Silenen vergleicht; diese beiden stellen vgl. mit Plat. Symp. 215 B u. s. w.: σημὶ γὰρ δὴ ὁμοιότατον αυτόν είται τοϊς σειλητοϊς τούτοις τοῖς έν τοῖς έρμογλυφείοις καθημένοις, ούς τικας έργάζονται οί δημιουργοί σύριγγας η αύλούς έχοντας, οἱ διχάδε διοιχίτέντες φαίνονται ένδοθεν ἀγάλματα έχοντες Θεων. Wie ganz anders wird bei Plato durch Alkibiades dieser vergleich vollführt; Xenophon bezeichnet mit demselben nur die äussere hässlichkeit des Sokrates; aber dem Alkibiades ist das das unwichtigste: ὅτι μὲν οὖν τό γε είδος ὅμοιος εἶ τούτοις, οὂ Σώχρατες, οὐδ' αὐτὸς δή που άμφισβητήσαις ώς δε καὶ τάλλα ἔοικας, μετὰ τοῦτο ἄκουε. Zu diesem zwecke dehnt er die vergleichung nicht bloss auf die lebenden Silenen aus, sondern auf jene gemäldebehälter in den werkstätten der bildhauer, die, geschlossen, gestalten von Silenen darstellen, wenn sie aber geöffnet werden, dem auge den herrlichen anblick der bildhauerwerke gewähren. Die vergleichung wird nun in folgender weise durchgeführt: Sokrates ist έβριστης wie die Silenen, aber auch ein αὐλητής. Durch seine reden erregt er dieselben wirkungen wie die schönste musik. Wenn einer die reden des Sokrates hört, ist er entsetzt und festgebannt. Dem Alkibiades klopft das herz und thränen entfliessen ihm, wenn der wunderbare mann zu sprechen beginnt 5). Vor ihm allein schämt er sich und wider seinen willen wird er getrieben ihn anzuhören. Dann aber spielt jenen künstlichen Silenen entsprechend der gegensatz des innern

<sup>5)</sup> Wie entgegengesetzt hiezu wird nicht das verhältniss des Alkibiades zu Sokrates erklärt Mem. I, 2, 13 u. ff.; das motiv dazu war nach Xenophon blosser eigennutz; die vermuthung liegt nahe, Plato habe hier das verhältniss ganz anders dargestellt in bewusstem gegensatz gegen Xenophon, und es auf eine weise erklärt, die dem geistvollen und lebhaften Alkibiades gewiss conformer ist, als jene abgeseimte, eigennützige berechnung.

und äussern bei Sokrates eine grosse rolle; äusserlich stellt er sich verliebt und jagt stets den schönen nach, aber hernach will er wieder gar nichts davon wissen. Denn in ibm herrscht nicht der Eros, sondern die σωφροσύνη; er kümmert sich weder un schönheit noch reichthum noch ansehen anderer, obschon er es selbst nicht sagt. Und diesen eigentlichen innern zustand des Sokrates habe niemand gesehen, als er, Alkibiades. So geht er auf die erzählung seiner eigenen liebesgeschichte zu Sokrates über und schildert in lebhaften zügen, wie seine begierde von diesem verlacht, statt erhört wurde.

In dieser schilderung seiner liebe zu Sokrates findet sich eine stelle, die unbestreitbar auf benutzung einer ähnlichen X-nophontischen beruht.

Plat. Symp. 218 A: έγω ούν δεδηγμένος τε ύπο άλγειοτέρου και το άλγεινότατον ών αν τις δηγθείη - την καρδίαν ή ψυγήν γάο η ο τι δεί αὐτὸ ἀνομάσαι πληγείς τε καὶ δηγθείς ὑπὸ των έν φιλοσοφία λύγων, οι έχονται έχίδνης άγριώτερον, νέου ψυχῆς μὴ ἀφυοῦς ὅταν λάβωνται, καὶ ποιοῦσι δρᾶν τε καὶ λέγειν ότιοῦν u. s. w.; dies die erweiterung des bildes, in welchem derselbe Sokrates seine einstige liebe gegen Kritobulus gesteht: Xes. Symp. 4, 28: έγω ωσπερ ύπο θηρίου τινος 6) (dies bei Plato umschreibend) δεδηγμένος, τόν τε ώμον πλείον, η πέντε ημέρας ώδαξον, καὶ ἐν τῆ καρδία (von Alkibiades spasshaft noch jener zusatz hinzugefügt: oder "wie man das ding nennen soll") обяно κνησμά τι έδόκουν έχειν. Vgl. ferner in lem zu diesem theil von c. 4. unmittelbar gehörigen c. 5, 9: ὁ δὲ Σωχράτης ἐν τούτο διέπραττε, τῷ τικήσαντι μη ταινίας, άλλὰ φιλήματα, άναδήματα παρά των κριτων γενέσθαι mit Plat. Symp. 212 E — 213 E: die kränze, mit denen Alkibiades den Sokrates und Agathon schmückt; 213 Β: καὶ περιαιρούμενον αμα τὰς ταινίας ώς αναδήσοντα u. s. w.

Wo mehrere solche unverkennbare analogieen sich zeigen kann die stellung derselben nicht ganz zufällig sein. Wir werden daher darauf geführt, nur zu fragen, in welcher verwandtschaft die schlussscene bei Plato zu jenem theile des c. 4. und zum c. 5. im Xen. symp. stehe. Unstreitig hat schon die spezielle beziehung beider reden auf bestimmte personen ähnlichkeit die rede des Kritobulus macht gleichsam ein gemisch aus von allgemeinen gedanken und schilderung persönlich-bestimmter verbältnisse; die erstern sind zur grundlage der rede des Phädrus im Plat. symposion geworden; die letztern sind in der schlusssene durch Plato von den personen des Kritobulus und Kleinias auf Alkibiades und Sokrates übertragen cf. Xen. 4, 12. mit Pl.

<sup>6)</sup> Das bild scheint nach der parallelstelle Mem. I, 3, 12, 13. ursprünglich von einem gistigen insektenbiss gemeint, dann aber von Plato als schlangenbiss verstanden worden zu sein.

216 A u. s. w.; und wie es sich von selbst versteht, in ganz underer weise durchgeführt.

In der scene des Alkibiades spielt nämlich neben diesem und Sokrates noch Aguthon eine grosse rolle. Wir suhen aber früher, dass die polemik gegen die sophistik Pl. Symp. 201 D. ein ende hat, und wirklich tritt in unserer scone auch nicht in blossem scherze von seite des Sokrates irgend eine solche polemik zu tage, sondern ein durchaus freundliches, in neckereien sich äusserndes, geselliges zusammensein. Ganz so harmlos ist auch der scherz in Xen. Symp. c. 5. Agathon wird uns geschildert als äusserlich sehr schön vgl. Pl. Symp. 212 Ε: σοφώτατος καὶ κάλλιστος; 213 C: κάλλιστος των ένδον vgl. noch 223 A: Σωχράτους παρόντος των καλων μεταλαβείν άδύνατον άλλφ. Deswegen ist er aber auch sehr eitel und wünscht nichts sehnlicheres als von andern gerühmt zu werden: ib. Ἰου ἰου, Ἀλκιβιάδη, ούκ έσθ' όπως αν ένθάδε μείναιμι, άλλα παντός μαλλον μεταναστήσομαι, εια ύπὸ Σωκράτους έπαιτεθώ. Ganz so erscheint uns auch Kritobulus bei Xenophon; 4, 10. wird er von andern als schön gerühmt und rühmt sich selbst seiner schönheit. Darum geht Sokrates mit ihm einen schönheitswettstreit ein; und ähnlich 7) auch im Plat. gastmahl in unserem sinn ein wettstreit um weisheit und schönheit zugleich. Alkibiades ist hereingekommen, um den schönen Aguthon zu bekränzen, aber als er den Sokrates erblickt, da reisst es ihn unwiderstehlich hin von dem äusserlichen κάλλος zu dem wahren κάλλος und der wahren σοφία, so dass er auch den Sokrates bekränzt, und ihm den vorzug gibt Pl. Symp. 213 D, Ε: σῦν δέ μοι, Άγάθων, φάναι, μετάδος τῶν ταινιών, ίνα αναδήσωμεν και την τούτου ταυτηνί την θαυμαστήν κεφαλήν, καὶ μή μοι μέμφηται, ότι σε μεν ανέδησα, αὐτον δε τιχώντα έν λόγοις πάντας άνθρώπους, οὐ μόνον πρώην ώσπερ σύ, άλλ' ἀεί, έπειτα οὐκ ἀνέδησα. Aber dus schönste ἀrάδημα ist die unsterbliche lobrede des Alkibiades auf Sokrates.

Stehen auf diese weise Kritobulus und Agathon in verwandter stellung, so erklärt sich auch leichter, dass jener witz des Xenophontischen Sokrates gegen Kritobulus: von dem Gorgonenhaupte sich bei Plato in der polemik des Sokrates gegen Agathon wiederfindet.

2. Plato scheidet und trennt scharf die bei Xenophon vorkommenden begriffe, unterwirft sie gleichsam seiner philosophischen kri-

<sup>7)</sup> Dass ich diese analogieen mir so erkläre, verdanke ich meinem recensenten Heinr. Kesselring, stud. theol., der, als ich die arbeit in der unter leitung des herrn prof. Köckly stehenden philol. gesellschaft vortrug, diesen gedanken zuerst äusserte und namentlich Xen. Symp. 4, 20. mit Plat. Symp. 175 Ε: ελίγον ὕοτερον διαδικαοόμεθα έγω τε καὶ οὐ περί τῆς ουφίας, δικαστῆ χρώμενοι τῷ Διονίου vergleicht, indem er das τῷ Διονίου nicht bloss von dem eigentlichen συμκόσιον, sondern von dem des Dionysusvollen Alkihiades verstehen will.

tik und weist verschiedenen sich bekämpfenden standpunkten zu, was bei Xenophon von dem einen Sokrates gesagt wird.

In dem bisherigen kamen wir noch nicht (nur annäherungsweise in der rede des Kritobulus) auf den hauptgegenstand der beiden symposien, den Eros und das verhältniss, in welchem das in den beiden schriften über denselben gesagte stehe, zu reden. Es entsprechen sich in dieser beziehung bei Xenophon: die rede des Sokrates, und bei Plato: die sechs verschiedenen reden des Phädrus, Eryximachus, Pausanias, Aristophanes, Agathon und Sokrates; diese beiden theile sind daher vorzüglich mit einander zu vergleichen. Da der Eros die grundidee des Platonischen symposions bildete, musste Plato vorzüglich auf die rede des Sokrates bei Xenophon rücksicht nehmen; daher in diesem theil des Xen. sympos. relativ die meisten berührungspunkte mit den Platonischen sich nahe bei einander finden. Da ferner dem Plato die philosophische entwicklung des begriffes Eros zweck war, der nicht einer andern tendenz sich unterordnete, musste er an strengsten seine kritik gegen das ausüben, was von dem bei Xenophon über den Eros gesagten einen philosophischen charakter an sich zu tragen schien. In diesem falle aber war seine polemik nicht sowohl gegen den historischen Sokrates als gegen dessen darsteller Xenophon gerichtet, der gewiss das rein philosophische denken desselben nicht ganz erfasste.

Das erste prädikat, das von dem Xen. Sokrates dem Eros heigelegt wird, ist: er sei ein grosser dämon Xen. Symp. 8, 1. Dieser δαίμων μέγας weist uns hin auf den Platonischen Sokrates. Dass der Eros nicht ein gott, sondern ein dämon sei, beweist dieser weitläufig: Plat. Symp. 201 E — 204 C. Das wesen eines dämon ist in dem satze enthalten: πᾶν τὸ δαιμόνιον μεταξύ ἐστι θεοῦ τε καὶ θνητοῦ (weder schön noch hässlich, weder gut noch schlecht u. s. w., mittler zwischen den menschen und göttern). Hieran knüpft er den sinnreichen mythus von der abstammung des Eros von Poros und Penia und leitet hieraus die eigenschaften desselben ab.

Die zweite derartige bestimmung heisst: τῷ χρότφ ἰσῆλιξ τοῖς ἀειγενέσι θεοῖς. Wenn wir früher die elementargedanken der rede des Phädrus im Platonischen symposion in der rede des Kritobulus fanden, so sehen wir an unserer stelle auch das element jener kosmogonischen einleitung 178 B, welche das hier gegebene prädikat noch steigert zu dem weiter gehenden: πρεσβύτατος τῶν θεῶν und die behauptung durch citiren von aussprüchen des Hesiodus und Parmenides erhärtet. Diese bestimmungen aber, ἰσῆλιξ τῷ χρότφ τοῖ, θεοῖς und πρεσβύτατος τῶν θεῶν widersprechen deutlich der auffassung des Eros als δαίμων, wie sie uns der platonische Sokrates gibt. Der Eros, der am gastmahle der götter, am geburtsfeste der Aphrodite, von Poros und Penia erzeugt wird, kann nicht ἰσῆλιξ τοῖς θεοῖς sein; diese er-

zählung des Platonischen Sokrates steht in klarem und bewusstem gegensatz gegen jene kosmogonische einleitung des Phämidrus, der den Eros einen gott neunt und die worte zur erläuterung hinzusügt: γωίς γαρ Έρωτος οὐτ' εἰσίν οῦτε λέγονται ὑπ' οὐδιοὸς οῦτε ἰδιώτου οῦτε ποιρτοῦ.

Dieselbe erscheinung des widerspruchs gegen das frühere prädikat wiederholt sich bei dem folgenden: τῷ μορφῷ εεώτατος.

Hermann schon bemerkte, dass das erstere: ἀσῷλιξ τοὶς θεοὶς bei Plato von Phādrus, das folgende hingegen: εεώτατος, von Agathon durchgeführt werde. Er sagt hierüber (programm v. 1834, pag. vi): mittimus exordium, nbi in unum coniunctis, quae apud Platonem et Phaedrus et Agatho in amorem contulerant, eundem aetate vetustissimum, forma ut qui maxime iuvenem praedicat (sc. Xenophon).

Aber wie können denn diese zwei bestimmungen bei Plato im gegensatz gegen einander auftreten, und von Xenophon, der doch diese scharfe trennung sehen musste, ganz naiv in eins vereinigt, derselben person in den mund gelegt werden? Zum beweis dafür, dass bei Plato der gegensatz bewusst und absichtlich aufgestellt wird, mögen die worte Agathons angeführt werden: Plat. Symp. 195 A: έστι δὲ χάλλιστος ῶν τοιόςδε. πρῶτον μὲν γεώτατος θεῶτ, ὧ Φαίδρε, und 195 B: ἐγὼ δὲ Φαίδρω πολλὰ ἄλλα ὁμολοςῶν τοῦτο οὐχ ὁμολοςῶ, ὡς Ἔρως Κρότου καὶ Ἰαπετοῦ ἀρχαιότερὺς ἐστιτ, ἀλλὰ φιμί γεώτατον εἶναι αὐτὸν θεῶν καὶ ἀεὶ τέυν.

Dass übrigens dieses Agathonische τεωτατος aus unserm τεωτατος bei Xenophon herfliesst, bestätigt auch der umstand, dass der Xenophontische zusatz: τὶ μουρῦ dort in der weise aufgenommen ist, dass der begriff τεώτατος unter den allgemeinen κάλλιστος gestellt wird.

Die beiden folgenden attribute: μεγέθει μὲν πάττα ἐπέχοντος, ψυχῦ δὲ ἀνθοώπον ἰδουμέτον (so liest mit recht Dindorf nach Blomfields conjectur, da die alte lesart ἰσουμένον keinen aina gibt) werden ebenfalls von Plato auseinandergehalten. Eryximachus allein macht das μεγέθει ἐπέχων πάντα zu der grundlage seiner rede, während die andern insgesammt (bei ihrer verachiedenheit) mehr bei dem Ερως ψυχῷ ἀνθρώπου ἰδρύμενος atchen bleiben; vgl. den anfang der rede des Eryximachus: Pl. Symp. 186 A: ὅτι δὲ οὐ μόνον ἐστὶν ἐπὶ ταῖς ψυχαῖς τῶν ἀνθυὰπων πρὸς τοὺς καλοὺς ἀλλὰ καὶ πρὸς ἄλλα πολλὰ καὶ ἐν τοὶς ἄλλοις, τοῖς τε σώμασι τῶν πάντων ζώων καὶ τοῖς ἐν τῷ γῷ στομένοις καὶ ὡς ἔπος εἰπεῖν ἐν πᾶσι τοῖς οὐσι καθεωρακέναι μοι δοχῶ etc.

Nachdem Sokrates Xen. Symp. 8, 2—8. noch mit anderweitigen gründen seinen vorschlag des Eros zu gedenken, motivirt, geht er nun 8, 9. wieder auf den gegenstand selbst über: εἰ μὲν οἶν μία ἐστὶν Ἀφροδίτη ἢ διεταὶ, Οὐρανία τε καὶ Πάνδημος

οὐκ οἶδα — — ὅτι γε μέντοι χωρὶς ἑκατέρα βωμοί τι dang καὶ ταοὶ καὶ θυσίαι, τῷ μὲν Πανδήμφ ὁκδιουργότεραι, τῷ δὶ τὰ ριανία ἀγνότεραι, οἶδα. cf. Plato Symp. 180 C, D, wo dientical unterscheidung von Pausanias streng durchgeführt ist. Schriffer Cornarius bemerkte diese analogie, Boeckh (pag. 17) gab the ebenfalls zu, meinte aber gegenüber Cornarius: es lasse sich mehrer derselben eben sowohl die priorität Xenophons beweisen. Her derselben eben sowohl die priorität Xenophons in medio reine quat, effectus tamen diversos esse affirmet; unde si supra mathematic distinguat, cautior Xenophon hanc quaestionem in medio reine quat, effectus tamen diversos esse affirmet; unde si supra mathematic distinguat, cautior Xenophon hanc quaestionem in medio reine quat, effectus tamen diversos esse affirmet; unde si supra mathematic distinguat, cautior Xenophon hanc quaestionem in medio reine potius Xenophonti quam Xenophontem Platoni notum fuisse. Herdings ist Sokrates bei Xenophon in dieser unterscheidung gleichsam vorsichtiger, skeptischer; er wisse zwar nicht, ob wirklich zwei verschiedene Aphroditen, eine himmlische und eine genamene existiren; denn am ende habe auch Zeus verschiedene bei namen. Nur das sei unbestritten, dass beide verschiedene tempel und verschiedenen cultus hätten, die eine einen leichtsinniges, die andere einen reinen.

Pausanias dagegen zweifelt gar nicht an der existenz zweier verschiedener göttinnen; ganz keck frägt er:  $\pi\tilde{\omega}_{\mathcal{E}}$  δ' οὐ δύο τὰ  $\vartheta \varepsilon \alpha'$ ; und gibt nun genealogische erläuterungen. Die eine der beiden Aphroditen sei älter und die mutterlose tochter des Uranus: dies die Urania. Die Pandemos hingegen sei jünger, die tochter des Zeus und der Dione.

Cornarius und Hermann meinen nun: Xenophon habe die starke, unvorsichtige behauptung des Pausanias bei Plato absichtlich gemässigt und einigem zweifel unterstellt: "ich weiss es nicht, ob es sich wirklich so verhält, wie z. b. Pausanias so entschieden behauptet." Dies ungefähr wäre nach ihnen der gedanke Xenophons gewesen. (Der anachronismus, dass das gastmahl bei Agathon erst 4 jahre nach dem des Kallias stattfand, hätte nichts zu bedeuten.)

Mit recht bemerkte schon Boeckh dem gegenüber: ebenso gut könne umgekehrt die zuversichtlich-kecke frage des Pausanias: πῶς δ' οὐ δύο τὰ θεά; sich auf jenen zweifel des Sokrates beziehen und gewissermassen die antwort darauf bilden; etwa in dem sinne: "wie kann denn jemand daran noch zweifeln?"

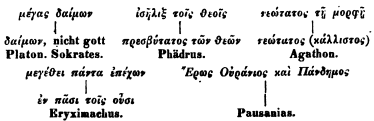
Aus diesem umstande allein, dass der eine kecker, der andere vorsichtiger behauptet, können wir nur auf gegenseitige bezugnahme, nicht aber auf die priorität weder des einen, noch des andern schliessen. Wohl aber ist in anderweitigem eine bestätigung des hisherigen resultates zu finden. Plate führt weiter aus, indem er die hypothese der existenz zweier Aphroditen dahin erläutert und erweitert, dass er ihr jene genealogische un-

Hage gibt. Auch ist das verhältniss des Eros zur Aphrodite Pausanias bestimmter und klarer angegeben. Vorzüglich ter ist auch hier dasselbe argument wie bei den frühern zu - federholen. Während der Xenophontische Sokrates bisjetzt von them einheitlichen Eros gesprochen, als einem μέγας δαίμωτ, ἰσῆ-\* u. s. w., verfällt er hier: 8, 9. ganz unvermittelt in die un-\*\*scheidung zweier, von denen man nicht weiss, ob die in 8, 1. egebenen prädikate beiden zugleich oder nur dem einen der bei-Eros, und welchem in diesem falle zukomme. Plato hinge-Ten sieht ein, dass er die unterscheidung zweier Eros nicht einem wichen zuweisen kann, der vorher von einem einheitlichen geprochen. Sowohl Phädrus, als Agathon, als Sokrates bei Plato Wehmen den Eros als einheitlich; darum giebt Plato keinem diever drei die unterscheidung eines doppelten Eros, sondern er Thergibt sie einer vierten person, dem Pausanias, und dieser, da er auf den Phädrus folgt, stellt sich ihm gerade hierin gegenüber: Plat. Symp. 180 C: οὐ καλῶς μοι δοκεῖ, ὧ Φαΐδρε, προβεβλησθαι ήμιν δ λόγος, τὸ άπλως ούτως παρηγγέλθαι έγχωμιάζειν "Ερωτα. εί μεν γάρ είς ην ό "Ερως, καλώς αν είχε νυν δε ον γάρ ἐστιν είς. Was aber so scharf getrennt und auseinander gehalten wird, kann nachher nicht mehr, auch nicht von einem unklaren geiste, wieder zusammengeworfen werden.

Aus der vergleichung der einleitung der rede des Xenophontischen Sokrates, wie den einleitungen der verschiedenen reden bei Plato ergibt sich also das gesammtresultat:

Plato benutzt die prädikate, die der Xen. Sokrates dem Eros beilegt, in der weise, dass er die einzelnen derselben, oder auch ein einzelnes zu allen andern in bewussten gegensatz treten lassend, sie verschiedenen standpunkten zur grundlage ihrer rede gab, und zwar nach folgender übersicht:

## Attribute des Eros bei dem Xen. Sokrates:



Sehen wir nun, wie die einleitung zu der rede des Sokrates bei Xenophon gewissermassen das gerippe bildete, an welches sich die einzelnen reden bei Plato mit ausnahme derjenigen des Aristophanes ansetzten, so erklärt sich auch sehr leicht, dass Plato seinem freien componiren gemäss manche elemente aus der rede des Xen. Sokrates selbst benutzte und nach dem jedesmali-

ούκ οίδα. - - - ότι γε μέντοι χωρίς έκατέρα βωμοί τε είσί καί ταοί καί θυσίαι, τη μέν Πανδήμφ δαδιουργότεραι, τη δε Ούρανία άγνότεραι, οίδα. cf. Plato Symp. 180 C, D, wo dieselbe unterscheidung von Pausanias streng durchgeführt ist. Schon Cornarius bemerkte diese analogie, Boeckh (pag. 17) gab sie ebenfalls zu, meinte aber gegenüber Cornarius: es lasse sich aus derselben eben sowohl die priorität Xenophons beweisen. Hermann hingegen schloss sich wieder an Cornarius an (progr. v. 1834, pag. vi): sed ipsa illa duplicis amoris commemoratio ita comparata est, ut quum Pausanias apud Platonem ipsa numina distinguat, cautior Xenophon hanc quaestionem in medio relinquat, effectus tamen diversos esse affirmet; unde si supra maximum congruentiae signum duximus, vel hinc apparet Platonem potius Xenophonti quam Xenophontem Platoni notum fuisse. Allerdings ist Sokrates bei Xenophon in dieser unterscheidung gleichsam vorsichtiger, skeptischer; er wisse zwar nicht, ob wirklich zwet verschiedene Aphroditen, eine himmlische und eine gemeine existiren; denn am ende habe auch Zeus verschiedene beinamen. Nur das sei unbestritten, dass beide verschiedene tempel und verschiedenen cultus hätten, die eine einen leichtsinnigen, die andere einen reinen.

Pausanias dagegen zweifelt gar nicht an der existenz zweier verschiedener göttinnen; ganz keck frägt er:  $\pi \tilde{\omega}_{\mathcal{G}} \delta'$  ov  $\delta$ vo  $\tau \tilde{\omega}$   $\theta \epsilon \alpha'$ ; und gibt nun genealogische erläuterungen. Die eine der beiden Aphroditen sei älter und die mutterlose tochter des Uranus: dies die Urania. Die Pandemos hingegen sei jünger, die tochter des Zeus und der Dione.

Cornarius und Hermann meinen nun: Xenophon babe die starke, unvorsichtige behauptung des Pausanias bei Plato absichtlich gemässigt und einigem zweifel unterstellt: "ich weiss es nicht, ob es sich wirklich so verhält, wie z. b. Pausanias so entschieden behauptet." Dies ungefähr wäre nach ihnen der gedanke Xenophons gewesen. (Der anachronismus, dass das gastmahl bei Agathon erst 4 jahre nach dem des Kallias stattfand, hätte nichts zu bedeuten.)

Mit recht bemerkte schon Boeckh dem gegenüber: ebenso gut könne umgekehrt die zuversichtlich kecke frage des Pausanias:  $\pi\tilde{\omega}_{\mathcal{G}}$  δ' οὐ δύο τὸ  $\vartheta\epsilon\dot{\omega}$ ; sich auf jenen zweifel des Sokrates beziehen und gewissermassen die antwort darauf bilden; etwa in dem sinne: "wie kann denn jemand daran noch zweifeln?"

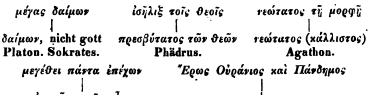
Aus diesem umstande allein, dass der eine kecker, der andere vorsichtiger behauptet, können wir nur auf gegenseitige bezugnahme, nicht aber auf die priorität weder des einem, noch des andern schliessen. Wohl aber ist in anderweitigem eine bestätigung des bisherigen resultates zu finden. Plato führt weiter aus, indem er die hypothese der existenz zweier Aphroditen dahin erläutert und erweitert, dass er ihr jene genealogische un-

terlage gibt. Auch ist das verhältniss des Eros zur Aphrodite bei Pausanias bestimmter und klarer angegeben. Vorzüglich aber ist auch hier dasselbe argument wie bei den frühern zu wiederholen. Während der Xenophontische Sokrates bisjetzt von einem einheitlichen Eros gesprochen, als einem μέγας δαίμων, ἰσῆλιξ u. s. w., verfällt er hier: 8, 9. ganz unvermittelt in die unterscheidung zweier, von denen man nicht weiss, ob die in 8, 1. gegebenen prädikate beiden zugleich oder nur dem einen der beiden Eros, und welchem in diesem falle zukomme. Plato hingegen sieht ein, dass er die unterscheidung zweier Eros nicht einem solchen zuweisen kann, der vorher von einem einheitlichen gesprochen. Sowohl Phädrus, als Agathon, als Sokrates bei Plato nehmen den Eros als einheitlich; darum giebt Plato keinem dieser drei die unterscheidung eines doppelten Eros, sondern er übergibt sie einer vierten person, dem Pausanias, und dieser, da er auf den Phädrus folgt, stellt sich ihm gerade bierin gegenüber: Plat. Symp. 180 C: ov καλώς μοι δοκεί, & Φαίδρε, προβεβλησθαι ημίν δ λόγος, το άπλως ούτως παρηγγέλθαι έγχωμιάζειν Έρωτα. εί μέν γάρ είς ήν ὁ Ερως, καλῶς αν είγε νον δέ ού γάρ ἐστιν είς. Was aber so scharf getrennt und auseinander gehalten wird, kann nachher nicht mehr, auch nicht von einem unklaren geiste, wieder zusammengeworfen werden.

Aus der vergleichung der einleitung der rede des Xenophontischen Sokrates, wie den einleitungen der verschiedenen reden bei Plato ergibt sich also das gesammtresultat:

Plato benutzt die prädikate, die der Xen. Sokrates dem Eros beilegt, in der weise, dass er die einzelnen derselben, oder auch ein einzelnes zu allen andern in bewussten gegensatz treten lassend, sie verschiedenen standpunkten zur grundlage ihrer rede gab, und zwar nach folgender übersicht:

## Attribute des Eros bei dem Xen. Sokrates:



έν πᾶσι τοῖς οὖσι

Eryximachus.

Pausanias

Sehen wir nun, wie die einleitung zu der rede des Sokrates bei Xenophon gewissermassen das gerippe bildete, an welches sich die einzelnen reden bei Plato mit ausnahme derjenigen des Aristophanes ansetzten, so erklärt sich auch sehr leicht, dass Plato seinem freien componiren gemäss manche elemente aus der rede des Xen. Sokrates selbst benutzte und nach dem jedesmali-

gen zwecke umgestaltete oder erweiterte; am wenigsten zeigt sich das in den reden des Eryximachus, Aristophunes und Agathon, da diese in der ganzen anlage und tendenz auch am we-

nigsten verwandtschaft mit jener zeigen.

Verfolgen wir diess an den einzelnen reden im Plat. synposion. Allerdings ist die rede des Phädrus am wenigsten en ginell von allen, indem sie sich stark an verschiedene theile des Xen. symposions anlehnt; sie darf diess aber auch, da sie am tiefsten steht und keinen besondern, individuellen gedanken ausdrücken, sondern gewiss nach Platos absicht geradezu den charakter der farblosigkeit an sich tragen soll. Den grundgedanken der einleitung: das alter des Eros, hat sie aus der einleitung der rede des Sokrates bei Xenophon; nur wird er mit lächerlicher gelehrsamkeit aufgestutzt; die grundgedanken der rede überhaupt nach dem frühern aus derjenigen des Kritobulus bei Xenophon; zur ausführung und erweiterung derselben benutzt sie noch zwei stellen in der eigentlichen rede des Xen. Sokrates.

Die erste dieser stellen ist: Xen. Symp. 8, 31: alla up καὶ Αχιλλεύς Όμήρφ πεποίηται ούχ ώς παιδικοίς Πατφύκλφ, άλλ ώς έταίρω αποθανόντι έκπρεπέστατα τιμωρησαι. Vgl. Pl. Symp. 180 A (nachdem vorher die aufopferung des Achilleus aus rache für den tod des Patroklus geschildert worden): Alogiba, de givaρεί φάσκων Αγιλλέα Πατρόκλου έραν, δε ην καλλίων ου μόνοι Πατρόκλου άλλα και των ήρωων απάντων, και έτι αγέτειος, έπειτα rεώτερος πολύ, ως φησιν Όμηρος. Aus dieser analogie will freilich Hermann ein argument für die priorität Platos ziehen, indem er (programm von 1834. pag. vi) meint: accedit exemplum Achillis et Patrocli, quod quum alter tanquam amoris documentum proponat, ut non amantes sed amicos inter se fuisse ostendat, sed ut Plato Aeschylum cum Homero comparet, Xenophon, dum Homerum laudat, Platonem recte reprehendere videatur. Aber weder bei dem einen noch bei dem undern ist gegen den frühern irgend eine polemik in diesem falle zu finden möglich, nur veranlasste der frühere den spätern zu ähnlicher benutzung desselben beispiels. Der sachverhalt ist einfach folgender: bei Xenphon protestirt Sokrates gegen die herrschende ansicht: Achilleus sei der έρμοτής des Patroklus gewesen. - Ebenso Phädrus bei Plato. Dieser letztere, in seiner ausführenden weise, gibt uns noch an, wer der urheber und verbreiter dieser von beiden bekämpften irrigen meinung sei, nämlich: Aeschylus.

Nun konnte diese herrschende ansicht auf zweierlei art negirt werden. Entweder a) Achilleus und Patroklus standen gar nicht in einem sinnlichen liebesverhältniss, so Sokrates bei Xenophon; oder: b) das verhältniss war gerade das umgekehrte: Achilleus war παιδικά, Patroklus hingegen έραστής: so Phädrus bei Plato. In der negation der herrschenden anschauung sind also Sokrates bei Xenophon und Phädrus bei Plato einig; die

dafür zu ergreisende ansicht wählen sie verschieden, und berufen sich beide zur bestätigung derselben auf Homer; unstreitig Sokrates mit mehr recht als Phädrus; was aber weiter von gar keiner bedeutung ist, da gerade Plato in der rede des Phädrus einen untergeordneten und leichtsinnig argumentirenden standpunkt darstellen will.

Auch diese stelle spricht eher für priorität Xenophons. Denn:
1) auch hier ist Plato der, der weiter ausführt, 2) Xenophon hätte, wären ihm die zwei ansichten vorgelegen: a) des Aeschylus: Achilleus — ἐραστής; Patroklus — παιδικά u. b) des Phädrus bei Plato: Achilleus — παιδικά; Patroklus — ἐραστής eben so wohl gegen die eine als gegen die andere fechten müssen, keine mit stillschweigen übergehen können, am wenigsten die des Phädrus, die er nach Hermann gerade tadeln wollte.

Plato hingegen in der rede des Phädrus konnte nicht auf die ansicht des Xen. Sokrates eintreten; denn diese setzt einen unterschied zwischen geistiger und sinnlicher liebe voraus, der erst später von Pausanias gemacht wird; — wohl aber konnte Plato durch dieses von Xenophon gebrauchte beispiel dazu veranlasst werden, es in ähnlicher weise für den standpunkt des Phädrus zu benutzen. Dass es aber nicht bloss sufälliges zusammentreffen beider autoren sei, bestätigt der umstand, dass in beiden symposien unmittelbar vorher von dem verhalten der götter zum Eros die rede ist (Xen. Symp. 8, 28—30. vgl. Plat. Symp. 179 C—180 B), wenn auch in verschiedenem sinne: bei Xenophon von ihrer eigenen liebe, bei Plato von der art, wie sie den Eros bei den menschen beurtheilen.

Unmittelbar hierauf folgt die zweite von Plato noch für die rede des Phädrus benutzte stelle: Xen. Symp. 8, 32, 33. καί τοι Παυσανίας γε, ο Αγάθωνος του ποιητού έραστης, απολογούμενος ύπεο των ακρασία συγκυλινδουμένων είρηκεν, ώς και στράτευμα άλκιμώτατον αν γένοιτο έκ παιδικών τε και έραστών u. s. w.; indem der grund hinzugefügt wird, sie würden sich gegenseitig vor einander schämen, etwas schimpfliches sich zu schulden kommen zu lassen, vgl. mit Plat. Symp. 178 E, 179 A. ganz der gleiche gedanke: εί οὖν μηγανή τις γένοιτο ώστε πόλιν γενέσθαι η στρατόπεδον έραστών τε καὶ παιδικών, — — — καὶ μαγόμενοί γ' αν μετ' άλλήλων οἱ τοιοῦτοι νικῶεν αν ολίγοι ὅντες. ώς έπος είπεῖν, πάντας ἀνθρώπους. Freilich müssen zuerst die grossen schwierigkeiten besprochen werden, welche die worte: Πανσανίας είρηκεν machen. Dass derselbe Pausanias gemeint sein muss wie im Plat. symposion, ist aus dem zusatz ὁ Άγάθωτος τοῦ ποιητοῦ έραστής klar. Hermann stützt sich daher ganz besonders auf diese selle zur begründung seiner ansicht (progr. v. 1834. pag. vi): omnium denique luculentissimum argumentum, quod quum apud Platonem fortissimus exercitus fere dicatur, qui ex amantibus inter se compositus fuerit, Xenophonteus Socrates

eam ipsam sententiam tam aperte pugnat, ut ne anachronismi quidem speciem vitaverit. Es lässt sich nicht läugnen, dass beim ersten anblick diese ansicht etwas einleuchtendes hat; und es ware gar bequem zu diesen worten Havoarias eignzer in gedanken einfach hinzuzusetzen "im Platonischen symposion." Allein so leicht geht es nicht; noch jeder, der diese meinung aufstellte, musste allerlei mittel versuchen sich zu erklären, warum gerade von jenen dem Pausanius im Xenoph. symp. 8, 32 u. ff. in den mund gelegten gedanken der Platonische Pausanias keinen einzigen ausgesprochen habe, sondern ein anderer redner: Phädrus. Athenaus, der nichts von einer schrift des Pausanius über den Eros (zu welcher man auch schon seine zuflucht nehmen wollte) wissen will, macht es sich am bequemsten, indem er (V. p. 216 d-f) zwei auskunftsmittel vorschlägt; entweder habe Xenophon ein anders verfasstes (eine andere auflage?!) Platonisches symposion vor sich gehabt, oder einfach: Xenophon habe gelogen (εί τε κατέψευσται τούτο Ξενοφών, εί τ' άλλως γεγραμμένο το Πλάτωνος ενέτυχε συμποσίω). Cornarius nimmt die erstere hypo these wieder auf, oder - wenr das nicht - so sei anzunelmen, Xenophon habe seinen tadel zu verbergen gesucht. Ein sonderbares polemisiren! Hermann findet diese auswegsversuck ungenügend, und stellt daher eine neue meinung auf (pag. vii): neque quidquam restat, nisi ut memoria falsum esse Xenophonten statuemus, qui quum ipsum amorem illum, quo Pausanias Agethonem persequeretur, improbaret, facile eo delabi poterat, at amatoriae sententiae turpitudinem, quam Agathonis in convivio prolatam legere meminisset, ad eius personam falso referret Später scheint er seine ansicht etwas zu modifiziren; denn p. 1x. äussert er sich: atque vel ipsum illum quem supra diximus, #6moriae lapsum consulto commisisse videri possit, ut in tanta placitorum similitudine externa personae tamen turpitudinem notaret; wobei ich offen gestehe, dass ich dieses absichtliche vergessen, das Hermann hier statuirt, nicht recht begreife, wenn ich es nicht als einen euphemismus für: "bewusste entstellung der thatsacke in irgend einem interesse" ansehen soll. Vielleicht aber kan diese änderung daher, dass Hermann selbst sich nicht mehr durch die annahme eines einfachen gedächtnissfehlers befriedigt fühlte, da es immer bedenklich ist, in solchen fragen zu dieser annahme seine zuflucht zu nehmen; doppelt bedenklich aber, etwas von der art vorauszusetzen bei einer schrift, die ein verfasser direkt gegen eine andere schreibt, und diese während des schreibens vor sich haben muss, wie diess nach Hermann beim Plat. sympstattfände.

Ueber diese schwierigkeit ist also nick hinaus zu kommen, wenn man von der ansicht der priorität Platos ausgeht, wohl aber vom entgegengesetzten standpunkte aus. Boeckh hat sie sehr leicht gelöst, indem er annimmt, Pausanias habe bei irgend

er gelegenheit in mündlichem gespräch auf die hier angegete weise die sinnliche knabenliebe vertheidigt, worauf sich nun Xenophontische Sokrates als auf eine notorische thatsache uft. Wie oft werden nicht heut zu tage von lebenden männ, die jedermann kennt, gewisse aussprüche citirt, ohne dass n deswegen genau angeben könnte, bei welcher gelegenheit dieselben gethan haben! So ist das bestimmungslose ως Παυνώς εἴρηκεν einfach zu verstehen. Plato aber, nach der freit, mit der er verfuhr, benutzte auch diese stelle; und da sich se im Xen. sympos. dem Pausanias zugeschriebene vertheiding der pädernstie leicht als eine erweiterung an das von Kriulus 4, 16. gesagte: μαίνονται δὰ καὶ οἱ μὴ τοὺς καλοὺς στρανοὺς αἰρούμενοι anschloss, die hauptgedanken des Kritobulus ihm bereits zur grundlage der rede des Phädrus gemacht ren, wurde sie passender weise in diese eingeflochten.

Vielleicht aber gab diese stelle, in der das verhältniss zwiien Pausanias und Aga'hon gezeichnet wurde, - obschon sich türlic' nichts gewisses hierüber sagen lässt - Plato die verlassung, seinem symposion diesen historischen hintergrund zu iaffen und es gerade an dieses verhältniss zu knüpfen. Paunias selbst, zu dessen rede wir nun übergehen, bekam als eiter redner bei Plato den grundgedanken oder, besser gegt, die grundeintheilung von dem Xenophontischen Sokrates. ese freiheit der bewegung, die Plato für sich in anspruch nmt, nach welcher er das, was im Xen. symposion dem Paunias in den mund gelegt ist, einem andern gibt, demselben usanias aber eine von dieser verschiedene rede zuweist, wäre r dann von ihm misbraucht, wenn er ihn auch als einen sitth ganz andern dargestellt hätte, deun Xenophon und die allmeine meinung. Aber nicht nur bei Xenophon, sondern auch i Plato (und hierin stimmen sie also vollständig überein), ist auf gleiche art gezeichnet.

Als grundeintheilung des Xenoph. Sokrates, die sich durch seen ganze rede hindurchzieht, muss bezeichnet werden jener terschied zwischen geistiger und gemeiner liebe; denn die vorr dem Eros beigelegten attribute sind mehr als panegyrische gründung der wahl des Eros zum gegenstande der rede zu seen, die weiter auf die eigentliche gestaltung der rede selbst inen einfluss ausüben. Vielmehr geht diese von nun an nur rauf aus, den unterschied dieser zwei Eros, und den vorzug

s geistigen vor dem gemeinen nachzuweisen.

Der unterschied zwischen diesen beiden Eros wird angegen Xen. Symp. 8, 10: εἰκάσαις δ' ἃν καὶ τοὺς Ερωτας τὴν μὲν ἐνδημον τῶν σωμάτων ἐπιπέμπειν, τὴν δ' Οὐρανίαν, τῆς ψυς τε καὶ τῆς φιλίας καὶ τῶν καλῶν ἔργων. vgl. Plat. Symp. 1 B—D. führt Pausanias diesen unterschied weiter aus und schreibt ihn ausführlich. Ebenso kommt er noch einmal dar-

auf zurück: 183 Ε: πονηφός δ' έστιν έκεῖνος ὁ έφαστης ὁ πάιδημος, ὁ τοῦ σώματος μαλλον η της ψυχης έφων.

Ferner Xen. Symp. 8, 14: ητ δε καὶ ἀμφότερα στέρξωσι, τὸ μεν τῆς ὥρας ἄνθος ταχὸ δή που παρακμάζει, ἀπολείποττες δε τούτου, ἀνάγκη καὶ τῆν φιλίαν συναπομαραίνεσθαι. vgl. den gleichen gedanken Plat. Symp. 183 Ε: ἄμα γὰρ τῷ σώματος τοῦ ἄνθει λήγοντι, οὖπερ ῆρα, οἴχεται ἀποπτάμενος mit der verangehenden begründung: καὶ γὰρ οὐδὲ μόνιμός ἐστιν, ἄτε οὺ μονίμου ἐρῶν πράγματος; und der gegensatz dazu an denselben stellen in beiden symposien; bei Χεπορh.: ἡ δὲ ψυχὴ ὅσον περ ἐν χρίνον ἵη ἐπὶ τὸ φρονιμώτερον, καὶ ἀξιεραστοτέρα γίγνεται. vgl. bei Plato ibid.: ὁ δὲ τοῦ ῆθους χρηστοῦ ὅντος ἐραστὴς διὰ βίου μένει, ἄτε μονίμφ συντακείς. Zugleich ist hierbei zn bemerken, dass der ungewöhnliche ausdruck ἡθος für ψυχὴ von Plate aus dem unmittelbar vorhergehenden §. 13. bei Xenophon entlehat zu sein scheint, wo es heisst: τῶν μὲν τὸ ἦθος ἀγαμένων.

Auch ist nicht zu vergessen die aufführung der rόμοι der Thebaner, Elier und Lakedämonier in beziehung auf die päderastie, die an jene oben besprochene stelle sich anschliessend dem Pausanias zum theil noch in den mund gelegt wird: Xes. Symp. 8, 34, 35; diese rόμοι, da sie an sich nicht bloss auf den Eros zwischen kriegern sich erstreckten, sondern nur bei Xen. gerade auf diese angewandt waren, schlossen sich daher passender an eine darstellung des Eros überhaupt, und wurden so die veranlassung für Plato in der rede des Pausanias diese verschiedenen gesetze und gebräuche in den verschiedenen statten zu unterscheiden und näher zu beschreiben, Plat. Symp. 182—184. An beiden stellen werden die Elier und Böotier verbunden. Xen. Symp. 8, 34: καὶ μαρτύρια δὲ ἐπήγετο, ὡς ταῦτα ἐγρωκότες εἶεν καὶ Θηβαῖοι καὶ Ἡλεῖοι. vgl. Plat. Symp. 182 Β: ἐν Ἡλιδι μὲν γὰρ καὶ ἐν Βοιωτοῖς u. s. w.

Endlich ist noch Xen. Symp. 8, 23: ὁ δὲ τοῦ σώματος ὀρεγόμενος εἰκότως ὢν ὥσπερ πτωχὸς περιέποιτο. ἀεὶ γάρ τοι προς αιτῶν καὶ προςδεόμενος ἢ φιλήματος ἢ ἄλλου τινὸς ψηλαφήματος παρακολουθεῖ mit Plat. Symp. 183 A, B. zu vergleichen, wo dieses προςαιτεῖν und προςδεῖσθαι von Pausanias ausgemalt wird.

Bei der letztern stelle ist aber von wichtigkeit, dass während von Sokrates bei Xenophon ein solches προςαιτεῖν als dem έφως πάνδημος zugehörig verpönt wird, Pausanias hingegen anführt, es sei diess nach Attischen sitten erlaubt, und werde nicht für schimpflich gehalten, ja noch mehr, den verliebten werde von den göttern sogar ein falscher eid verziehen. Diess veranlasst uns überhaupt auf die verschiedenheit der rede des Xen. Sokrates und des Platon. Pausanias näher einzugehen. Der charakter der erstern ist uns schon bekannt; sie warnt in redlicher gesinnung vor der sinnlichen knabenliebe, die sinnliche liebe auf den umgang der verschiedenen geschlechter einschränkend. Die rede

des Pausanias hingegen stellt sich von aufang an als eine sophistische dar; so ist schon verdächtig der 181 A. an die spitze gestellte satz: dass keine handlung an sich weder gut noch schlecht sei und 183 D. wird diess auf die päderastie angewandt; es sei für den geliebten nur schimpflich einem schlechten liebhaber zu willfahren (γαρίζεσθαι, was gewiss sinnlich zu verstehen ist). Die weiberliebe wird als untergeordneter standpunkt zu dem Eros Pandemos verwiesen. Als guter Eros hingegen wird die knabenliebe bezeichnet, insofern sie geistige ausbildung zum hauptzwecke hat. Dazu ist aber jedes mittel, auch der sinnliche genuss gut; denn der zweck heiligt die mittel. Schlechter Eros ist neben der weiberliebe auch noch diejenige päderastie, die es weniger fein treibt und ihre sinnliche lüsternheit nicht in ein anständiges gewand zu hüllen vermag; nämlich diejenige der untern klassen, der φαῦλοι ἄνθορποι 181 B. So erscheint die rede des Pausanias als eine sophistisch-jesuitische vertheidigung der knabenliebe.

Diesem Pausanias nun, dessen rede so gemein war, der selbst eines verdächtigen verhältnisses zu Agathon beschuldigt wurde, den der Xen. Sokrates in sittlicher entrüstung als anoλογούμετος ύπερ των ακρασία συγκυλικδουμένων bezeichnet, soll eben dieser selbst die grundlage seiner eigenen rede entnommen haben? Zu dieser nicht nur unwahrscheinlichen, sondern auch unmöglichen annahme müssten wir uns bequemen, sobald wir die priorität des Platonischen symposions voraussetzen. Freilich wird auch von der andern seite ein einwurf laut, der nicht darf übersehen werden, die frage nämlich: wie kam Plato dazu, die rede des Xen. Sokrates dem Pausanias gerade in den mund zu legen und sie hier aus einer sittlich reinen zu einer sittlich verwerflichen werden zu lassen? oder wie Hermann pag. 1x. nachträglich diesen einwand noch verschärft: Platonem autem apparet, si Xenophontis convivium ante oculos habuisset, profecto piaculum commisisse, si honestissimam illam orationem, quam communi magistro ille tribuit, sub aliena persona ad tanti flagitii significationem detorsisset, quem etiam si amoris vim ac notitiam non omnem comprehendisse existimaret castitatem eius morumque sanctitatem ab omni suspicionis labe procul habere debebat; allein so weit darf die sache doch nicht auf die spitze getrieben werden. Denn wenn auch zugegeben werden muss, dass es für den Xenophontischen Sokrates (respektive für Xenophon) nicht ganz schmeichelhaft war, dass Plato die grundlage seiner rede zu der des schlechten Pausanias machte, so lag doch darin nimmermehr eine verdächtigung gegen die person des Sokrates, sondern einfach die überzeugung: Socratem Xenophonteum .. amoris vim ac notitiam non omnem comprehendisse", d. h. Plato übte auch hier seine philosophische kritik aus; er fand, dass dieser standpunkt der unvermittelten zweiheit des Eros ohne höhere einheit, ohne

ent enrich 193 E: rupique & écrep éxeños o équaries o :

recter Len. Somp. S. 14: hp de mai augórega στέρξω απολείπ συσια ενέ 15 τεχυ δη που παρακμάζει, απολείπ συσια απομαχαίνεσθαι. vgl graciaen genamen Plat. Symp. 183 Ε: αμα γὰρ τῷ σώματο ενέτεια συσια αποπτάμενος mit der vo generalen segrimum; παι τος σεθε μόριμος εστιν, ατε ού σε προταμένος μοι μοι der gegensatz dazu an denselben en m senden symposien: dei Lenoph.: τ δε ψυχή δοσν πε ενώ το το τος ερουμαντών. του αξιεραστότερα γίγνεται. me Platu ina. το το το τος τος εραστής ων κέτει το και μοι τον τος εραστής του δε κάτο προταμένος. Zugleich ist hierbei zu be seen masse mer magestömiche ausgruch ηθος für ψυχή von Plate men mamateniar vordergebenden § 13. bei Kenophon end a seen seens. Το σε σε seesse: των μεν το ηθος αγαμένως.

have so note an vergessen die aufführung der röhet beriehung auf die pinsten me au eine men besprochene stelle sich auschliem men Punstam num meil noch in den mund gelegt wird: I bempe b. In. 32 diese mieht, da sie an sich nicht bloss men fem twisten auf diese mieht, da sie an sich nicht bloss men fem twisten auf diese migwanet waren, schlossen sich diese migwanet waren, schlossen sich diese migwanet waren, schlossen sich diese migwanet zu eine des Pausanias die mesenwerten in eine aufstellung des Eros überhaupt, und wie die erwindsbeten für Plato in der reite des Pausanias die erwindsbeten geweize inm gebrühene in den verschiedenen aus in die miehen werden die Einer und Böotier vorfige die der die bei die stellen werden die Einer und Böotier vorfige. Die die bempe b. In die die fielen werden die Einer und Böotier vorfigen. Die der die stellen werden die Einer und Böotier vorfigen der die stellen werden werden die Freihen werden die freihen werden die freihen werden werden die Freihen werden die freihen der die freihen werden der Freihen der Freihen

Sundice in more ben, Somp. S. 23. I in the country of the second of the

to the economic serile of meet via wichtigheit, dass in the series of histories of hemiston en success typicalists also the problems in the series of histories series and the problems in the series of the series

antic hingege, stell his sor mainny or as and a F 8-10 HERDING. S. Det 5:1:: BH. 81 8 - MOUTE COLIF BUILDEN BOOK ein geliebte um bentupler sees 20.00 D PRETI - P Tiller !! £-1. HERTY CUT WIND 22 UT- 2.7 L F BIMPED. TETP 1451. 4 T. MIN. HOTOTOTO 1860; P. 24(510-1727 Mitte . beiten, mitter 74.61 DELITE & SITE no. en. Liefwialife. an. Heritain. Ies: ITel П: TT. BIRESTY. 145 --- HA nii ee TELEBRITE : MARRIET . Garet er den eine SET IN PARTY i -.... bopustier - empre--. Parsons i en Billiani. en Brutterte. D: Des Promitée des Permittes ler are in 9-11.28 141 ( 1 4 pa.m. ... iet 🚧 🕞 THE LANGE OF سبدست 20 r. :0 ten eartime des Prantitioner der - 1 60 041 004 s der ander en erden, en man unter-. Sokrate. 47 hier ans erner rdes zu .kite. dawand such ...... 1 /50\* is convivium and .... si honestissiman e tribut sh alienz tor-i-we men ellan mprehending existence ab omni empicionis neslarf die sache dech wenn auch zugegeben atischen Sokrates eichelbaft war, des Pare schlechten Pausain ver

zusammenhaltendes allgemeines, ohne dialektische entwicklung, als ein dem blossen gewöhnlichen menschenverstand angehöriger, niedriger und unwissenschaftlicher zu betrachten sei. Diese überzeugung aber kounte er nicht besser aussprechen, als dadurt, dass er den Pausanias von demselben grundprinzip aus zu ganz verschiedenen resultaten gelangen liess.

Dass aber der hauptinhalt der rede des Xenophontischen Sokrates, das streben, die menschen von der bloss sinnlichen lust abzuziehen zu einem höhern, geistigen standpunkt, von Plate nichts weniger als gering geschätzt, wenn auch nicht als in vollendeter form auftretend geachtet wurde, beweist die thatsache, dass er sich in der rede seines Sokrates auch hierin an den Xenophontischen aulehnt. Denn wer wird nicht durch die auffor derung des Xenoph. Sokrates an Kallias 8, 27-41, gerade un seiner freundschaft mit dem nach höherem strebenden Autolyku willen sich selbst zu einem solchen streben leiten zu lassen, er innert an jene begeisterte entwicklung des wesens des Eros durch den Platonischen Sokrates, als streben nach unsterblichkeit, nach geistiger zeugung geistiger kinder? Plat. Symp. 208 u. 209! Der bei Xenophon noch in dürftiger form der paränese auftretende an concret-anschauliche verhältnisse angepasste gedankt erscheint bei Plato weiter entwickelt, aufgehoben in philosophische allgemeinheit. Der Xenophontische Sokrates spricht nur von verdiensten um den staat, der Platonische erweitert diese zu jedem geistigem streben überhaupt. Als charakteristisch sind noch die beispiele zu vergleichen, auf die beide hinweisen: bei Xenophon werden die verdienste der vier staatsmänner: Themistokles, Perikles, Solon und Lykurg als muster der nachahmung hervorgehoben; Plato vertauscht die zwei erstern mit den dichtern Hesiod und Homer. Ich setze die beiden stellen noch vollständig hieher, da sie auch im ausdruck einige ähnlichkeit baben, so dass sie um so weniger als unabhängig von einander st begreifen sind. Xen. Symp. 8, 39: Εἰ οὖν βούλει τούτω ἀρέ σχειν, σχεπτέον μέν σοι, ποῖα ἐπιστάμενος Θεμιστοκλης ίκενὸς έγένετο τὴν Ἑλλάδα έλευθεροῦν· σκεπτέον δὲ, ποῖά ποτε είδως Περικλής κράτιστος έδόκει τη πατρίδι σύμβουλος είπα: άθρητέον δε καί, πῶς ποτε Σόλων φιλοσοφήσας, τόμους κρατίστους τη πόλει κατέθηκεν έρευνητέον δε καί, ποτα Λακεδαι μόνιοι άσκουντες, κράτιστοι δοκούσιν ήγεμόνες είναι. vgl. Plat. Symp. 209 D: καὶ πᾶς αν δέξαιτο έαυτῷ τοιούτους παίδας μαλλον γεγονέναι η τους ανθρωπίνους, και είς Όμηρον αποβλέψας καί Ησίοδον καί τους άλλους ποιητάς τους άγαθους ζηλών, οία έχγονα έαυτῶν χαταλείπουσιν, ἃ ἐχείνοις ἀθάνατον κλέος καὶ μνήμην παρέχεται αὐτὰ τοιαῦτα όντα· εἰ δὲ βούλει, έφη, οἶονς Αυκούργος παίδας κατελίπετο έν Λακεδαίμονι σωτήρας της Λακεδαίμονος και ώς έπος είπειν της Ελλάδος. τίμιος δε παρ ύμιν καὶ  $oldsymbol{\Sigma}$ όλων διὰ τὴν τῶν νόμων γέννησιν  $\dots$ 

Im Platonischen symposion folgen unmittelbar darauf die ! worte der Diotima: ταῦτα μέν οὖν τὰ έρωτικὰ ἴσως, ὧ Σώκραι τες, καν σύ μυηθείης τα δε τέλεα και έποπτικά, ών ένεκα καί ταῦτα ἔστιν — — οὐκ οἶδ' εἰ οἶός τ' αν εἴης. Diese worte erklärte Hermann (geschichte u. system pag. 523) geistvoll dahin: "Plato habe hierin deutlich ausgesprochen, dass zu dem grade erotischer weihe, mit dem Diotima hier ihre entwicklung schliesst, (der historische) Sokrates nimmermehr habe gelangen können" und Schwegler (compos. d. P. g. pag. 17) stimmt dieser erklärung bei 8). In der vorhin von mir gegebenen auffassung des unmittelbar vorhergehenden liegt eine bestätigung dieses gedankens. Denn Diotima bestimmt nicht blos negatio, der historische Sokrates habe die erhebung des begriffs des Eros zum schauen der ewigen idee nicht mehr vollziehen können, sondern sie gibt ja auch positiv an, bis wohin er wenn auch nicht ganz der form, so doch dem gehalte nach gelangt sei: ταῦτα μεν οὖν τὰ έρωτικά κὰν σὺ μυηθείης; und unter diesem ταῦτα ist eben dieses vorhergehende verstanden, die erhebung des Eros zum streben nach ruhm im gemeinwesen und unsterblichen verdiensten. Plato aber sprach dieses gerade in diesem punkte mit solcher bestimmtheit aus, weil er sich bewusst war, in dem unmittelbar vorhergehenden sich an den höhepunkt der Sokratischen rede in Xenophons symposion angelehnt zu haben.

Die übrigen reden bei Plato bietem keine bedeutenden berührungspunkte dar mit der eigentlichen rede des Xenoph. Sokrates; nur liesse sich vielleicht bei Xen. Symp. 8, 15: ἄστε, ἄπεο καὶ πρὸς τὰ σιτία διὰ πλησμονὴν, ταῦτα ἀνάγκη καὶ πρὸς τὰ σιτία διὰ πλησμονὴν, ταῦτα ἀνάγκη καὶ πρὸς τὰ παιδικὰ πάσχειν fragen, ob nicht diese stelle mit dazu beigetragen habe, in Plato den grundgedanken zu jener rede des Eryximachus (der den Eros als πάντα μεγέθει ἐπέχειν vom naturphilosophischen standpunkte aus erläutert) zu erwecken, der ja gerade in dieser analogie der leiblichen sättigung besteht? vgl. dessen definition der arzneikunst Plat. Symp. 186 C: ἔστι γὰρ ἐατοική, — ἐπιστήμη τῶν τοῦ σώματος ἐρωτικῶν πρὸς πλησμονρὴν καὶ κένωσιν.

3. Plato veredelt und idealisirt häufig situationen, handlungen und charaktere, die bei Xenophon kleinlicher und niedriger erscheinen.

Schon die veranlassung des Platonischen gastmahls ist eine höhere; es ist die feier eines geistigen wettkampfes Agathons auf der bühne, während das Xenophontische durch den körperlichen des Autolykus verursacht wird. Die theilnehmer am Xenophontischen gastmahl sind im ganzen ziemlich untergeordnete per-

<sup>8)</sup> Dagegen kann ich mit Schwegler nicht übereinstimmen, insofern er wirklich, wie er pag. 17. den schein erregt, den unterschied zwischen dem histor. und platon. Sokrates als den — "wahren sinn der in rede stehenden einkleidungsform" (d. h. der einkleidung mit der Diotima) überhaupt ansieht.

sönlichkeiten mit ausnahme des Sokrates; beim Platonischen symposion hingegen erscheint so zu sagen die elite der damaligen Athenischen bildung: der philosoph Sokrates, der tragiker Agsthon, der komiker Aristophanes, der geistvolle junge staatsman Alkibiades, der fein-sophistisch argumentirende Pausanias, und die freilich niedriger stehenden Phädrus und Eryximachus, die als contrast nothwendig sind, ebensogut als in einem gemälte licht und schatten neben einander auftreten müssen.

Ferner sind aus dem Platonischen symposion die flötenspielerinnen verdrängt, Plat. Symp. 176 E. vgl. mit Xen. Symp. 2, 1. welche im Xenophontischen eine so grosse rolle spielen, theils, wie in dem abschnitt über die composition auseinander gesetzt wurde, im interesse der concentration der schrift auf einen ze genstand hin, theils aber auch, weil Plato sein misfallen gegen diese damalige sitte zu erkennen geben will (denn ohne diese bestimmte absicht würde er den unbedeutenden umstand gar nickt anführen). Den besten commentar dazu gibt Boeckh (pag. 9) durch citiren folgender worte Platos aus Protagoras: 347 C, D: καὶ γαρ δοκεί μοι τὸ περί ποιήσεως διαλέγεσθαι όμοιότατον είνα τοίς συμποσίοις τοίς των φαύλων και άγοραίων άνθρώπων. κώ γάρ ούτοι διά τὸ μη δύνασθαι άλληλοις δί έαυτών συνείναι έντ πότω μηδε διά της έαυτων φωνής και των λόγων των έαυτων ύπο άπαιδευσίας τιμίας ποιούσι τας αυλητρίδας, πολλού μεσθούμενα αλλοτρίαν φωνήν την των αὐλων, και διά της έκείνων φωνης άλλή λοις σύρεισις. ὅπου δὲ καλοὶ κάγαθοὶ συμπόται καὶ πεπαιδευμές είσιν, ούκ αν ίδοις ούτ αύλητρίδας ούτε όργηστρίδας ούτε ψαλτρίας, άλλ' αὐτοὺς αύτοῖς ίκανοὺς ὅντας συνείναι ἄνευ τῶν λήρων τε και παιδιών τούτων, διά της αύτων φωνης λέγοντάς τε και άκούοττας εν μέρει έαυτων κοσμίως, καν πάνυ πολύν οίνον πίω oir. Plato hält es also für eine gebildete gesellschaft würdiger sich einer solchen unterhaltung zu entschlagen. Aber wir körnen nicht geradezu sagen, dass er hier gegen den Xenophont Sokrates polemisire; vielmehr finden sich anknüpfungspunkte für seine ansicht schon in den worten des Sokrates: Xen. Symp. 3, 2: ούτοι ίκανοι τέρπειν ήμας φαίνονται ήμεις δε τούτων οίδ όπ πολύ βελτίονες οιόμεθα είναι ούχ αίσχρον ούν, εί μηδ έπιχειρήσομεν συνόντες ώφελεῖν τι ἢ εὐφραίνειν ἀλλήλους; Sokrates bei Xenophon fände es schimpflich, wenn diese unterhaltung die einzige, ihnen angenehmste wäre; Plato geht noch einen schritt weiter und verbannt sie gänzlich.

Ebenso ersetzt er daher die durch die spiele des Syrakusiers herbeigeführte schlussscene durch die unendlich schönere scene des Alkibiades, indem er zugleich elemente aus Xen. c. 5. herbeizieht und in künstlerischer einheit damit vereinigt. Auch bei einzelnen personen im Plat. sympos. lässt sich nachweisen, dass sie andern im Xenophontischen entsprechen und an deren stelle getreten sind. So übernimmt Agathon gleichsam die rolle

des sophisten Kallias und des eiteln Kritobulus. Vorzüglich aber kann ich, wenn ich die rolle, die Philippus bei Xenophon spielt, mich des gedankens nicht erwehren, dass er bei Plato in der viel edlern genialen gestalt des Aristophanes zurückkehre.

Philippus tritt im Xenophontischen symposion auf als gemeiner posseureisser, γελωτοποιός: 1, 11. Die γελωτοποιάα ist sein handwerk, mit dem er sich ernährt, 1, 15, 3, 11, 4, 50. Diesen seinen beruf bethätigt er denn auch fortwährend während des ganzen gastmahls; alle seine worte sind witze 1, 13, 15, 2, 14, 20, 27, 4, 55, 6, 9, 10; ebenso das, was er thut, sind lauter possen, welche keinen andern zweck haben, als den lachreiz zu kitzeln: 2, 21—23; er zeichnet sich ferner durch grossen appetit und ebenso beträchtlichen durst aus 2, 23. Als einmal seine witze keinen anklang fanden, ward er traurig, da es num mit seinem erwerb ein ende habe 1, 15: ἐπεὶ γὰο γέλως ἐξ ἀν-Θρώπων ἀπόλωλεν, ἔξόει τὰ ἐμὰ πράγματα.

Wie ganz ähnlich und ganz anders wiederum Aristophanes bei Plato! Auch er erheitert durch seine muntern witze und lustige einfälle die ganze gesellschaft: 176 B, 185 C, D, E, 189 A, B, C; er wird ebenfalls als δυνατώτατος πίνειν bezeichnet 176 C. vgl. 223 C; der durch und durch jovialen, mit kolossalen witzen gespickten rede über den Eros 189 C - 193 C nicht zu gedenken. Er wird von Alkibiades γελοίος genannt 213 C; ja er selbst bezeichnet sich als γελωτοποιός. Denn auf die warnung des Eryximachus 189 A, B: "Ω 'γαθέ, 'Αριστόφανες, όρα τί ποιείς. γελωτοποιείς μέλλων λέγειν, καὶ φύλακά με τοῦ λόγου άναγκάζεις γίγνεσθαι τοῦ σεαυτοῦ, ἐάν τι γελοῖον εἴπης, ἐξόν σοι έν είρηνη λέγειν. antwortet er lachend: μή με φύλαττε, ώς έγω φοβουμαι περί των μελλόντων ήηθήσεσθαι, ούτι μη γελοία είπω, τοῦτο μὲν γὰρ ὢν κέρδος εἶη καὶ τῆς ἡμετέρας μούσης έπιγώριον, άλλα μη καταγέλαστα. Darin liegt auch zugleich in treffender weise neben der ähnlichkeit der stellung des Aristophanes im Platon, symposion mit der des Philippus die grosse unähnlichkeit ausgedrückt. Dem Philippus ist die γελωτοποιία das handwerk, das ihm essen und trinken bezahlt; dem Aristophanes ist sie τὸ τῆς μούσης ἐπιγώριον, gabe der heiligen muse, nichts angelerntes, sondern hervorgehend aus schöpferischer phantasie, wahre kunst der komik. - So setzt also Plato an die stelle - eines γελωτοποιώς im gemeinen, alltäglichen sinne einen yelwzonològ im edelsten sinne, den grössten komiker jener zeit, dem der scherz und die üppigste phantasie nur die hülle bildet, die eine tiefe wahrheit in sich trägt; hier, in seiner rede, den richtigen gedanken, dass die liebe auf dem prinzipe individueller ergänzung beruhe.

Zugleich zeichnet ihn Plato unübertrefflich als denselben Aristophanes, als der er in seinen komödien erscheint, ja als

den konservativen staatsmann, der die mitwelt stets auf die ag-

γαία σύσις (189 D, 193 D) zurückweist.

Ist diese auffassung des verhältnisses zwischen Philippus und Aristophanes richtig, so lässt sich auch die vermuthung aufstellen, die lächerliche nachahmung der bewegungen der όρχηστρίς durch den erstern Xen. Symp. 2, 22: ὅτι δ΄ ἡ παῖς εἰς τοῦπισθεν καμπτομένη τροχοὺς ἐμιμεῖτο, ἐκεῖνος ταὐτα εἰς τὸ ἔμπροσθεν ἐπικύπτων, μιμεῖσθαι τροχοὺς ἐπειρᾶτο verbunden mit dem 2, 11. geschilderten κυβιστᾶν derselben, habe die veranlassung gegeben für die runde gestalt, die Aristophanes dem ersten menschengeschlecht zuweist Plat. Symp. 189 Ε: τὸ εἶδος στογγύλον und 190 Β: περιφερ ἡ δὲ ἢν αὐτὰ und für ihren gang: ibid. καὶ ἡ πορεία αὐτῶν (sc. περιφερὴς ἦν) und 190 Α: καὶ ὁπότε ταχὺ ὁρμήσειε θεῖν, ῶσπερ οἱ κυβιστῶντες εἰς ὀρθὸν τὰ σκέλη περιφερόμενοι κυβιστῶσι κύκλφ.

Vor allem aus aber erhebt Plato den vielfach kleinlich und alltäglich erscheinenden Xenophontischen Sokrates zu einer wahr

haft grossartigen persönlichkeit.

In beiden symposien soll Sokrates als die hauptperson, die alle andere überragt, erscheinen. Aber auf welch' verschiedene art ist dieser gedanke nicht durchgeführt! Der Xenophontische Sokrates ergreift bei jedem, auch dem unbedeutendsten anlasse das wort: überall weiss er eine einzelne lehre, oder eine sittliche vorschrift zu geben (wie in dem abschnitt über die composition nachgewiesen wurde). - Ganz anders im Platonischen symposion. Wenn Sokrates spricht, ist es ein geistvoller scherz (vgl. dagegen die zuweilen faden witze des Xenoph. Sokrates: 4, 8, 6, 2, 7 u. s. w. neben den bessern), so vor dem heginne des eigentlichen symposions, sowie vor und nach der rede des Alkibiades: jene verstellte komische eifersüchtelei; oder es ist polemik im gewande der ironie, aber nie sich zuerst hervordrängend, sondern immer veranlasst durch andere. Er imponirt aber und überstrahlt alle vorzüglich durch seine äusserlich schlichte und prunklose rede, die in dialektischer entwicklung vorschreitend, nicht vom standpunkte alltäglicher praktischer moral aus wie bei Xenophon, sondern mit philosophisch-selbstbewusster sicherheit das wesen des Eros als streben nach unsterblichkeit darstellt, unter welches allgemeine die einzelnen stufen desselben von der niedersten bis zur höchsten aufsteigend aufgenommen werden, bis sie zuletzt in dem schauen des urschönen ausmunden 9). Ebenso dient zu seiner verherrlichung vor allem die rede

Auch hier ist die überall hervortretende schriststellerische eigenthümlichkeit Platos, wichtigere philosophische fragen in dialogischer sorm zu behandeln, die nächste ursache dieser einkleidungssorm. Vgl. Protag-

Hier lässt sich anknüpfen, was etwa über die vielbesprochene frage der Diotima von dem standpunkte der vorliegenden untersuchung aus gesagt werden kann.

des Alkibiades. Am schlusse des symposions aber (der übrigens ganz dem kürzern des Xenophontischen ähnlich sieht) ist er dargestellt als der, der allein noch mit Agathon und Aristophanes in lebhaftem gespräche bleibt und sie zu überzeugen suchte: dass der echte tragiker zugleich komiker sei und umgekehrt, während die andern eingeschlafen seien; und als die letztern auch dasselbe schicksal am morgen betroffen, sei er, ohne der ruhe zur pflegen, wie gewöhnlich von dannen ins Lykeion gegangen. Der Xenophontische Sokrates ferner schreibt immer vor, was zu thun sei, und stets ist er es, der vorschläge und anträge bringt; der Platonische hingegen dominirt nicht in dieser kleinlichen weise. Wo aber solche situationen vorkommen, die den Xenophontischen entsprechen, führt nicht Sokrates das wort, sondern Plato überlässt diese rolle untergeordneten persönlichkeiten: dem Phädrus und vorzüglich dem arzte Eryximachus.

So erinnert die rede des Sokrates Xen. Symp. 2, 24-26.

348 C, 334 C; Phaedr. 276 E, wo der dialog als das beste mittel der belehrung empfohlen wird. So bildet die rede des Sokrates im symposion gleichsam ein selbstständiges stück, einen kleinen platonischen dia-log. Plato musste also hier eine neue person herbeiziehen, und zwar eine solche, die selbst heim gastmahle nicht anwesend war, da ja Sokrates wie die andern die verpflichtung hatte, eine zusammenhängende rede zu halten, was nun in der weise geschah, dass er ein früher geführtes gespräch erzählte. Phaedr. 235 B, C. beweist, dass der Platonische Sokrates sich häufig auf die autorität anderer beruft, sich selbst genz in den hintergrund stellend: 235 B: τοῦτο εγώ σοι οὐκέτι οδίς τε έσομαι πιθέσθαι, παλαιοί γαθ καί σοφοί ανόθες τε καί γυναϊκες πεθί αντών ελοηκότες καλ γεγραφότες έξελέγξουσί με, έτιν σοι χαριζόμενος συγχωρώ. 235 C. nennt er Sappho oder Anakreon und fährt fort: ὅτι μέν οὖν παρά γε ἐμαντου οιθέν αθτών έντενόηκα, εδ οίδα, συτειδώς εμαστώ άμαθίαν λείπεται δή, οίμαι, έξ άλλοτρίων ποθέν ναμάτων διά της άκοης πεπληρώσθαί με δίκην arreiov. Vgl. dieselbe bescheidenheit Pl. Symp. 201 C. Phaedrus 263 D. Die namen aber werden auch fingirt nach der sache: Phaedrus 244 A: ό μεν πρότερος ήν λόγος Φαίδρου τοῦ Πυθοκλέους, Μυψψινουσίου ανδρός. ὅν δε μέλλω λέγειν, Στησιχόρου τοῦ Εὐφήμου, Ίμεραίου. So ist auch unsere Diotima cine fiktion; der name, die "Zeusgeehrte" gieng hervor aus der hoben bedeutung der rede, die ihr in den mund gelegt werden wollte. Aber warum sollte es gerade ein weib sein? — Hiefür susserte bei dem früher angegebenen anlasse hr. professor Köchly die vermulbung: es soll dieses verhältniss dem mislichen zwischen Sokrates und Xanthippe, das auch im Xen. symposion erwähnt wird, entgegengesetzt werden; die Diotima den idealen gegensatz zu jener carrikatur einer philosophengattin bilden. Ich finde diesen gedanken um so wahrscheinlicher, da auf diese weise ein trefflicher gegensatz gegen Xen. Symp. 2, 10. hergestellt ist. Dort wird Sokrates von Antisthenes ausgelacht (nos our ou nat ou natdevers Zurθianny;) als einer, der sein lehrertalent vergeblich an sein eigenes weib verschwendet habe; bei Plato erscheint er selbst als der aufmerksame schüler einer weisen, erhabenen frau. Ferner kann der witz, der in seiner antwort an Antisthenes liegt, Xen. Symp. u. d. a. st. nach meiner ansicht nur dann recht verstanden werden, wenn man in den επποι eine anspielung auf den namen Ξαιθίππη erblickt; so wäre also bei Xenoph, aus dem gegebenen namen der witz gebildet, bei Plato aus

der sache der name diorina fingirt.

auf zurück: 183 Ε: πονηφός δ' έστιν έκεῖνος ὁ έφαστης ὁ πάτδημος, ὁ τοῦ σώματος μάλλον η της ψυχης έφων.

Ferner Xen. Symp. 8, 14: ην δε καὶ ἀμφότερα στέρξωσι, τὸ μὲν τῆς ὥρας ἄνθος ταχὺ δή που παρακμάζει, ἀπολείποντος δε τούτου, ἀνάγκη καὶ τὴν φιλίαν συναπομαραίνεσθαι. vgl. den gleichen gedanken Plat. Symp. 183 Ε: ἄμα γὰρ τῷ σώματος τοῦ ἄνθει λήγοντι, οὖπερ ῆρα, οἵχεται ἀποπτάμενος mit der veraugehenden begründung: καὶ γὰρ οὐδὲ μόνιμός ἐστιν, ἄτε οὐ μονίμου ἐρῶν πράγματος; und der gegensatz dazu an denselben stellen in beiden symposien; bei Χεπορh.: ἡ δὲ ψυχὴ ὅσον περ ἐν χρίνον ἔη ἐπὶ τὸ φρονιμώτερον, καὶ ἀξιεραστοτέρα γίγνεται. vgl. bei Plato ibid.: ὁ δὲ τοῦ ῆθους χρηστοῦ ὅντος ἐραστὴς διὰ βίου μένει, ἄτε μονίμφ συντακείς. Zugleich ist hierbei zu bemerken, dass der ungewöhnliche ausdruck ἡθος für ψυχὴ von Plate aus dem unmittelbar vorhergehenden §. 13. bei Xenophon entleht zu sein scheint, wo es heisst: τῶν μὲν τὸ ἡθος ἀγαμένων.

Auch ist nicht zu vergessen die aufführung der rópot der Thebaner, Elier und Lakedämonier in beziehung auf die päderastie, die an jene oben besprochene stelle sich anschliessend dem Pausanias zum theil noch in den mund gelegt wird: Xes. Symp. 8, 34, 35; diese νόμοι, da sie an sich nicht bloss auf den Eros zwischen kriegern sich erstreckten, sondern nur bei Xen. gerade auf diese angewandt waren, schlossen sich daher passender an eine darstellung des Eros überhaupt, und wurdes so die veranlassung für Plato in der rede des Pausanias diese verschiedenen gesetze und gebräuche in den verschiedenen statten zu unterscheiden und näher zu beschreiben, Plat. Symp. 182—184. An beiden stellen werden die Elier und Böotier verbunden. Xen. Symp. 8, 34: καὶ μαρτύρια δὲ ἐπήγετο, ὡς ταῦτα ἐγνωκύτες εἶεν καὶ Θηβαῖοι καὶ Ἡλεῖοι. vgl. Plat. Symp. 182 Β: ἐν Ἡλιδι μὲν γὰρ καὶ ἐν Βοιωτοῖς u. s. w.

Endlich ist noch Xen. Symp. 8, 23: ὁ δὲ τοῦ σώματος ὀφεγόμετος εἰκότως ἂν ἄσπες πτωχὸς περιέποιτο. ἀεὶ γάρ τοι προς αιτῶν καὶ προςδεόμετος ἢ φιλήματος ἢ ἄλλου τινὸς ψηλαφήματος παρακολουθεῖ mit Plat. Symp. 183 A, B. zu vergleichen, wo die ses προςαιτεῖν und προςδεῖσθαι von Pausanias ausgemalt wird.

Bei der letztern stelle ist aber von wichtigkeit, dass während von Sokrates bei Xenophon ein solches προςαιτεῖν als den ἔρως πάνδημος zugehörig verpönt wird, Pausanias hingegen anführt, es sei diess nach Attischen sitten erlaubt, und werde nicht für schimpflich gehalten, ja noch mehr, den verliebten werde von den göttern sogar ein falscher eid verziehen. Diess veranlasst uns überhaupt auf die verschiedenheit der rede des Xen. Sokrates und des Platon. Pausanias näher einzugehen. Der charakter der erstern ist uns schon bekannt; sie warnt in redlicher gesinnung vor der sinnlichen knabenliebe, die sinnliche liebe auf den umgang der verschiedenen geschlechter einschränkend. Die rede

des Pausanias hingegen stellt sich von anfang an als eine sophistische dar; so ist schon verdächtig der 181 A. an die spitze gestellte satz: dass keine handlung an sich weder gut noch schlecht sei und 183 D. wird diess auf die päderastie angewandt; es sei für den geliebten nur schimpflich einem schlechten liebhaber zu willfahren (χαρίζεσθαι, was gewiss sinnlich zu verstehen ist). Die weiberliebe wird als untergeordneter standpunkt zu dem Eros Pandemos verwiesen. Als guter Eros hingegen wird die knabenliebe bezeichnet, insofern sie geistige ausbildung zum hauptzwecke hat. Dazu ist aber jedes mittel, auch der sinnliche genuss gut; denn der zweck heiligt die mittel. Schlechter Eros ist neben der weiberliebe auch noch diejenige päderastie, die es weniger fein treibt und ihre sinnliche lüsternheit nicht in ein anständiges gewand zu hüllen vermag; nämlich diejenige der untern klassen, der σαθλοι άνθορποι 181 B. So erscheint die rede des Pausanias als eine sophistisch-jesuitische vertheidigung der knabenliebe.

Diesem Pausanias nun, dessen rede so gemein war, der selbst eines verdächtigen verhältnisses zu Agathon beschuldigt wurde, den der Xen. Sokrates in sittlicher entrüstung als ἀπολογούμετος ύπερ των ακρασία συγκυλικδουμέτων bezeichnet, soll eben dieser selbst die grundlage seiner eigenen rede entnommen haben? Zu dieser nicht nur unwahrscheinlichen, sondern auch unmöglichen annahme müssten wir uns bequemen, sobald wir die priorität des Platonischen symposions voraussetzen. Freilich wird auch von der andern seite ein einwurflaut, der nicht darf übersehen werden, die frage nämlich: wie kam Plato dazu, die rede des Xen. Sokrates dem Pausanias gerade in den mund zu legen und sie hier aus einer sittlich reinen zu einer sittlich verwerslichen werden zu lassen? oder wie Hermann pag. 1x. nachträglich diesen einwand noch verschärft: Platonem autem apparet, si Xepophontis convivium ante oculos habuisset, profecto piaculum commisisse, si honestissimam illam orationem, quam communi magistro ille tribuit, sub aliena persona ad tanti flagitii significationem detorsisset, quem etiam si amoris vim ac notitiam non omnem comprehendisse existimaret castitatem eius morumque sanctitatem ab omni suspicionis labe procul habere debebat; allein so weit darf die sache doch nicht auf die spitze getrichen werden. Denn wenn auch zugegeben werden muss, dass es für den Xenophontischen Sokrates (respektive für Xenophon) nicht ganz schmeichelhaft war, dass Plato die grundlage seiner rede zu der des schlechten Pausanias machte, so lag doch darin nimmermehr eine verdächtigung gegen die person des Sokrates, sondern einfach die überzeugung: Socratem Xenophonteum "amoris vim ac notitiam non omnem comprehendisse", d. h. Plato übte auch hier seine philosophische kritik aus; er fand, dass dieser standpunkt der unvermittelten zweiheit des Eros ohne höhere einheit, ohne zusammenhaltendes allgemeines, ohne dialektische entwicklung, als ein dem blossen gewöhnlichen menschenverstand angehöriger, niedriger und unwissenschaftlicher zu betrachten sei. Diese überzeugung aber konnte er nicht besser aussprechen, als dadert, dass er den Pausanias von demselben grundprinzip aus zu ganz verschiedenen resultaten gelangen liess.

Dass aber der hauptinhalt der rede des Xenophontischen Sekrates, das streben, die menschen von der bloss sinnlichen lust abzuziehen zu einem höhern, geistigen standpunkt, von Plate nichts weniger als gering geschätzt, wenn auch nicht als in vollendeter form auftretend geachtet wurde, beweist die thatsache, dass er sich in der rede seines Sokrates auch hierin an den Xenophontischen aulehnt. Denn wer wird nicht durch die aufferderung des Xenoph. Sokrates an Kallias 8, 27-41, gerade un seiner freundschaft mit dem nach höherem strebenden Autolykus willen sich selbst zu einem solchen streben leiten zu lassen, erinnert an jene begeisterte entwicklung des wesens des Eros durch den Platonischen Sokrates, als streben nach unsterblichkeit, nach geistiger zeugung geistiger kinder? Plat. Symp. 208 u. 209! Der bei Kenophon noch in dürstiger form der paränese austretende an concret-anschauliche verhältnisse angepasste gedanke erscheint bei Plato weiter entwickelt, aufgehoben in philosophische allgemeinheit. Der Xenophontische Sokrates spricht nu von verdiensten um den staat, der Platonische erweitert diese sa jedem geistigem streben überhaupt. Als charakteristisch sind noch die beispiele zu vergleichen, auf die beide hinweisen: bei Xenophon werden die verdienste der vier staatsmänner: Themistokles, Perikles, Solon und Lykurg als muster der nachahmung hervorgehoben; Plato vertauscht die zwei erstern mit den dichtern Hesiod und Homer. Ich setze die beiden stellen noch vollständig hieher, da sie auch im ausdruck einige ähnlichkeit he ben, so dass sie um so weniger als unabhängig von einander zt begreifen sind. Xen. Symp. 8, 39: Είουν βούλει τούτω αρέ σχειν, σχεπτέον μέν σοι, ποῖα ἐπιστάμενος Θεμιστοκλῆς ίμενὸς έγένετο τὴν Ἑλλάδα έλευθεροῦν· σκεπτέον δὲ, ποῖά ποτε είδως Περικλής κράτιστος έδόκει τη πατρίδι σύμβουλος είπι άθητέον δε καί, πῶς ποτε Σόλων φιλοσοφήσας, νόμους κρατίστους τη πόλει κατέθηκεν έρευνητέον δε καί, ποῖα Δακεδαι μόνιοι άσχοῦντες, χράτιστοι δοχοῦσιν ἡγεμόνες είναι. vgl. Plat. Symp. 209 D: καὶ πᾶς ἂν δέξαιτο έαυτῷ τοιούτους παίδας μᾶλλον γεγονέναι ἢ τοὺς ἀνθρωπίνους, καὶ εἰς Όμηρον ἀποβλέψας καὶ Ήσίοδον καὶ τοὺς ἄλλους ποιητάς τοὺς άγαθοὺς ζηλών, οἰα ἔχγονα ἑαυτῶν χαταλείπουσιν, ἃ ἐχείνοις ἀθάνατον χ**λέος χ**αὶ μνήμην παρέχεται αὐτὰ τοιαῦτα όντα· εἰ δὲ βούλει, έφη, οἰονς Αυκούργος παϊδας κατελίπετο έν Δακεδαίμονι σωτήρας της Λακεδαίμονος καὶ ώς έπος είπειν της Ελλάδος. τίμιος δε παρ ύμιν και Σόλων διά την των νόμων γέννησιν . . . . .

Im Platonischen symposion folgen unmittelbar darauf die e worte der Diotima: ταῦτα μέν οὖν τὰ ἐρωτικὰ ἴσως, ὧ Σώκρα-\* τες, καν συ μυηθείης τα δε τέλεα και εποπτικά, ων ένεκα και καῦτα έστιν — — οὐκ οἰδ' εἰ οἰός τ' αν είης. Diese worte erklärte Hermann (geschichte u. system pag. 523) geistvoll dahin: "Plato habe hierin deutlich ausgesprochen, dass zu dem grade erotischer weihe, mit dem Diotima hier ihre entwicklung n schliesst, (der historische) Sokrates nimmermehr habe gelangen 3 können" und Schwegler (compos. d. P. g. pag. 17) stimmt dieser erklärung bei 8). In der vorhin von mir gegebenen auffasn sung des unmittelbar vorhergehenden liegt eine bestätigung dieses gedankens. Denn Diotima bestimmt nicht blos negatio, der historische Sokrates habe die erhebung des begriffs des Eros zum schauen der ewigen idee nicht mehr vollziehen können, sondern sie gibt ja auch positiv an, bis wohin er wenn auch nicht ganz der form, so doch dem gehalte nach gelangt sei: ταῦτα μεν οὖν τὰ ἐρωτικὰ κᾶν σύ μυηθείης; und unter diesem ταῦτα ist eben dieses vorbergehende verstanden, die erhebung des Eros zum streben nach ruhm im gemeinwesen und unsterblichen verdiensten. Plato aber spruch dieses gerade in diesem punkte mit solcher bestimmtheit aus, weil er sich bewusst war, in dem unmittelbar vorhergehenden sich an den höhepunkt der Sokratischen rede in Xenophons symposion angelehnt zu haben.

Die übrigen reden bei Plato bietem keine bedeutenden berührungspunkte dar mit der eigentlichen rede des Xenoph. Sokrates; nur liesse sich vielleicht bei Xen. Symp. 8, 15: ἄστε, ἄπερ καὶ πρὸς τὰ σιτία διὰ πλησμονὴν, ταῦτα ἀνάγκη καὶ πρὸς τὰ παιδικὰ πάσχειν fragen, ob nicht diese stelle mit dazu beigetragen habe, in Plato den grundgedanken zu jener rede des Eryximachus (der den Eros als πάντα μεγέθει ἐπέχειν vom naturphilosophischen standpunkte aus erläutert) zu erwecken, der ja gerade in dieser analogie der leiblichen sättigung besteht? vgl. dessen definition der arzneikunst Plat. Symp. 186 C: ἔστι γὰρ ἐατρική, — ἐπιστήμη τῶν τοῦ σώματος ἐρωτικῶν πρὸς πλησμορήν καὶ κένωσιν.

3. Plato veredelt und idealisirt häufig situationen, handlungen und charaktere, die bei Xenophon kleinlicher und niedriger erscheinen.

Schon die veranlassung des Platonischen gastmahls ist eine höhere; es ist die feier eines geistigen wettkampfes Agathons auf der bühne, während das Xenophontische durch den körperlichen des Autolykus verursacht wird. Die theilnehmer am Xenophontischen gastmahl sind im ganzen ziemlich untergeordnete per-

<sup>8)</sup> Dagegen kann ich mit Schwegler nicht übereinstimmen, insofern er wirklich, wie er pag. 17. den schein erregt, den unterschied zwischen dem histor. und platon. Sokrates als den — "wahren sinn der in rede stehenden einkleidungsform" (d. h. der einkleidung mit der Diotima) überhaupt ansieht.

sönlichkeiten mit ausnahme des Sokrates; beim Platonischen symposion hingegen erscheint so zu sagen die elite der damaligen Athenischen bildung: der philosoph Sokrates, der tragiker Agathon, der komiker Aristophanes, der geistvolle junge staatsman Alkibiades, der fein-sophistisch argumentirende Pausanias, und die freilich niedriger stehenden Phädrus und Eryximachus, die als contrast nothwendig sind, ebensogut als in einem gemälde licht und schatten neben einander auftreten müssen.

Ferner sind aus dem Platonischen symposion die flötenswielerinnen verdrängt, Plat. Symp. 176 E. vgl. mit Xen. Symp. 2, 1, welche im Xenophontischen eine so grosse rolle spielen, theils, wie in dem abschnitt über die composition auseinander gesetzt wurde, im interesse der concentration der schrift auf einen gegenstand hin, theils aber auch, weil Plato sein misfallen gegen diese damalige sitte zu erkennen geben will (denn ohne diese bestimmte absicht würde er den unbedeutenden umstand gar nicht anführen). Den besten commentar dazu gibt Boeckh (pag. 9) durch citiren folgender worte Platos aus Protagoras: 347 C, D: καὶ γὰρ δοκεί μοι τὸ περί ποιήσεως διαλέγεσθαι όμοιότατον είναι τοις συμποσίοις τοις των φαύλων και άγοραίων άνθρώπων. κά γάρ ούτοι διά τὸ μὴ δύτασθαι άλλήλοις δι έαυτών συγείναι έντφ πότο μηδε διά της έαυτων φωνής και των λόγων των έαυτων έπο άπαιδευσίας τιμίας ποιούσι τας αθλητρίδας, πολλού μισθούμετοι άλλοτρίαν φωνήν την των αὐλων, καὶ διὰ της έκείνων φωνης άλλή λοις σύνεισιν. ὅπου δὲ καλοὶ κάγαθοὶ συμπόται καὶ πεπαιδευμένοι είσιν, ούκ αν ίδοις ούτ αύλητρίδας υύτε όργηστρίδας ούτε ψαλ τρίας, άλλ' αὐτοὺς αύτοῖς ίκανοὺς ὅντας συνείναι ἄνευ τῶν λήρων τε και παιδιών τούτων, διά της αύτων φωνης λέγοντάς τε κα άκούοττας εν μέρει έαυτών κοσμίως, κάν πάνυ πολύν οίνον πίω oir. Plato hält es also für eine gebildete gesellschaft würdiger sich einer solchen unterhaltung zu entschlagen. Aber wir können nicht geradezu sagen, dass er hier gegen den Xenophont Sokrates polemisire; vielmehr finden sich anknupfungspunkte für seine ansicht schon in den worten des Sokrates: Xen. Symp. 3, 2: ούτοι ίκανοι τέρπειν ήμας φαίνονται ήμεις δε τούτων οίδ όπ πολύ βελτίονες οιόμεθα είναι· ούχ αίσχρόν ούν, εί μηδ έπιχειρήσομεν συνόντες ώφελεϊν τι ἢ εὐφραίνειν άλλή love; Sokrates bei Xenophon fände es schimpflich, wenn diese unterhaltung die einzige, ihnen angenehmste wäre; Plato geht noch einen schritt weiter und verbannt sie gänzlich.

Ebenso ersetzt er daher die durch die spiele des Syrakusiers herbeigeführte schlussscene durch die unendlich schönere scene des Alkibiades, indem er zugleich elemente aus Xen. c. 5. herbeizieht und in künstlerischer einheit damit vereinigt. Auch bei einzelnen personen im Plat. sympos. lässt sich nachweisen, dass sie andern im Xenophontischen entsprechen und an deren stelle getreten sind. So übernimmt Agathon gleichsam die rolle

des sophisten Kallias und des eiteln Kritobulus. Vorzüglich aber kann ich, wenn ich die rolle, die Philippus bei Kenophon spielt, mich des gedankens nicht erwehren, dass er bei Plato in der viel edlern genialen gestalt des Aristophanes zurückkehre.

Philippus tritt im Xenophontischen symposion auf als gemeiner possenreisser, γελωτοποιός: 1, 11. Die γελωτοποιάα ist sein handwerk, mit dem er sich ernährt, 1, 15, 3, 11, 4, 50. Diesen seinen beruf bethätigt er denn auch fortwährend während des ganzen gastmahls; alle seine worte sind witze 1, 13, 15, 2, 14, 20, 27, 4, 55, 6, 9, 10; ebenso das, was er thut, sind lauter possen, welche keinen andern zweck haben, als den lachreiz zu kitzeln: 2, 21—23; er zeichnet sich ferner durch grossen appetit und ebenso beträchtlichen durst aus 2, 23. Als einmal seine witze keinen anklang fanden, ward er traurig, da es num mit seinem erwerb ein ende habe 1, 15: ἐπεὶ γὰο γελως ἐξ ἀν
Ενρώπων ἀπόλωλεν, ἔρόει τὰ ἐμὰ πράγματα.

Wie ganz ähnlich und ganz anders wiederum Aristophanes bei Plato! Auch er erheitert durch seine muntern witze und lustige einfälle die ganze gesellschaft: 176 B, 185 C, D, E, 189 A, B, C; er wird ebenfalls als δυνατώτατος πίνειν bezeichnet 176 C. vgl. 223 C; der durch und durch jovialen, mit kolossalen witzen gespickten rede über den Eros 189 C — 193 C nicht zu gedenken. Er wird von Alkibiades γελοίος genannt 213 C; ja er selbst bezeichnet sich als γελωτοποιός. Denn auf die warnung des Eryximachus 189 A, B: ΤΩ 'γαθέ, 'Αριστόφανες, όρα τί ποιείς. γελωτοποιείς μέλλων λέγειν, καὶ φύλακά με τοῦ λόγου ἀναγκάζεις γίγνεσθαι του σεαυτοῦ, ἐάν τι γελοίον εἶπης, ἐξόν σοι έν είρηνη λέγειν. antwortet er lachend: μή με φύλαττε, ώς έγω φοβουμαι περί των μελλόντων ήηθήσεσθαι, ούτι μη γελοία είπω, τοῦτο μὲν γὰρ ἂν χέρδος είη χαὶ τῆς ἡμετέρας μούσης έπιγώριον, άλλα μη καταγέλαστα. Darin liegt auch zugleich in treffender weise neben der ähnlichkeit der stellung des Aristo-. phanes im Platon. symposion mit der des Philippus die grosse unähnlichkeit ausgedrückt. Dem Philippus ist die γελωτοποιία das handwerk, das ihm essen und trinken bezahlt; dem Aristophanes ist sie τὸ τῆς μούσης ἐπιγώριον, gabe der heiligen muse, nichts angelerntes, sondern hervorgehend aus schöpferischer phantasie, wahre kunst der komik. — So setzt also Plato an die stelle - eines γελωτοποιώς im gemeinen, alltäglichen sinne einen γελωτοποιός im edelsten sinne, den grössten komiker jener zeit, dem der scherz und die üppigste phantasie nur die hülle bildet, die eine tiefe wahrheit in sich trägt; hier, in seiner rede, den richtigen gedanken, dass die liebe auf dem prinzipe individueller ergänzung beruhe.

Zugleich zeichnet ihn Plato unübertrefflich als denselben Aristophanes, als der er in seinen komödien erscheint, ja als den konservativen staatsmann, der die mitwelt stets auf die άφγαία φύσις (189 D, 193 D) zurückweist.

Ist diese auffassung des verhältnisses zwischen Philippus und Aristophanes richtig, so lässt sich auch die vermuthung aufstellen, die lächerliche nachahmung der bewegungen der δρηπτερίς durch den erstern Xen. Symp. 2, 22: ὅτι δ΄ ἡ παῖς εἰς τοῦπισθεν καμπτομένη τροχοὺς ἐμιμεῖτο, ἐκεῖνος ταῦτα εἰς τὸ ἔμπροσθεν ἐπικύπτων, μιμεῖσθαι τροχοὺς ἐπειρᾶτο verbunden mit dem 2, 11. geschilderten κυβιστᾶν derselben, habe die veranlassung gegehen für die runde gestalt, die Aristophanes dem ersten menschengeschlecht zuweist Plat. Symp. 189 Ε: τὸ είδος στογγύλον und 190 Β: περιφερῆ δὲ ἦν αὐτὰ und für ihren gang: ibid. καὶ ἡ πορεία αὐτῶν (sc. περιφερὴς ἦν) und 190 Α: καὶ ὁπότε ταχὺ ὁρμήσειε θεῖν, ὥσπερ οἱ κυβιστῶντες εἰς ὀρθὸν τὰ σκέλη περιφερόμενοι κυβιστῶσι κύκλφ.

Vor allem aus aber erhebt Plato den vielfach kleinlich und alltäglich erscheinenden Xenophontischen Sokrates zu einer wahr-

haft grossartigen persönlichkeit.

In beiden symposien soll Sokrates als die hauptperson, die alle andere überragt, erscheinen. Aber auf welch' verschiedene art ist dieser gedanke nicht durchgeführt! Der Xenophontische Sokrates ergreift bei jedem, auch dem unbedeutendsten anlasse das wort; überall weiss er eine einzelne lehre, oder eine sittliche vorschrift zu geben (wie in dem abschnitt über die composition nachgewiesen wurde). - Ganz anders im Platonischen symposion. Wenn Sokrates spricht, ist es ein geistvoller scherz (vgl. dagegen die zuweilen faden witze des Xenoph. Sokrates: 4, 8, 6, 2, 7 u. s. w. neben den bessern), so vor dem beginne des eigentlichen symposions, sowie vor und nach der rede des Alkibiades: jene verstellte komische eifersüchtelei; oder es ist pole mik im gewande der ironie, aber nie sich zuerst hervordrängend, sondern immer veranlasst durch andere. Er imponirt aber und überstrahlt alle vorzüglich durch seine äusserlich schlichte und prunklose rede, die in dialektischer entwicklung vorschreitend, nicht vom standpunkte alltäglicher praktischer moral aus wie bei Xenophon, sondern mit philosophisch-selbstbewusster sicherheit das wesen des Eros als streben nach unsterblichkeit darstellt, unter welches allgemeine die einzelnen stufen desselben von der niedersten bis zur höchsten aufsteigend aufgenommen werden, bis sie zuletzt in dem schauen des urschönen ausmunden 9). Ebenso dient zu seiner verherrlichung vor allem die rede

<sup>9)</sup> Hier lässt sich anknüpfen, was etwa über die vielbesprochene frage der Diotima von dem standpunkte der vorliegenden untersuchung aus gesagt werden kann.

Auch hier ist die überall hervortretende schriststellerische eigenthümlichkeit Platos, wichtigere philosophische fragen in dialogischer sorm zu behandeln, die nächste ursache dieser einkleidungsform. Vgl. Protag-

des Alkibiades. Am schlusse des symposions aber (der übrigens ganz dem kürzern des Xenophontischen ähnlich sieht) ist er dargestellt als der, der allein noch mit Agathon und Aristophanes in lebhaftem gespräche bleibt und sie zu überzeugen suchte: dass der echte tragiker zugleich komiker sei und umgekehrt, während die andern eingeschlafen seien; und als die letztern auch dasselbe schicksal am morgen betroffen, sei er, ohne der ruhe zur pflegen, wie gewöhnlich von dannen ins Lykeion gegangen. Der Xenophontische Sokrates ferner schreibt immer vor, was zu thun sei, und stets ist er es, der vorschläge und anträge bringt; der Platonische hingegen dominirt nicht in dieser kleinlichen weise. Wo aber solche situationen vorkommen, die den Xenophontischen entsprechen, führt nicht Sokrates das wort, sondern Plato überlässt diese rolle untergeordneten persönlichkeiten: dem Phädrus und vorzüglich dem arzte Eryximachus.

So erinnert die rede des Sokrates Xen. Symp. 2, 24-26. 348 C, 334 C; Phaedr. 276 E, wo der dialog als das beste mittel der belehrung empfohlen wird. So bildet die rede des Sokrates im symposion gleichsam ein selbstständiges stück, einen kleinen platonischen dia-log. Plato musste also hier eine neue person herbeiziehen, und zwar eine solche, die selbst beim gastmahle nicht anwesend war, da ja Sokrates wie die andern die verpflichtung hatte, eine zusammenhängende rede zu halten, was nun in der weise geschah, dass er ein früher geführtes gespräch erzählte. Phacdr. 235 B, C. beweist, dass der Platonische Sokrates sich häufig auf die autorität anderer beruft, sich selbst ganz in den hintergrund stellend: 235 B: τοῦτο ἐγώ σοι οὐκέτι οδίς τε έσομαι πιθέσθαι, παλαιοί γάρ και σοφοί ανόρες τε και γυναϊκες περί αντών είρηπότες και γεγραφότες εξελέγξουσί με, εάν σοι χαριζόμενος συγχωρώ. 235 C. nennt er Sappho oder Anakreon und fährt fort: ὅτι μέν οὖν παρά γε ἐμαντοῦ οιθέν αθεων έντενόηκα, εὖ οἶθα, συνειδώς έμαυτῷ ἀμαθίαν λείπεται δή, οἶμαι, ἐξ ἀλλοτρίων ποθὲν ναμάτων διὰ τῆς ἀκοῆς πεπληρῶσθαί με δίκην ογγείου. Vgl. dieselbe bescheidenheit Pl. Symp. 201 C. Phaedrus 263 D. Die namen aber werden auch fingirt nach der sache: Phaedrus 244 A: ο μέν πρότερος ήν λόγος Φαίδρου τοῦ Πυθοκλέους, Μυθύινουσίου ἀνθρός ο ο δε μέλλω λέγειν, Στησιχόρου τοῦ Ευφήμου, 'Ιμιμαίου. So ist auch unsere Diotima eine fiktion; der name, die "Zeusgeehrte" gieng hervor aus der hoben bedeutung der rede, die ihr in den mund gelegt werden wollte. Aber warum sollte es gerade ein weib sein? — Hiefür susserte bei dem früher angegebenen anlasse hr. professor Köchly die vermuthung: es soll dieses verhältniss dem mislichen zwischen Sokrates und Xanthippe, das auch im Xen. symposion erwähnt wird, entgegengesetzt werden; die Diotima den idealen gegensatz zu jener carrikatur einer philosophengattin bilden. Ich finde diesen gedanken um so wahrscheinlicher, da auf diese weise ein trefflicher gegensatz gegen Xen. Symp. 2, 10. hergestellt ist. Dort wird Sokrates von Antisthenes ausgelacht (nos our ou nat ou natdeveis Zurdinnyr;) als einer, der sein lehrertalent vergeblich an sein eigenes weib verschwendet habe; bei Plato erscheint er selbst als der aufmerksame schüler einer weisen, erhabenen frau. Ferner kann der witz, der in seiner antwort an Antisthenes liegt, Xen. Symp. u. d. a. st. nach meiner ansicht nur dann recht verstanden werden, wenn man in den επποι eine anspielung auf den namen Ξαιθίππη erblickt; so wäre also bei Xenoph. aus dem gegebenen namen der witz gebildet, bei Plato aus der sache der name Acorina fingirt.

sehr an Plato Symp. 176 C und D, wo Eryximachus in lächerlicher wichtigthuerei (gewiss ist das als persiflage der pedantischen rede des Xenoph. Sokrates zu betrachten) über das thema spricht: ὅτι χαλεπὸν τοῖς ἀνθρώποις ἡ μέθη, während Sokrates von der verderblichkeit des ungemischten weines, in grossen quatitäten getrunken, redet. Die situation ist an beiden orten die nämliche: die eigentliche mahlzeit ist zu ende und es handelt sich bei beiden um die frage, wie nun das trinkgelage einzerichten sei. An beiden orten wird beschlossen kein eigentliches trinkgelage zu halten. Sokrates will, dass in kleinen bechen der wein herumgeboten werde, Eryximachus, dass niemand gezwungen werde viel zu trinken, sondern jeder nach seinem belieben handeln könne. Der vorschlag des Sokrates bei Xesephon hat etwas philisterhaft-kleinliches, indem das nichtberauscht werden nicht auf die selbstbeherrschung und die kraft, das getränke zu vertragen, sondern auf die kleinen trinkgefässe abgestellt wird. In dieser beziehung steht der vorschlag des Eryximachus noch würdiger da. Demnach wird er von Plato nicht dem Sokrates in den mund gelegt; sein Sokrates ist nicht ein solcher, der es nicht verträgt, wo es das gesellige leben ver langt, auch die stärksten strapazen mitzumachen. Er beherrscht die verhältnisse, bleibt sich überall gleich; 176 C: ixard; rae καὶ ἀμφότερα (viel oder wenig zu trinken), ὥστ' ἐξαρκέσει αὐτή όπότεο' αν ποιωμεν. Gewiss mit bewusstem absichtlichen geger satz gegen diese ihm widerliche kleinlichkeit des Xen. Sokrates wiederholt Plato ausser jener stelle noch dreimal denselben gedanken: 214 A: άλλα φέρε, παῖ, φάναι, τὸν ψυκτῆρα έκειτοι (sc. Άλκιβιάδην), ίδοντα αὐτὸν πλέον η όκτω κοτύλας γωρούντα τουτον έμπλησάμενον πρώτον μέν αύτον έκπιείν, έπειτα τῷ Σωκράτει κελεύειν έγγεῖν καὶ αμια είπεῖν. Πρός μέν Σωκράτη, ώ ανδρες, τὸ σόσισμά μοι οὐδέν· ὁπόσον γὰρ αν κελεύη τις, τοσοῦτον ἐκπιών οὐδὲν μᾶλλον μήποτε μεθυσθῆ; worauf beinahe weinerlich, nachdem Sokrates getrunken, Eryximachus die frage crhebt: πῶς οὖν ποιοῦμεν; οὕτως οὖτε τι λέγομεν ἐπὶ τη χύλικι ουτ επάδομεν, άλλ άτεγνως ωσπερ οι διψωντες πώμεθα; - vgl. ferner 220 A, und endlich 223 C: έκ φιάλης με γάλης έπὶ δεξιά (opp. dem Xenophontischen μικραὶ κύλικες).

Ein weiterer fall dieser art ist Xen. Symp. 3, 2, vgl. mit Plat. Symp. 176 E; dort wird von Sokrates, hier von Eryximachus der vorschlag gemacht: διὰ λόγων ἀλλήλοις συτεῖναι. Neben dem gleichen ausdruck συτεῖναι spricht auch noch für die abhängigkeit der Platonischen stelle von der Xenophontischen, dass in den darauf folgenden worten bei dem einen das verbum ἐξηγεῖσθαι, bei dem andern das noch passendere εἰςηγεῖσθαι von gleichem stamme gebraucht wird: Χεη. σὸ τοίτυν ἡμῖν ἐξηγοῖ. ποίων λόγων ἀπτόμενοι μάλιστ ἀν ταῦτα ποιοῖμεν, Plat. καὶ δὶ οἴων λόγων, εἰ βούλεσθε, ἐθέλω ὑμῖν εἰσηγήσασθαι.

Dasselbe wiederholt sich bei der empfehlung des Eros als gegenstandes der unterredung, welche übrigens bei Plato sich unmittelbar an die obige stelle anschliesst Plat. Symp. 177 A-D; viel weiter ausgeführt und auch besser vermittelt und begründet als derselbe vorschlag, der in der originalstelle Xen. Symp. 8, 1. von Sokrates gemacht wird. Eine motivirung dieses vorschlages haben beide symposien gemein, was auch hier die bezugnahme Platos auf Xenophon beweist. Dieses argument wird von Plato ebenfalls dem Sokrates gegeben, da es im munde des Eryximachus weniger gut stehen würde. Xen. Symp. 8, 1: άλλως τε καὶ έπειδή πάντες έσμεν του θεού τούτου θιασώται; und 2: έγω τε γάρ οὐκ έγω χρόνον είπειν, έν δ οὐκ έρων τινός διατελώ. Χαρμίδην δε τύνδε u. s. w. vgl. Plat. Symp. 177 D, E: ούτε γάρ αν που έγω αποφήσαιμι, δς ούδέν φημι αλλο έπίστασθαι ή τὰ έρωτικά, ούτε που Αγάθων u. s. w. vgl. noch die wiederholung desselben gedankens Pl. 218 A, B. So ist es also klar, dass nicht nur die mehr apriorischen und allgemeinen argumentationen, die über diese frage geführt werden können, sondern auch die nähere betrachtung der einzelnen berührungen der beiden symposien einstimmig auf dasselbe resultat führt: dass Plato die Xenophontische schrift vielfach benutzt habe, auch vielfach bewusst gegensätzlich gegen dieselbe verfahren sei. Denn dass, nachdem einmal die analogie solcher einzelner momente nachgewiesen worden, niemand z. b. wird annehmen können, Xenophon habe das, was Plato edel und schön darstellt, wieder gemein und alltäglich gemacht oder irgend etwas von der art, bedarf keiner erläuterung. So wäre denn die hoffnung des verfassers erfüllt, wenn er durch diese untersuchung mit grösserer sicherheit, als es bisjetzt der fall war, die frage über die priorität dieser beiden schriften zum abschluss gebracht, zugloich aber einige neue blicke eröffnet haben würde in das geistige schaffen des unsterblichen Plato, das er immer mehr als ein wahrhaft künstlerisches bewundern lernte. Nur die überzeugung von der wahrheit des vorurtheilsfrei gesuchten und gefundenen resultates vermochte den jüngling, den freundlichen aufforderungen seines hochverehrten lehrers, hrn. prof. Köchly, folge leistend, diesen versuch der öffentlichkeit und damit zugleich der kritik zu übergeben.

Zürich.

Arnold Hug.

## XXIX.

## Quaestiones Lucretianae.

Superatae tandem kiemis vespertina quadam hora quum confabulandi desiderio correptus hospitalem vicini Schneidewini domum petiissem, nescio quo casu accidit, ut in Lucretiani carmimis sagacitate ac dulcedine laudanda diutius colloquendo commoraremur. Cuius singula loca, quae aut eximia pulcritudine excellere aut obscuriori sententia offendere viderentur, quum suavissimus collega recitaret, et in suetam me praestantissimi operis admirationem coniecit, et difficiliora in quibus baererem enodandi subitam mihi cupiditatem accendit. Neque multum cunctatus sum, quin, quod amicissima mente ille offerret, ut secum ad diligentiorem totius carminis lectionem redirem, laetissimo animo acceptarem. Itaque factum est, ut mox, si non nocturna, at vespertina tamen manu exemplaria versaremus, in sermonis latini castitatem pariter atque in philosophicam poetae doctrinam mente intenta. Quodque iam dudum omnium laude concelebrari optime nossemus, Caroli Lachmanni in Lucretiano carmine castigando ingenii acumen, nova tamen sui admiratione, quo longius progrederemur, saepissime nos percussit. Ut enim laudare virum summum non nisi perito sodali licent, admirari tamen mihi etian imperito fas erit. Sed guum praestantissima Lachmanni cura viam primum stratam esse laetarer, qua ingressus poetae seatentiam penetrare sperarem, multa tamen observare mihi visus sum, quae aut pristinae integritati nondum reddita, aut si sine mendo tradita acciperem, interpretum studio nondum illustrata esse viderentur. Dubiorum igitur impatiens, quid valerent bumeri ipse expertus sum. Atque primum quidem in commentariorum conscribendorum consilium exarsi, sed mox pertaesus futuri laboris, quo multa, quae nullius ipse facerem, fusius tractanda fore intelligerem, iam hoc potius loco, quem collegae amicitia concessit, quae mihi invenisse viderer paucula, tradere constitui. In quibus inveniendis neque ipsi nimium desudare licuit, quippe cui ad alia studiorum genera redeundum esset, neque multa pracfando lectorem remoraturus sum. Simplicissima enim bac lege

usus sum, ut ab iis proficiscerer ubique, quae sibi voluisse poetam cum totius doctrinae systema, tum singularum sententiarum nexus testaretur. In quibus perpensitandis aliquoties accidit, ut traditam librorum scripturam ab omni novandi conamine defendendam esse censerem, quia veram Lucretii sententiam editores praeteriisse intelligerem. Aliquoties vero etiam audaciori coniectura receptam lectionem mutavi, quum omnium librorum auctoritate mihi persuaderi non paterer, ea Lucretium scripsisse, quae sano sensu omnino carere viderentur. Quam emendandi rationem si nulla artis criticae methodo temperari obiectites, acrius equidem illam, quum possim, defensitare nolo. Philologi enim laudes quum neque affectem, neque amittendarum metu impediar, satis mihi fecero, si in iis, quae indocta arte allaturus sum, aliquid certe frugi esse Lucretiani carminis amatores mecum senserint.

Atque initium quidem his quaestionibus libri primi locus praebebit, quo doctrinam eorum Lucretius refutare conatur, qui de nilo res gigni posse existiment. Quam absurda enim sint, ad quae hac ipsa doctrina necessario seducaris, postquam uberiori carmine exposuit, haec libri addunt vitiose scripta: I, 197:

quorum nil fieri manifestum est, omnia quando paulatim crescunt ut par est semine certo crescentesque genus servant, ut noscere possis quicque sua de materia grandescere alique.

In his illa ut par est non suo loco posita esse Lachmannus iure monet: "non enim id sonant, quod dicit Creechius: ut ipsa rerum natura postulat, sed ea paulatim crescere par est, quae certo semine creantur. hoc Marullus non animadvertit, sed idem vidit Crescentes ferri non posse, quare scripsit Crescendoque; nos utrumque vitium eadem opera corrigemus scribendo:

omnia quando

paulatim crescunt ut par est semine certo crescere, resque genus servant."

Quae a Lucretio ita scripta fuisse non omnino mihi persuasit. Duas enim totius huius disputationis partes fecit Lucretius, quarum priore quidem, si de nilo res fierent, incerto partu naturas esse, ut ferre omnes omnia possent, altera vero, si de nilo fierent, subitaneo ortu exstitura esse omnia demonstravit, ut rebus augendis temporis spatio non opus esset. Quorum neutrum observari in rerum natura his ipsis versiculis ita monet, ut prioribus quidem duobus ad ea, quae secundo loco tractaverit, alteris vero ad priorem disputationis partem respiciat. Atque in hac quidem repetendi consuctudine, qua alias etiam dispersa argumentorum membra sub finem disputationis recolligere solet, multo accuratius rem Lucretius agit, quam quis ex mutili carminis interrupto passim tenore suspicetur. Quod quum saepius in interpretanda poetae doctrina observaverim, hoc etiam loco ita ador-

natam fuisse orationem existimo. ut secundi versus exitu arqumenti etiam commemoratio alterius terminaretur, reliqui vero do versiculi alteri repetendo integri tribuerentur. Et hac quite ratione non solum quae per se ingratissima est, secundi tertique versiculorum cohaesionem evitares, sed si ad Marulli crexudoque redires, idoneum etiam orationis initium alteri argument redderes, cui quasi caput deesse videretur, si a mudioribus his verbis: resque genus servant, exordium sumeret. Quare m dubito scribere cum Marullo: Crescendoque genus servant. Quit vero de exitu secundi versiculi statuendum sit, ipse sententiaru nexue docere videtur. Ubi enim incerto partu omnia nasci negbantur, ibi de certo semine res oriri monendum erat. Sed bar disputationis partem absolvit versus 173. Quae sequuntur, altram eins partem constituunt, qua scilicet doctrina illa proptere refutatur, quod si de nilo res fierent, subito exorerentur. Quel quum non fieri, sed paulatim res crescere his ipsis versibus affimetur, iam non amplius, opinor, de certo semine, sed de senie omnino dicendum est, ut subito fieri intelligas quae de nilo fint. paulatim crescere, quae de semine crescaut. Quare persuasu mihi est Lucretium scripsisse:

> quorum nil fieri manifestum est, omnia quando paulatim crescunt, ut par est semine creta; crescendoque genus servant, ut noscere possis, quicque sua de materia graudescere alique.

Mortali corpore creta dicit 11, 906; nativo corpore creta V, 60. Et vocem creta, quum certi seminis frequentius hoe loco occurreret nomen, pristino iam tempore in certa depravatam fuisse suspicor; qui pluralis quum non amplius intelligeretur, singulari numero cessit.

Versiculorum ordinem saepius in libris turbatum reperiri multis exemplis Lachmannus docuit et ingeniose repositis quae luxata viderentur, clarissimam plus uni loco lucem attulit. Nescio an eodem artificio in versibus 329 seqq. uti liceat. Spurium enim esse v. 334 Lachmannus luculentissime demonstravit. Sed qui eum adderet, recte tamen vidit obscuriorem fore orationem, si ab antecedentibus sine iterata tractandi capitis indicatione ad sequentem versum transcundum esset. Quare quum non intellegam, cur hoc potissimum loco in uberiorem Memmii sui exhortationem excurrere Lucretio placuerit, tres illos versiculos 331. 332. 333, quibus orationis perspicuitatem imminui sentio. una cum spurio expelli malim, ut legas:

Nec tamen undique corporea stipata tenentur omnia natura, namque est in rebus inane. Quod si non esset, nulla ratione moveri res possent.

Expulsi vero commodissime inseri posse videntur post v. 399.

quo loco totus in eo versatur Lucretius ut doctrinae suae praessantiam laudet, fidemque verbis postulet. Scribemus igitur:

Quapropter quamvis causando multa moreris, esse in rebus inane tamen fateare necessest. quod tibi cognosse in multis erit utile rebus, nec sinet errantem dubitare et quaerere semper de summa rerum et nostris diffidere dictis. multaque praeterea tibi possum commemorando argumenta fidem dictis conradere nostris . . .

His alium statim similem locum subiungam. Seriem enim exemplorum, quibus Lucretius Anaxagorae de homoeomeria doctrinam refutare studet, interrumpi sentimus interposito hoc versiculo 870:

transfer item, totidem verbis utare licebit.

Qui mihi et otiosus semper visus est, quum post tantam singulorum exemplorum copiam generalem ratiocinandi formulam addere non oporteret, et vero etiam ineptus, quum translato isto ad alia exempla ratiocinio non tam totidem verbis utereris, quam quoties transtulisses, toties iisdem, his scilicet: ex alienigenis constare necessest. Praeterea cur hoc loco hunc versiculum Lucretius interposuerit, quum nova statim simillima praecedentibus exempla subiungat, non perspicio. Quare pellendus mihi utique videtur, neque deest locus, cui aptior inseratur. E varia enim primordiorum positura ubi varietatem rerum pendere facit Lucretius v. 823, literarum exemplo utitur, quarum ordine permutato diversa verba nascantur. Ibi scribes:

quin etiam passim nostris in versibus ipsis multa elementa vides multis communia verbis, quum tamen inter se versus ac verba necessest confiteare et re et sonitu distare sonanti. tantum elementa queunt permutato ordine solo: transfer item, totidem verbis utare licebit. at rerum quae sunt primordia, plura adbibere possunt, unde queant variae res quaeque creari.

De rebus inane cohibentibus quum haec Lucretius v. 511 sqq. doceat:

Prueterea quoniam genitis in rebus inanest, materiem circum solidam constare necessest. nec res ulla potest vera ratione probari corpore inane suo celare atque intus habere, si non quod cohibet, solidum constare relinquas: id porro nil esse potest, nisi materiai concilium quod inane queat rerum cohibere.

Lachmanno assentiendum est, qui inane rerum vacuum potius a rebus spatium, quam quae huius loci sit, inclusam in corpore vacui partem significare monet. Sed quod ipse scribit:

concilium quod inane in rebu' queat cohibere,

propterea minus aptum esse puto, quod res ipsae hoc demun materiae concilio formantur. quare non de inani, quod iam esset in rebus, amplius coercendo sermo institui hoc loco debuit, sed docendum est Lucretio, concilio materiai quo pacto et res ipsae, et quod in se continere videantur vacuum, una simul construantur. Quapropter rerum omne nomen ab hoc versiculo alienum esse videtur. Sed quod Bernaysius habet: quod inane queat cerus cohibere, quum non intellegam, quo modo vere vel non vere vacuum cohibeatur, minus etiam adridet. Repetendam potius cerseo e versu 512 vocem circum, ut materiae concilio undique circumposito et cohiberi inane et cohibito rei ambitum describi intellegas. Quae emendatio magis etiam eo commendatur, quod celare corpore suo atque intus habere vacuum res debebant, id quod non quolibet omnino materiae concilio, sed circumpositarum partium agmine efficeres.

Multo maiorem difficultatem, quam quae primum legenti in esse videatur, in eo loco latere senties, quo Lucretius rerundiremtionem in infinitum iterari posse his verbis negitat: 1, 551.

Denique si nullam finem natura parasset frangendis rebus, iam corpora materiai usque redacta forent aevo frangente priore, ut nil ex illis a certo tempore posset conceptum summum aetatis pervadere finis.

Quo loco quid significare voluerit Lucretius, facilius est, eruere, quam perspectam eius sententiam, traditis verbis quo pacto inesse possit, illustrare. Sed de ipsa quoque sententia neque iis, qui ad summum quasi aetatis florem res non pervasuras esse intellegunt, neque Lachmanno accedere ausim, qui easdem summa, h.e. omni vivendi actu per omne quasi vitae spatium vadere posse negat. Nam neque intellego, id ipsum quo pacto fieri possit, ut omni vivendi actu tamen vitae spatium non pervadant, neque de viventibus solis Lucretium agere totius loci ratio mihi per-Infinitam potius rerum quarumlibet non concedi posse partitionem demonstraturus est, quod ut efficiat, hoc utitur argumento: si in infinitum res frangi possent, hac ipsa hodierna die, cui infinitum praeteriti temporis spatium antecessit, in partes infinitesimas iam fractae omnes exstarent. quare si certo quovis temporis momento rei cuiuslibet formandae initium vel fieri vel factum fuisse fingeres, ad perficiendam tamen formationem eius neque quod ab initiali illo momento huc usque praeterlapsum esset tempus, neque futuri aevi infinita aetas omnis sufficeret. Non igitur a flore tantum aetatis res Lucretius arcet, sed quod conceptum fingit, ne ad partum quidem pervadere concedit. Haec enim ita accipienda esse, manifesto docent, quae addit:

Nam quidvis citius dissolvi posse videmus quam rursus refici; qua propter longa diei infinita aetas ante acti temporis omnis quod fregisset adhuc disturbans dissoluensque, numquam relicuo reparari tempore posset.

Ex his perspicuum est, illa Lucretii a certo tempore, quae Lachmannus mineris fecisse videtur, et magni omnino momenti esse " et requiri aliquid, quod aut in verbis aut in sententiarum certe nexu ipsis respondent. Quod num in summa aetalis, an in aetatis fine (cum quadrato codice) inveniatur, nescio. Neque enim si conceptum rem summa aetatis, h. e. infinito tempore omni fines scilicet formandi pervadere, neque si summam quasi formandi fine aetatis ipsam superaturam esse neges, sententia cum verbis conciliari poterit. Sed multa eius generis quum frustra conatus essem, in alia longe coniectura denique constiti. Doctissimos enim quosque interpretes explicationem huic versiculo ex iis anauirere videbam, quae infra v. 561 Lucretius addit, finem scilicet esse frangendi, quoniam tempora rebus certa constent, quibus aevi possint contingere florem. lam obscura illa formula summam aetatis finem pervadendi idem Lucretio significari, quod aevi contingere florem postea dixerit, minime equidem concedendum iudicavi; at eodem tamen errore, quo recentiores interpretes haerere existimarem, veteres etiam carminis Lucretiani editores circumveniri potuisse in mentem venit. Vel alium igitur, vel ipsum iam Quintum Ciceronem versum nostrum in eam sententiam flexisse putem, quae quum vera argumenti ratio non perspiceretur, e melius perspecto illo, quod posteriori loco legimus, verisimilitudinem multam nancisceretur. Quamobrem a restituendi conamine quum prorsus abstineam, in hoc tamen persisto, tale aliquid Lucretium scripsisse, quale hoc est:

ut nil ex illis a certo tempore posset conceptum primum aetatis pervadere limen.

De primordiorum simplicitate quae inde a v. 599 Lucretius disputat, haut indigna commemoratu difficultate offendunt. Cuius ego minorem partem in primorum versiculorum corruptela pono, quam facile sanaveris, si in voce illius, quam libri praebent, latere ulterius mecum, quod vero ex quo corruptum esse cum Schneidewino censeas. Graviora multo dubia ipse sententiarum nexus movet, qui quum primordia modo solida simplicitate pollere, modo partibus arte stipatis cohaerere pari utrimque gravissimorum verborum pondere affirmare videatur, ad temeraria emendandi conamina editores omnes seduxit. Accuratius autem, quid poeta sibi velit, perscrutati, non ea quidem sermonis perspicuitate, quae superari non possit, at congruis tamen inter se sententiis ita Lucretium disputavisse videbimus, ut ah omni traditae scripturae mutatione prorsus abstinendum sit. Initium enim argumenti hoc facit:

Tum porro, quoniam extremum est quoiusque cacumen corporis, ulterius quo nostri cernere sensus iam nequeunt, id nimirum sine partibus extat, et minima constat natura, nec fuit unquam per se secretum, neque posthac esse valebit, alterius quoniamst ipsum pars, primaque et una.

In his, ne corum quae sequentur, explicationi viam omnem praccludamus, cavendum est, extremum illud corporis cuiusque cacamen ne inter ipsa rerum primordia referri vel quasi exemplas corum a poeta laudari credas. Quae enim addit Lucretius, namquam istud per se secretum fuisse, nec fore ut umquam posthac secernatur, partemque nonnisi esse alterius: eorum neutrum de corporibus primis dici potuisse non est cur multis demonstren. Consociari enim et posse et solere primordia novimus, nec tamen, quasi quae per se constare nequeant, conciliatu isto indigere. partes vero rerum quum rite dicantur, segregari tamen ea ex inito hoc cum aliis nexu is certissime non negavit qui omnen facto discidio materiem in corpora prima dissolvi iteratis versibus cecinit. Quid multa, non primordia sunt, sed primordiorum partes, de quibus allato extremi alicuius cacuminis exemplo poets disputat. Figurarum enim varietate quum discernantur corpora prima, rotunda alia, alia hamata, flexis adeo nonnulla mucronibus unca, solidam illam simplicitatem qua fundamento rebus esse valent, non sine quadam spatii ab ipsis occupati magnitudine intellegi patet. Quodsi aucto visus acumine cernere et depingere posses primordia, partes eorum delineando multas discerneres, quas secando numquam segregares. Quae cum ita sint, id iam hoc loco Lucretius agit, ut ex his particulis minutissimis corporis primi figuram efficiat, quae quum nulla vi extrinsecus allata in partes suas divellatur, simplex atque incolumis per omnia discrimina rerum conservatur. Quare si cacumen illud extremum idem esse censeas, quod puncti geometrici nomine recentiores vocant, aliquantulum quidem, quod infra ostendemus, a vera Lucretii sententia recedas, nihilo tamen minus adoptata hac cacuminis significatione, ea quae hucusque poeta docuit, optime illustrantur. Id enim re vera, punctum, sine partibus extat: id minima constat natura, neque fuit umquam per se secretum, neque posthac esse valebit; id nonnisi alterius pars est, primaque et una, quam ne inani quidem cogitandi conatu in alias iterum dividas.

Atque his quidem quum cacuminis descriptio absolvatur, plene iam interpungendum est; nova enim sunt, quae sequuntur;

Inde aliae atque aliae similes ex ordine partes agmine condenso naturam corporis explent; quae quoniam per se nequeunt constare, necessest, haerere ut nequeant ulla ratione revelli.

Similibus igitur partibus, similibus scilicet spatii quasi punctis naturam corporis eadem fere ratione Lucretius expleri iubet, qua recentiores quoque geometrae non condenso quidem agmine, sed continua potius serie punctorum lineam, continuo linearum fluxu superficiem, superficierum denique continua iteratione cor-

poris solidi figuram nasci concedant. Quae quum inter nos de inani spatio fieri plerumque intellegantur, Lucretius ad ipsam corporeae naturae extensionem non sine quadam in ratiocinando fallacia, quam infra indicabimus, rettulit. His ita acceptis e poetne verbis, quibus per se constare partes illas negat, dubitandi causa omnis removetur. Non enim de primordiis, quae in se prorsus consistere identidem dictitat, sed de particulis illis agit, quae quum formandis corporibus primis ipsae inserviant, non nisi indissolubili nexu vinctae existunt.

In v. 608 ambigua quum siat librorum testimonia, accipi poterit et quod in Bernaysii editione est:

haerere unde queant nulla ratione revelli, et, quod facile coniicias:

haerere, ut nequeant ulla ratione revelli.

Sed si haerere dicas, unde non revellantur, incommoda aliquantulum suboritur fundamenti extrinsecus suppeditati imago, quum nihil tamen praeter ipsas partes minimas exsistat, cui inesse possint. Inter se igitur invicem haerere, ut nequeant dissociari, omnino aptius dicas, nisi quod divelli potius quam revelli non posse exspectes.

Sunt igitur solida primordia simplicitate, quae minimis stipata cohaerent partibus arte, non ex illarum conventu conciliata, sed magis aeterna pollentia simplicitate, unde nec avelli quicquam, neque diminui iam concedit natura, reservans semina rebus.

In his versibus, quorum alter alteri adversari videatur primum legenti, provida potius mente Lucretius procedit; quamque patrii sermonis egestas primo aggressu omnibus numeris absolvere vetaret, eam iterato conatu emendatisque emendandis sententiam exaravit. Atque primum quidem primordia, quamvis simplicia principia rebus fluitantibus substent, quum non sine figurae suae extensione sint, e partibus minimis constare concedit. praemetuens errorem, qui inde nascatur, non ita cohaerere corpora prima statim addit, ac si ullo quodam tempore partes illae minimae convenissent, ut tum demum primum conciliatae, primordia, quae antea non exstitissent, componerent. Ex omni potius tempore cohabitasse illas affirmat poeta, ut intelligatur in iis, quae supra disputaverit, non narrare voluisse, qua ratione primordia nascantur, sed describere, natura eorum, originis omnino expers, quomodo comparata ab omni tempore existat. Quibus ita acceptis, vix verbo commemorare opus est, illarum scribendum esse in v. 611 quum illorum libri habeant, reiiciendumque quod Marullus coniecit: ullorum. Lucretius enim quum modo demonstraverit, qua ratione primordia e partibus construantur, non potuit iam negare velle, ex ullis partibus eadem constare, sed hoc significare voluit, particulas illas, e quibus primordia esse hac ipsa disputatione concessisset, non convenisse umquam, sed coniunctal semper exstitisse.

Nec tamen his omnia iam explanata sunt, quibus in hac poetae disputatione offendi possis. Quod ut pluribus illustren, primum in minimarum partium naturam penitius inquirendum est. Facile enim nec tamen iure Lucretium vituperares, qui tam ambiguo nomine ibi uteretur, ubi accuratissime potius quid intelligi vellet, indicandum fuisset. Singularem enim eiusdem nominis usum observavisse mihi videor, a quo numquam poeta recedat. Et primum quidem in fronte operis totius quum hace legantur (1,55):

disserere incipiam et rerum primordia pandam, quae nos materiem et genitalia corpora rebus reddunda in ratione vocare et semina rerum appellare suemus et haec eadem usurpare corpora prima, quod ex illis sunt omnia primis —

in hac copiosa nominum recensione minimarum partium commemoratio desideratur. Quod quum non probet, at suspicionem tamen gravissimam movet, alio prorsus atque ista nomina, alienoque longe significatu partes minimas usurpari. Atque in aliis
quidem poetae locis, quorum argumenta ab illustrandis his rerum
omnium principiis longius recedunt, eodem partium minimarum
nomine nuncupari posse quidquid praeterea Latinus sermo ipsis
his vocibus designare valet, haudquaquam negamus. Ubicumque
vero de primordiorum natura Lucretio agitur, ibi minimarum
partium denominatio praegnantiori sensu et quasi termini technici
quem dicimus dignitate usurpatur, solasque corporum primorum
partes neque praeter has aliud quidquam significat. Quas enim
eodem nomine venire putes, corporum quorumlibet quaslibet exiguas particulas, eas et parvissimas et minutas, nec minimas appellari invenies.

lam quum verborum significatus constet, quaenam natura sit minimarum partium ubi quaerimus, fallacia ratiocinandi illa, cuius in superioribus Lucretium accusavimus, sponte patebit. Minimarum enim partium, si extensione omnino carerent, innumera copia uni primordio conficiendo non sufficeret, quum tamen e tribus paulove pluribus corpora prima constare ipse alio loco Lucretius fingat, 11, 485. Non igitur punctis geometricis omnino aequales sunt, neque quod de illis valet, ad ipsas codem iure referri potest. Extremum vero cuiusque corporis cacumen re vera punctum est geometricum, neque alio sensu a Lucretio, qui sine partibus minimaque natura constare docet, acceptum esse videtur. Quare quum apicem illum per se secerai non posse verissime affirmaret, non licebat idem indicium ad partes minimas simpliciter transferre, ac si ne has quidem extensas corporeaeque naturae particulas in se consistere secarique posse co demonstraretur, quod, quae non extensa essent, spatii inanis elementa, per se constare dividique nequirent. In eo igitur fallacia dicendi posita est, quod poeta, quum ab exemplo cacuminis proficiseatur, argumentorum duorum similitudine seductus, quae mova assertione suaque propria demonstratione indigent, ipsa laudati exempli virtute iam constabilita esse simulat. Nec tamen philosophus hoc peccavit, sed poeta. Bene enim sibi conscius, quo dolo hucusque opus suum peregerit, ad novam statim disputationem Lucretius properat, qua et esse debere minimum quiddam, quod secari amplius nequeat, nec tamen etiam in se constare posse id ipsum, melioribus argumentis penitus confirmet.

Praeterea, visi erit minimum, parvissima quaeque corpora constabunt ex partibus infinitis; quippe ubi dimidiae partis pars semper habebit dimidiam partem, nec res praefiniet ulla. ergo rerum inter summam minimamque quid escit! nil erit, ut distet; nam quamvis funditus omnis summa sit infinita, tamen parvissima quae sunt, ex infinitis constabunt partibus aeque. quod quoniam ratio reclamat vera negatque credere posse animum, victus fateare necessest, esse ea, quae nullis iam praedita partibus exstent et minima constent natura, quae quoniam sunt, illa quoque esse tibi solida atque aeterna fatendum.

Priorem novae disputationis quam Lucretius adoritur partem hi versus amplectuntur, eam scilicet, qua partitionem in infinitum continuari vetat, et in minimo quodam subsistere iubet. Quae quum sine difficultate ceterum procedant, in ultimis tamen versiculis haerene possis. Licet enim satis simpliciter ita verba construas, ut demonstrato, esse ea, quae partibus careant, poeta pergat: "quae quoniam ita sunt, haec eadem ipsa solida etiam atque aeterna esse debent", non sine offensione tamen oratio sic procedet. Cur enim illa dixit poeta, si eadem ea indicare voluit, quae nullis partibus exstarent? Quare non putaverim ea v. 625 atque illa v. 627 candem rem significare. Sed quum in praecedentibus generaliori sensu omnem omnino partitionem et rerum et primordiorum, et spatii et figurarum in infinitum iterari vetuerit et esse debere affirmaverit ea, quae sine partibus minima existant, nunc demum v. 626 Lucretius ad proprium huius disputationis argumentum redit, et quum in genere minima existant, fatendum esse addit, illa quoque existere, quae solida atque acterna minimarum partium nomine posuit.

Unum superest, quod graviorem dubitationem nobis iniiciat. Iam enim habemus partes minimas solidas atque aeternas; solida autem atque aeterna ipsa etiam primordia esse dicuntur. Sed corpora prima, extensa quippe quae essent, e minimis partibus constare fecit Lucretius, minimas partes, quae nihilo secius extensae sunt, simplices sine partibus exstare iubet, quia in minimo quodam partitio subsistere debeat. Iam quod de minoribus ele-

ď

3

Ē

mentis fieri potuit, cur de maioribus primordiis ipsis factu difficilius fuit? Cur non ipsa primordia iam minima illa esse dicamus, in quibus subsistendum sit, sublata omni differentia, quan inter corpora prima, ipsorumque partes minimas intercedere antea opinati sumus? Sed huius etiam difficultatis ratio reddi posse videtur.

E variis enim primordiorum figuris omnem rerum naturalium explicationem redundare Lucretio novimus. Acuta vero, hamata primordia, ramosa, flexis mucronibus unça nemo philosophus simplicia rerum principia esse hominum mentibus persuadere poterat, quin vulgari cogitandi consuetudini id concederet, ut e simplicioribus particulis aequalibus has complicitas figuras effingere, quum semper licuisset, in posterum etiam liceret. Concedendae igitur purtes erant minimae, immo non concessit tantum, sed ipse illis utitur Lucretius, e quarum quippe vario ordine, summa atque ima locans, transmutans dextera laevis (II, 488) varias primordiorum formas concinnet. Sed alia etiam atque gravior en quidem ratio philosophos veteres ut partes primordiorum statuerent permovit. Infinitae enim revum creatarum varietati seminiorum quoque variorum multitudinem substare debere, a quibus primi interpretandi conatus proficiscantur, quis est quin videat? At multa diversaque inter se esse vera rerum principia isti noluerunt, quibus ex una eademque natura omnia constare persuasum esset. Quare varia illa seminia, quae primis interpretum passibus subdidissent, vera esse atque principialia quasi rerum omnium fundamenta, quae ne ratiocinandi quidem acumine dissolvi possent, minime prorsus concesserunt. Repudiata potius omni qualitatum in principiis differentia eandem in singulis quibusque primordiis materiem inesse docuerunt, quo facto figurarum discrimina sola remanserunt, quibus inter se corpora prima discrepare possent. Sed eandem unam materiem infinita tamen formarum varietate vestitam occurrere non sine nova illis difficultate poni posse visum est, quippe qui eandem semper figuram eidem naturae convenire intelligerent. Quapropter formarum etian varietatem ab ipsa materiae natura quodammodo secernere studuerunt, ita quidem ut figura primordii cuiuslibet non eodem sensu materiae inhaereret, quo Lucretius I. 459 coniuncta esse ea dixit, quae sine perniciali discidio seiungi non possent, sed ut inter ea potius referretur, quae eventa materiae diceres. Concesserunt igitur philosophi illi, miraculo quasi quodam id ab omni tempore accidisse, ut materies variis formis expressa nunc iam de facto exsistat; iure vero naturae suae, ut in varias excuderetur, ipsam postulavisse omnino negaverunt. In rebus igitur experientia observatis, vel potius quas observatio admitti iuberet, neque in ipsis principiis sua necessitate pollentibus primordiorum varietatem numeraverunt, quod ut amplius illustrarent, singula quaeque primordia ex eiusdem materiae partibus minimis aedificata esse monuerunt. Quas minimas partes, quum eiusdem ma-teriae essant, sequali omnes forma, sequalique prorsus natura = praeditas fecerant, atque ita cohaerere docuerunt, ut vario ore dine, variaque positura collocatae discrepantes primordiorum figuras efficerent, in quibus una spes explicandae rerum creatarum varietatis posita esset. Sed quum e partibus primordia exstare docerent, simplicitas tamen corum indeleta conservari debebat. 2 Quamobrem non conventu quodam partium coiisse aliquando corpora prima, sed ab omni tempore partes in se coercuisse iunctas. iunctasque coercitura esse in omne aevum, iteratis versibus identidem Lucretius dictitat. Utque augeatur corporum primorum firmitas, vacui neque ipsae partes singulae in se quidquam complectuntur, neque interpositum esse patiuntur ita, ut interiecto inani a se invicem separeutur. Solida potius simplicitate pollent primordia, quae solida non quasi ornanti epitheto vocatur, sed praegnantiore sensu, ut non solum proximitate iuxtapositorum elementorum, sed contiguitate confluentium insignis sit. Plura enim, ubi tollatur omne omnino interstitium, quo dissepiantur. plura esse desinunt, et in unam solidam simplicitatem corruunt. Hae igitur primordia sola pollent, quum creatis rebus omnibus inane admixtum sit. įŧ

Nihil iam amplius restat, nisi ut hoc quoque probemus, partes minimas, quum ipsae in particulas discedere nequeant, ne ex mutuo quidem in primordiis nexu dissociari posse. Hanc alteram argumenti partem in versibus qui sequuntur Lucretius adit.

ď

1!

•

Denique ni minimas in partes cuncta resolvi cogere consuesset rerum natura creatrix, iam nil ex illis eadem reparare valeret propterea quia quae multis sunt partibus aucta, non possunt ea quae debet genitalis habere materies, varios conexus pondera plagas

concursus motus, per quae res quaeque geruntur. Quas quum primum in editionibus legerem, obstupui, neque credere potui, id asseverare poetam, quod cuique rerum naturalium perito ipsum veri contrarium videri deberet. Qui enim ferri possit, tum demum naturam reparare posse res creatas, quum in minimas partes antea omnes resolverit, quum potius ea reparationis omnis conditio esse videatur, ut varii conexus, concursus, motus, quibus peculiaris sua cuique forma conficitur, incolumes per omnes rerum mutationes conserventur? Non igitur in minimas partes, neque in primordia, si baec eo nomine indicari credas, resolvenda sunt, quae reparari velis, quum si humanum corpus in singula primordia dilapsum sit semel, non in istis amplius invenias nexum genitalem, quo nisi fortuito casu coacta in humanam speciem reiungantur. Quae quum legenti mihi obvia venirent, ni illud versus primi e si depravatum esse statim conieci, multumque oblectatus sum, quum hanc re vera librorum esse

scripturam postea invenirem. Itaque Lachmanno, qui Lambinum egregie ni scripsisse laudat, non accedere possum, sed firmitér standum in librorum lectione censeo, quam Lambinum inconside

rato conatu ipse depravavit.

Sed haec ut ad finem rite perducam: aliquantulum quiden de spe mea, qua veram rerum rationem Lucretium persensisse credideram, retractandum esse postea intellexi. Neque enim ven docuit, neque tam absurda, quam quae e vulgata lectione colligeres, sed medium dum sectabatur, amisit vera viai. Scilicet res creatas omnes discidio particularum facto in primordia solvi toties Lucretius repetit, ut haec eius sententia minime dubia sit. Non igitur, quod nostra iam physiologia prorsus expostulat, iden etiam Lucretio necessarium visum est; non sistitur mutationum fluxus, ut intacta rerum germina remaneant, multarum partium varia combinatione insignia; sed destructis omnibus nil praeter primordia servatur, quorum neque hamos neque uncos neque mucrones ad reparandas rerum formas sufficere opineris. Quare ubicumque de generatione animantium, de nutritione adolescentis corporis reddenda est ratio, claudicare sentimus Lucretianum sermonem, et ingrata sententiolae eiusdem iteratione eo explicationem omnem devenire, ut

sponte sua forte offensando semina rerum multimodis temere incassum frustraque coacta tandem coluerint ea, quae convecta repente magnarum rerum fierent exordia semper, terrai maris et celi generisque animantum.

Hanc igitur veri partem quum praeteriret Lucretius, in alia firmius stetit. Id enim bene vidit, ommem explicandi res naturales spem omnino irritam fore, ubi primordiorum ipsorum fines mutatione violari pateremur. Quapropter quum res creatas in corpora prima dilabi doceat, corpora prima in partes minimas divelli omnino vetat. Et eodem plane ut hoc avertat argumento utitur, quo nos antea ipsi composita rebus reparandis germina conservanda esse demonstravimus. Nam si et ipsa primordia, quae figurarum varietate discernuntur, in minimas partes aequales solvi concedas, tum ne reficiendae figurarum quidem illi varietati, qua res creatas primordia componunt, legitima causa appererit. Non amplius eadem reparare valebit natura, sed casui fortuito datum est, qualia primordia, qualisque mundus e coeco minimarum partium conventu renascatur.

Sed iam videndum est, quomodo haec sententia cum verbis poetae conciliari possit. Quae iam vulgata lectio praebet:

quae multis sunt partibus aucta

non possunt ea, quae debet genitalis habere materies, varios conexus . .

ea qua ratione intelligi debeant, omnino non video. Aut enim ista multis partibus aucta creatae res sunt, aut rerum semins. Si creatas esse velles, hoc paeta diceret: quibus natura destinatum est, e multarum partium compage coadolescere, illa non possent aptam sibi genitalem materiem invenire, e qua orirentur, nisi minimas antea in partes cuncta resoluta fuissent. E pluribus enim si etiamaunc elementis fractarum rerum reliquiae coastarent, hic ipse nexus, quo adhuc partes tenerentur, obstaret, quominus varios eos conexus, concursus motus, quos reparandairum rerum varietas posceret, inire possent. Quae sententia etsi veri aliquid continet, non his peetae verbis inesse potest. Dicendum enim fuisset tale aliquid:

quia queis multis e partibus augmenst, non possent ea, quos poscunt, genitalis apisci materiae varios conexus . .

Fac igitur, multis ista partibus aucta semina potius esse rerum. Sed maier etiam ex hac interpretatione difficultas, immo absurditas oritur, quae ferri plane nequit. Quo enim pacto seminia multis partibus composita genitali virtute carere dixeris, quum potius simplicia nihil eorum praestare videantur, quae praestari a germine exspectaveris? In compositis illos varios conexus pondera plagas concursus motus facile inesse putes, quibus sua cuique rei peculiaris forma vivendique ratio constituatur; quorum omnium expers simplex seminium cui rei conficiendae inserviat, incertum est. Sed quae composita, inquies, et compositione partium certam formam iam nacta sunt, haec non idonea amplius ad qualescumque res reparandas reperiuntur; ipse potius, ut supra diximus, partium nexus in omnes ea formas formari vetat, et paucis tantum rebus renovandis, quarum naturae ille nexus respondet, inservire concedit. Liberata igitur ab omni conciliatu vagari debere solutarum rerum primordia, ut quolibet modo reconciliari omnibusque rebus seminia renasci possint. Sed hoc ut verum sit, scribi tamen debuisset:

quia quae multis sunt partibus aucta, non possunt ea, quos debent, genitalis inire materiae varios conexus.

Praetèrea quid inde damni redundaret, si re vera solutorum corporum reliquiae non in omnes formas. Aecti possent, sed singulae singularum certa seminia servarentur? Immo vero, quum unamquamque rem e sui similium reliquiis resurgere nihil vetaret, facilior multo atque certior hac ratione mundi totius generumque singulorum reparatio precederet. Ut brevibus dicamus: inertissima est, quam vulgata lectio praebet, sententia, neque dubium est, quin contrariam plane Lucretius prodiderit. Id enim debebat dicere: seminia non valere, quin multis partibus aucta sint; et hanc sententiam levissima lectionis traditae mutatione expresseris, si scripseris: quae sullis sunt partibus aucta. Haec autem est germana librorum scriptura, sullis vero illud ex inepta eiusdem Lambini coniectura in editiones irrepsit.

Sed ut eo redeamus, unde paofecti sumus, hos omnes vesus alteram partem disputationis de minimarum partium natura amplecti, facile iam vides, qua ratione omnia cohaereant. In primordia enim solvi res Lucretius affirmavit, in minimas partes ipsa primordia dilabi negavit. Cuius sententiae posterior pars nova demonstratione quum indigeret, ostendere iam conatus est poeta, nil reparari posse, si corpora prima solverentur; propterea scilicet, quia quae tum remanerent partes minimae, aequali omnes forma naturaque praeditae, non iis virtutibus pollerent, quas habere genitales materias deceret.

Structura verborum in v. 631 ferri quidem potest, sed aegrius tamen habere e suo loco ad ea repetitum subintelligitur. Concinnior aliquantum oratio procedet, si scripseris: non ea possunt, quae debent (sc. habere), genitalis habere materiae varies connexus. Quibus factis totus hic locus ita adornabitur:

Denique, si minimas in partis cuncta resolvi cogere consuesset rerum natura creatrix, iam nil ex illis eadem reparare valeret, propterea, quia quae nullis sunt partibus aucta, non possunt ea, quae debent, genitalis habere materiae varios conexus, pondera plagas, concursus motus per quae res quaeque geruntur.

Sub finem libri primi res omnes in medium niti his versibus, si Bernaysium sequaris, Lucretius negat: (1, 1052)

Illud in his rebus longe fuge credere, Memmi, in medium summae quod dicunt omnia miti, atque ideo mundi naturam stare sine ullis ictibus externis, neque quoquam posse reselvi summa atque ima, quod in medium sint omnia nixa; ipsum si quicquam posse in se sistere credis, et quae pondera sunt sub terris omnia sursum nitier in terraque retro requiescere posta. ut per aquas quae nunc rerum simulacra videmus, adsimili ratione animalia suppa vagari contendunt neque posse e terris in loca coeli reccidere inferiora magis quam corpora nostra sponte sua possint in coeli templa volare.

In his quum interpungendi ratio tum vocis quicquam usus dubia movet. Propositae enim ab istis doctrinae quum illudere videatur austor, tum demum in medium omnia niti concessurus, quum medium ipsum in se stare posse antea demonstratum fuerit, non id postulare mihi posse videtur, ut quicquam omnino in se consistere ostendatur. Quippe quo demonstrato nihil prebatum esse dicas, quia nimium probatum fuerit. Nam si reliquae etiam res in se stare possent, iam medii cupidipe potius non moverentur. Sed ut concedam hanc in se consistendi virtutem additis condicionibus ita posse restringi, ut de medio solo sententia valeat,

pruegnantiorem tamen orationem reddes, si aut ipsum si medium aut hoc: ipsum si quaquum traditae scripturae substituas. Accedit, quod in iis, quae sequuntur, hanc suam Lucretius sententiam, qua medium ipsum in se stare posse negat, gravissimis verbis firmare videtur. Mancos quidem finibusque carentes hos versus in libris invenimus, quorum tamen restitutionem, additis quae Lucretiano dicendi genere dici posse videantur, ita molimur:

Sed vanus stolidis haec ollis dedicat error, amplexi quod habent pervolgatam rationem; nam medium nil esse potest, ubi summa sit omnis infinita. nec omnino, si iam medium sit, possit ibi quicquam consistere rectius in se, quam quavis alia longe ratione potessit. omnis enim locus ac spatium, quod inane vocamus,

1075 per medium, per non medium, concedere debet aeque ponderibus, motus qua cumque feruntur. nec quisquam locus est, quo corpora quum venerunt, ponderis amissa vi possint stare in inani, nec quod inane autem est, ulli subsistere debet, quin, sua quod natura petit, concedere pergat.

In v. 1076 motus ipsos ferri nescio an dicere liceat; sed mallem pondera ferri motu, et inane ea cedere, qua pondera ferantur:

aeque ponderibus, motu qua quaeque feruntur.

Ad alterum iam carminis librum transgressi, rerum creatarum varia genera quo pacto e variis primordiorum motibus oriantur, illustraturum Lucretium reperimus; nullam enim illis esse requiem datam, sed assiduo omnia motu semper exerceri. Quorum alia quum magnis intervallis resultare, alia brevius spatium oscillando permeare faciat, haec singula doctrinae suae exempla subiungit: II, 100.

Et quaecumque magis condenso conciliatu exiguis intervallis convecta resultant indupedita suis perplexis ipsa figuris, haec validas saxi radices et fera ferri corpera constituunt, et cetera de genere horum paucula; quae, porro magnum per inane vagantur. Cetera dissiliunt longe, longeque recursant in magnis intervallis: haec aëra rarum sufficiunt nobis et splendida lumina solis.

Ita quidem in editionibus haec leguntur, sensu omnino destituta. Nam neque paucula sunt numero, quae ad lapidum genus pertineant, neque, quae saxi validis radicibus ferrique corporibus consimilia sint, porro per magnum inane iactari dicas, neque denique, quoniam mollium etiam liquidarumque rerum ratio reddi debet, cetera omnia tam rara esse fure perhibeas, ut nil praeter aëra lumenque gignere possint. Quae omnia facillima emendatione hac vitabis:

Et quaecumque magis condenso conciliatu exiguis intervallis convecta resultant indupeditata suis perplexis ipsa figuris, haec validas saxi radices et fera ferri corpora constituunt, et cetera de genere horum. Paucula quae porro multum per inane vagantur, et cita dissiliunt longe, longeque recursant in magnis intervallis, haec aëra rarum sufficient nobis et splendida lumina solis.

Cita dissilire corpora Lucretius I, 384 dicit, et in hoc ipso loco II, 85 legis:

nam cum cita saepe obvia conflixere, fit ut diversa repente dissiliant.

Praeterea verosimiliter Lucretius non per magnum sed per mutum inane primordia vagari dixit. Magnum enim inane non nisi mundi totius spatium intelligeres, neque plura esse magna inania putares: sed quae per mundi spatium paucula ferrentur, eorum exiguum numerum indicari iure censeres, sententia ab hoc loco valde aliena. Eam enim vacui partem poeta intelligit, quae corporis cuiusvis ambitu circumscribitur, quamque multum esse inane recte dicit, quum paucula elementa rarioris corporis dispersa in eius latitudine vagari fingat.

Mobilitatem primordiorum illustraturus a luminis exemple Lucretius proficiscitur, quo subito sol ortus omnia conspergat;

at celeriora lumine ferri primordia; nam II, 150:

vapor is quem sol mittit, lumenque serenum non per inane meat vacuum; quo tardius ire cogitur, aërias quasi dum diverberet undas. nec singillatim corpuscula quaeque vaporis sed complexa meant inter se conque globata; quapropter simul inter se retrahuntur et extra officiuntur, uti cogantur tardius ire. at quae sunt solida primordia simplicitate cum per inane meant vacuum, nec res ramoratur ulla foris, atque ipsa suis e partibus unum unum in quem coepere locum conixa feruntur...

In his v. 159. 160 offendunt. Quod enim interpretes assentiente ipso Lachmanno volunt, ex iis spatii partibus, quas occupaverint, primordia ferri, et alienum esse ab hoc loco videtur, et immerito ibi collocatum, ubi aliud quiddam, quod ipsa sententia poscat, desideretur. Vaporem enim solis atque primordia ita Lucretius componit, ut quae illius motui impedimento sint, his non obstare demonstret. Primo igitur loco quum non per inane meet vapor, per inane vagantur primordia; tum quum extra officiatur lumen, nulla res foris remoratur principia; denique quum luminis elementa inter se etiam retrahantur, conglobata quippe quae haere-

ant nec singillatim ire possint: id iam procul dubio addendum est: primordia ne hoc quidem impedimento retardari. Atque ex verborum etiam nexu idem colligas. Nam quum post illa: nec res remoratur ulla foris, his: atque ipsa pergut, facile intelligas poetam, postquam extrinsecus obstacula afferri megaverit, iam eo transgredi, ut ne internam quidem primordiorum structuram impedimenta motibus gignere ostendat. Quare si v. 155. 156 cum his ipsis 159. 160 componas, singula singulis respondere videbis; quumque, quod nil foris primordia remorari dicit, ad id respiciat, quod extra officientur lumina, necessario iam in his verhis: atque ipsa suis e partibus unum, hoc inesse debet: primordia non constare partibus, quarum mutuo inter se nexu motus ipsis impediantur. Quod quum certissimum mihi sit, versum ipsum in hanc sententiam formare difficilius videtur. Attamen latere corruptelam in verbis unum unum multa suadent. In unum eundemque enim locum convenire primordia omnia Lucretius dixisse non potest, quum neque causa conveniendi ulla perspiciatur, neque conveniendo celeritatem motuum augeri credas. In illum vero locum unum, in quem ferri coepere, neque in alium quendam deferri primordia si significare voluisset, ne boc quidem aptius dictum censeres. Nam corpora singillatim mota non declinare via, tanto verborum pondere is non potuit urgere velle, qui impediti motus exemplum a solis lumine recta via prorsus progresso sumpsisset. Praeterea tumida haec eiusdem verbi repetitio per se suspicionem movet. Cuius iterationis quae alia in Lucretiano carmine exempla exstant, in eo conveniunt, quod in omnibus fere id repeti videas, quod repetiisse operae non prefium sit; (cf. II, 955. IV. 798. V, 94 7.) neque multum absum, quin iterata hoc modo vocabula ubique corruptelae indicia esse existimem. Poeta igitur, quum nihil praeter celeritatem movendi illustrare vellet, addere quidem haec potuit, quae a sententia magis aliena essent: in quem coepere locum, sed non potuit nimio his ipsis pondere tributo sententiam obscurare. Quare neque prius illud unum, neque alterum ad locum referendum esse puto. Sed si vocabuli unus plurali numero uti Lucretium in his quaestionibus philosophicis posse concedas, ita hos versus formandos crediderim:

nec res remoratur

ulla foris, atque ipsa, sui sine partibus una, priva in quem coepere locum conixa feruntur. In quibus priva respondet illi singillatim v. 153.

Versum mutilum 305 ita restituit Lachmannus, ut in fine adderet seorsum; Bernaysius scripsit: quicquam est usquam; aptius videtur legi:

nam neque quo possit genus ullum materiai effugere ex omni quisquam locus est, nec in omne unde coorta queat nova vis irrumpere.

Cf. 1, 1077: nec quisquam locus est, quo corpora cum venere.

Spissiora corpora durioraque postquam hamatis ramosisque, laevibus vero et rotundis liquida constare demonstravit, his ita pergit Lucretius II, 456:

omnia postremo quae puncto tempore cernis diffugere, ut fumum nebulas flammasque, necessest, si minus omnibu' sunt e levibus atque rotundis, at non esse tamen perplexis indupedita, pungere uti possint corpus, penetrareque saxa, nec tamen haerere inter se quodcumque videmus sensibus se datum, facile ut cognoscere possis non e perplexis, sed acutis esse elementis.

Plura sunt, quibus bic locus offendat. Atque primum quiden puncto tempore fieri quum ea dicere soleat Lucretius, quae legitimo suo quaeque tempore fiant, (II, 1006) qua ratione fumum nebulas flammam legitime constituto tempore diffugere velit, vix fatelligitur. Subito vero fieri, si censeas, quae puncto tempore fiant, ac si temporis in puncto (IV, 192. IV, 212) facta dicamus, ne hic quidem verborum significatus ad corpora illa describenda aptior erit. Nam si inquiras, qua tandem re, quove formae suae habitu insignia oculis tria illa spectentur, non in diffugiendo ipso, neque in celeritate fugae naturama eorum cerni concedes, sed in eo, quod sociato agmine et fumi surgentes columnae, et nebularum cumuli et flammarum quasi linguae lambentes discedunt. Persuasissimum itaque mihi est, scripsisse Lucretium: iuncto corpore. Qua lectione recepta nunc etiam intelligis, cur corporum illorum elementa non omnia laevia ac rotunda, sed modo non nimis perplexa esse vellet Lucretius, quum laevissima quaeque ac prorsus rotunda postulare deberet, si nihil praeter fugiendi celeritatem explicaturus esset. Eadem plane ratione in v. 460 non pungere illa, sed jungere debere corpus, vix est cur moneam, nisi quia liaec emendatio occasionem Schneidewino praebuit inertia illa saxa expulsandi, quae tanto interpretum passibus impedimento essent. Felicissimo enim conatu id opus peregit, quamque sententia poetae quasi poscere videretur, vocem nera substituit. Non enim de virtutibus agit ille, quas tria ista vel in nostros sensus vel in alia corpora exerceant, sed qua ratione peculiari elementa sua consociata teneant, explicare studet. lungere igitur corpus dicit fumum, flammas, nebulas, sociatoque agmine nexa penetrare, nec tamen haerere inter se, ut viribus extrinsecus allatis cohaesione partium resistant. Quae seguuntur verba, gravi corruptela contaminata: quod cumque videmus sensibus se datum, nescio quomodo in pristinam integritatem redigi possint. Dubio procul omni notissimus aliquis ex illis naturali; bus eventibus hoc loco commemoratus fuit, qui quam inermis corporum illorum nexus exiguis viribus extemis cedat, luculenter demonstrant. Aptissime propterea, si sensum respicias, Bernaysius scribit

nec tamen haerere inter se (possit) quodcumque videmus ventis esse datum.

Sed verborum nexus durior est, concinniorque procederet oratio, si plenius post haerere inter se interpungi liceret, ve si scriberes nec tamen haerere inter se, quo quodque videmus ventis esse datum.

Quod denique non perplexa sed acuta esse elementa Lucretius voluit, offensioni quibusdam fuit, qui nisi idem fere utramque vocem significare opinarentur, acuta tamen elementa non aptiora fore quam perplexa crederent. Sed acutorum elementorum quamvis in superioribus versibus definitio desit, non inepte tamen ipsa eiusdem fere generis cum illis iudicari videntur, quae his verbis Lucretius v. 426 describit:

sunt etiam quae iam nec levia iure putantur esse nec omnino flexis mucronibus unca, sed magis angellis paulum prostantibus, unde titillare magis sensus quam laedere possunt.

Quae corporum forma, quum et acuta dici posse videatur, et ad explicanda, quae his versibus explicari debent, satis apta sit, non video, qua emendatione omnino locus indigeat.

Finitam figurarum varietatem esse primordiis, longiore Lu-

cretius disputatione II, 478 demonstrare studet:

quod si non ita sit, iam rursus semina quaedam esse infinito debebunt corporis auctu;
483 namque in eadem una cuiusvis brevitate

corporis inter se multum variare figurae non possunt.

Mutilum versum 483 ita refecit Lachmannus ut scriberet: namque eadem unius cuiusvis in brevitate.

Sed vereor equidem, ne hac emendatione admissa erronea sententiae interpretatio legenti suggeratur. Quid enim his verbis inesse putes nisi hoc: in minuti cuiuslibet corporis brevitate formas non multum variare? Sed eandem figuram, qua largissimum antea spatium expleveras, quid obstat, quo minus imminuto latere in minimi spatii angustia sui similem refingas? Nihil opinor obstabit; haec igitur Lucretium dixisse non putabimus. Veram autem eius sententiam totius disputationis nexus sponte suppeditabit.

Minimorum enim partium nomen, quod in v. 485 occurrit, de primordiorum structura agi aperte docet. Quae si ita comparata essent, ut secando numquam in simplices partes solidas devenires, infinitam formarum in minimo ambitu varietatem haut dubie susciperent. At e partibus constant simplicibus, solidis, minimis quidem illis, nec tamen omni omnino magnitudine privatis. Talia vero rerum elementa quam parum faveant formis in brevi spatio variandis, mulieres experiuntur, quum lanae filo reticularis texturae interstitiis immisso pictas tabulas artificiose

imitari student. Quae enim in imagine picta singillatim haut discerneres puncta, in curvas lineas defluentia, ea singula singulis fili ambagibus in crucis formam duplicati reddere coguntur. Quare dum puncto fili nodulam, continuoque curvamini angulatan lineam substituent, non nisi longa nodorum serie, auctoque totius figurae ambitu, propositi exempli formas flexusque efficient. lam idem fere in primordiis construendis occurrere dicas; singules enim fili nodos minimis partibus aequipares, quibus ista simplicibus utuntur elementis. Quarum partium infinitum numerum singulis primordiis coerceri nemo crediderit, quum baec ipsa corpora prima visum parvitate fugiant. E finito vero particularum numero infinitam formarum varietatem non effici Lucretius docet; exhauritur enim et combinandarum copia et combinatas permatandi facultas. Quapropter aut finito formarum numero primordia variant, aut si infinito velis, novas tamen formas non efficies, nisi ubi additis novis particulis ambitum etiam corporum simul augeri concedas. Itaque fiet, ut nonnulla certe primordia multo maiora eveniant, quam primis corporibus esse licet.

Hoc omne vero ratiocinium ut de primordiorum figuris construendis valeat, eodem tamen iure vel eadem certe persuadendi facilitate de cuiuslibet brevissimi corporis natura non valebit. Innumera enim si suppeditari fingas primordia, singularibus singula formis praedita, ex his ut infinitum rerum variarum numerum efficias, incredibili illo ambitus incremento minime opus erit. Nam si bina elementa iunxeris, combinationum, si terna, conternationum variarum numerum iam infinitum evadere videbis, ut a quaternis quinisve iungendis omnino abstinere possis. Quare si in uno quolibet corpore brevissimo figuras multum variare noluit Lucretius, hoc antea demonstrandum fuit, non valere id ipsum, quod modo supposuimus, scilicet: non infinitam primordiis esse formarum varietatem. Si enim finita est, tum ne rerum quidem figurae, ex illorum concilio natarum, infinito numero variare possunt, quin nonnullas certe immenso ambitu constare concedas. Et iam hoc quidem mihi largieris, non ab eo Lucretium profectum esse, quod per se obscurius est, ut perverso argumentorum ordine id inde repeteret, quod facilius demonstraretur ipsum. Argumentationis enim tota vis in eo posita est, qued e finito partium aequalium numero infinita figurarum varietas nasci nequest. Atqui aequales primordiorum minimas partes esse novimus, aequales vero ut corporis cuiuslibet particulas supponamus, nihil est quo inducamur. Quare sententiarum ordo haut dubie hic est: primordia finito figurarum numero variant; quod si non esset, nonnulla certe primordia immenso corpore exstare deberent; nam dum eadem omnia brevitate corporis sunt, ne figura quidem multum variare possunt, id quod subinneta disputatione diligentius demonstratur. Tale igitur aliquid versus ille mutilus 483 prodebat, quale hoc est:

nam si cuncta pari constant brevitate minuti corporis, inter se multum variare figurae non possunt.

Hanc vero sententiam, quo pacto cum traditis verbis conciliare possis, equidem non diiudicaverim. Quae quidem Lachmannus acribit: namque eadem unius cuiusvis in brevitate corporis. nescio an commode ita interpretari possis, ut hanc ipsam sententiam exprimant. Verba enim brevitate corporis in unam quasi vocem notionemque comprehensa corporis auctui rite oppones, quem in superiori versu legis, ad genetivum vero unius cuiusvis suppletum referes primordii nomen. Sed ut dici possit: in eadem unius cuiusvis primordii corporis brevitate, dictum tamen fuisse a Lucretio vix crediderim. Nimis enim ambigua haec oratio in eum errorem ipsa induceret, qui poetae maxime vitandus erat. Quapropter initium versus ita scriptum retinere malim, ut libri ipsum exhibent: in eadem una brevitate, una scilicet eodem sensu dicta, quo mores unos Lucretius V, 894 omnino aequales appellat. Genetivo autem cuiusvis dativum cunctis substituo et pendere existimo e participio quodam, cuius vestigia in libris perierunt, v. c. tributa, creata, parata, remensa. In hunc igitur modum versum refecerim:

> namque in eadem una cunctis brevitate remensa corporis inter se multum variare figurae non possunt.

Restat ut in his omnibus neglegentius Lucretium disputavisse paucis moneam. Infinita enim formarum varietas iam e trium partium concilio primordiis nascitur. Terna scilicet elementa aut in fili formam adornabis aut in trianguli apicibus ita locabis, ut binis singula tangantur. Interutraque iam, si priorem illam formam linearem in hanc trianguli aequilateri paulatim mbire fucias, interpedius figurarum numerus oritur infinitus. Infinita enim angulorum est varietas, quos illa lineae abc quasi cornua ab et bc in immobili vertice b convergendo efficiunt, donec in ista aequilateri trianguli figura quiescant. Atque simili ratione quaterna elementa postquam aut in filo maiori aut in tetraedri apicibus collocaveris, restabit infinitus variarum formarum numerus, quibas illa in eodem\* plano descriptis inserantur. Quae quum facile omnia perspiciantur, vix ipsum Lucretium fugisse putem. Quod si figuras illas diligentius perlustraveris, multas habitu simillimas esse videbis, at unius generis species diversac putari possint, alias vero ab fac similitudine longias recedere suique generis esse iudicabis. lam quum ubique Lucretius hamatorum, acutorum, ramosorum primordiorum generaliora nomina usurpet, non quamlibet minutam formae diversitatem multi fecisse videtur. Generatim potius similes formas uno nomine comprehendere suetus, fortasse hoc etiam loco non tam singulas primordiorum formas, quam formarum quasi genera infinito numero

variare vetuit. Cuius rei nescio an non testimonium quoddam in v. 491 supersit, quo experiri iubet, quam quisque elementorum ordo suppeditet formai speciem totius corporis. Quum enim formae speciem nec simpliciter formam dicat, ad totum potius corporis habitum respexisse videtur, qui variis formis idem esse potest. Sed ut ab huius erroris culpa Lucretium liberes, alia tamen neglegentiae signa v. 487. 488 offerunt. Nam summa atque ima locando numquam, transmutando dextera laevis non semper diversas primordiorum formas efficies. Varias enim corporum figuras hoc loco Lucretius cum variis eiusdem figurae in spatio inani collocatae positionibus confundit. Quibus fusius tractandis nolo lectorem morari.

Corruptelam versus 11, 674, qui ita scriptus in libris exstat: si nil praeterea, tamen haec in corpore traduntur,

coniectura probabili sanare \*Lachmannus desperavit. Sed quod scripsit: tamen haec in corpore chudunt, ne sententiae quidem Lucretii satisfacere videtur. Id enim ille docet, mixta rebus cunctis semina esse, ut in similibus scilicet dissimilia, in dissimilibus similia elementa reperiantur. Quodsi ad ea respexeris, quae inde a versu 695 leguntur:

Sic aliis in rebus item communia multa multarum rerum cum sint primordia, verum dissimili tamen inter se consistere summa possunt,

hoc iam Lucretium dicere concedes: quaecumque igni flammata cremantur, si nil praeterea, haec certe elementa communia habent, quibus ignem iacere possint. Quapropter, quum illa in corpore otiose addantur, hoc vero, commune istis aliquid inesse, vix omitti possit, horum vocabulorum permutationem depravationis fontem fuisse suspicor. Nec tamen veram versus formam restituere ausim. Quod enim in mentem venit scriptum fuisse:

tum porro quaecumque igni flammata cremantur si nil praeterea, tamen haec communia tradunt, unde ignem iacere et lumen summittere possint,

id nec mibi satisfecit, nec aliis placebit. Quamquam sententiam recte his expresseris: quaecumque cremantur, dissimili corporis forma praedita, ipsa tamen inflammatione testantur, of nil praeterea, haec certe elementa sibi communia fuisse, quibus ignem iacerent.

In eiusdem disputationis versu 693 non possum non accedere Schneidswins coniecturae, quam sententiae ratio omnino postulat. Locus caim totus hic est:

> quin etiam passim mostris in versibus ipsis multa elementa vides multis communia verbis, cum tamen inter se versus ac verba necessest confiteare alia ex aliis constare elementis; non quo multa parum communis litera currat,

693 aut nulli inter se duo sint ex omnibus idem, sed quia non volgo paria omnibus omnia constant. Plures versus ex omnibus verbis literisque eosdem esse loc loco non potuit Lucretius significare velle; id enim docturus erat, quamvis communia essent complurium rerum elementa, summa tamen illas dissimili consistere posse (697) neque esse easdem. Hoc autem verborum exemplo demonstrat, quae quum iisdem literis constent, diverso tamen sonitu discrepant. Scribes igitur:

non quo multa parum communis litera currat, aut nulla inter se duo sint ex omnibus isdem.

Sed iam mittamus librum secundum, uno etiam loco laudato, quo quasi summam doctrinae suae Lucretius his versibus complectitur: II, 1010

Neve putes aeterna penes residere potesse corpora prima quod in summis fluitare videmus rebus et interdum nasci subitoque perire.

In quibus verbis nescio qua ratione fiat ut omnes interpretes nirum in modum haereant. Ut enim reliquos taceam, ipsi etiam Lachmanno atomos penes aeterna et immortalia residere poeta negare visus est; debere enim omnia perire, quod fluere atque eccedere corpora rebus multa constet et multa accedere. "ergo lla multa corpora quae recedunt rebus et accedunt, fluitare recte licuntur, h. e. instabilia esse, sed non in summis rebus, verum n cunctis. Interpretes horum nihil capere potuerunt, quoniam id, quod manifestum est, non viderunt, ea quae XCII versibus interectis leguntur: multaque post mundi tempus genitale, intelligi nullo modo posse, nisi quis ab his in quibus nunc versamur, statim ad illa processerit." Sed hoc uno quidem loco virum illustrem ea laudasse quae neque manifesta sunt neque vera, totius sententiae ratio non potuit non mihi suadere. Non enim, Lucretius inquit,

sic interemit mors res, ut materiai corpora conficiat, sed coetum dissupat ollis; quibus verbis quod toties docuit, primordia non deleri, nova assertione quum confirmavisset, non matuit interiectis quinque versibus immemor eorum quae modo dixisset, mortalia eadem appellare. Inde, quoniam scilicet soluto coetu primordia dissipantur,

aliis aliud coniungitur, et fit ut omnes res ita convertant formas, mutentque colores et capiant sensus et puncto tempore reddant, ut noscas referre eadem primordia rerum cum quibus et quali positura contineantur, et quos inter se motus dent accipiantque.

Formarum igitur colorumque mutationes non a primordiorum aliorum interitu, aliorum subnascentium nova origine, sed a motibus datis acceptisque pendere docet, quibus eadem semper mundi primordia modo consociari modo dissipari, variabilique omnino concursu exerceri didicimus. Quare, inquit, ne putes pemes prinodia ipsa id residere, quod in rebus fluitat, nascitur, perit. aetera enim et immortalia sunt corpora prima, non nascuntur, non pereunt, non fluitant, neque a mutationibus unquam corripinati ipsa, quoties coetum motusque mutari conspexeris. Hanc vere interpretationem, quam ipse locus clamare videtur, si admitta, irritam esse Lachmanni operam concedes, qua summis vocem in hanc cunctis mutavit; summas enim res quasi superficiem rerun recte Lucretius dixit, quum id significare vellet, sisti mutationum fluxum in superficie rerum, atque indeleta perstare, quae superficiei fundamento essent, corpora prima.

Quum igitur hoc loco librorum acripturam mutata interpretatione verborum tutari licuerit, nescio an idem admitti possit in sequentis libri tertii loco, quo consentire animam corpori aegre-

tanti his verbis poeta declarat: III, 168.

Praeterea pariter fungi cum corpore et una consentire animum nobis in corpore cernis. si minus offendit vitam vis horrida teli ossibus ac nervis disclusis intus adacta, at tamen insequitur languor, terraeque petitus suavis et in terra mentis qui gignitur aestus, interdumque quasi exsurgendi incerta voluntas.

Terrae petitum suavem, qui absurde dici videretur, in suppum terrae petitum Lachmannus mutavit, eodem sensu, quo suppa animalia vocavit Lucretius (1, 1061) quae in opposita globi terrestris superficie supina, si ad nos referres, membrorum positione incedere crederentur. Quod quum ingeniose excogitaverit, vereor tamen ut verum sit. Rarius enim, qui vulnere icti sunt, resupiso casu feruntur, quum flexorum musculorum maior vis pronum corpus presternere soleat. Sed hoc ut Lucretium aut ignorasse aut minus respexisse largiamur, alia tamen Lachmanno ipsius poette opinio obstat, qua scilicet (IV, 1041) omnes plerumque in vulnus cadere statuit. Quare, quod Bernaysius dedit cum Wakefieldio:

terraeque petitus.

saevus et in terra mentis qui gignitur aestus lubentius amplecteremur, si traditae scripturae mutatione omnino opus esse existimaremus. Sed terrae petitus non eius tantum dici posse videtur, qui ipso vulneris ictu praeceps prosternatur, sed eius etiam esse potest, cui lassitudine victo stare molestius, sunviusque sit terram quaerere humoque reponere membra. At horridam vim teli ossibus ac nervis disclusis intus adactam crudeliorem iniuriam esse obiectites, quam quae nil praeter voluntarium terrae petitum efficiat. Sed poetam, licet occasione oblata ad uberiorem hunc formidinis apparatum ipsa describendi veluptate rapiatur, de minus periculoso vulnere tamen cogitavisse sententiarum ipse nexus docet. Neque quidquam obesse videtur, quo minus negationis vim latius, quam quae solam vitae offer-

sionem removeat, patere statuamus, ita ut horridis illis verbis non quae facta sint, sed quae non facta sint, quum fieri possint, indicentur. Praeterea qui supino casu feruntur, non praevio languore, sed subito plerique insultu concidunt, quamobrem non inente symptoma minoris vehementiae hoc secundo loco positum esse exspectes. Quod si retinemus librorum lectionem, eo ordine, quo medicus homo delectetur, a prodromis ad acmen morbi Lucretius progreditur, quippe qui primum membrorum languorem, tum recubandi desiderium, deinde in ipso recubante febrilem mentis agitationem, deliros denique motus, surgendique conamina pingat. Febrilem enim mentis illum aestum esse, nemo est quin intellegat. Sed hanc ipsam ob causam nomen febris, quod Bergkius nuper inseri iussit, superfluum immisceri putem. Ut enim concedamus, otiosa haec esse: in terra, si de involuntario casu cogites, non otiosa tamen sunt, si de voluntario terrae petitu sermo est. Quum enim aegrotum depositis in terra membris levamen malorum sibi paraturum narrasset, iam eum hac etiam spe deiectum in ipsa terra doloribus agitari recte Lucretius addidit.

Vaporem, aëra, calorem, quibus compositis triplicem naturam animi constare dicit, ad sensum tamen creandum sat esse negat Lucretius III. 238;

nil horum quoniam recipit res posse creare sensiferos motus, quidam quod manticulantur.

Hac emendatione ingeniose utique excogitata vereor tamen ut veram Bernoysius medelam depravatae librorum scripturae attulerit, quae haec est:

quaedam quae mente volutat.

Vix enim Lucretio tam paucis verbis et commemorari et praeteriri adversariorum sententiam credas, quos alias majori diligentia multaque exemplorum copia refutare consueverit. Praeterea haec Bernaysii lectio a scriptura codicum nimis distat, quam nescio an magis conservare possis his fere scriptis:

> nil horum quoniam recipit res posse creare sensiferos motus, quidum quae mente volutas!

Quae enim mente volutari (ὁρμαίνειν κατὰ φρένα) dicit, ea maiorem intellectus virtutem, ratiocinandique consuetudinem significare et sensibus ita opponi puto, ut gravior ipsorum dignitas multo etiam minus e calore, aere, vapore explicari possit. Cf. III 94: animum dico, quam mentem saepe vocamus, in quo consilium vitae regimenque locatumst. 138: sed caput esse quasi ac dominari in corpore toto consilium, quod nos animum mentemque vocamus 143: cetera para animae per totum dissita corpus paret et ad numen mentis momenque movetur, idque sibi solum per se sapit.

Sensum poeta postquam neque corpori soli nec soli animae tribuendum esse, sed communibus utriusque motibus conflari docuit, singulas adversariorum sententias singulis disputationibus cursu exerceri didicimus. Quare, inquit, dia ipsa id residere, quod in rebus fluitat, enim et immortalia sunt corpora prima, n reunt, non fluitant, neque a mutationibr ipsa, quoties coetum motusque mutari, interpretationem, quam ipse locus cles irritam esse Lachmanni operam com hanc cunctis mutavit; summas enivi? fluxum in superficie rerum, ato ficiei fundamento essent, corpr

Quum igitur hoc loco ! ; ; tatione verborum tutari licr. sequentis libri tertii loco, 1 tanti his verbis poeta de /

anima corpus carel ntrariam plane sententia Praeterea parite, .ec non cohaerore perspicito totius loci obscuritas dissipari consentire anim / si minus offer, totius loci obscuritas dissipan ossibus ac r. s hos versus omnes esse statuas, minus offer status of the status at tamen iv a credere debebis, ac si Lucretius dixisse .do meam sententiam ,,corpus potius sente interdor , vero versum ita scribes:

Terrae petitur e hinc motum quem sensum nominitamus rae petitum / postquam a corpore jam quasi comparatus dia vocavit tum demum animo tradi intellegas. Hac interpresuperficie a recte iam oratio procedit; errant, quicumque con animamque creatum a corpore sensum suscipere pumen ut corpore sensum creari, quum per se non patcat, pro-casu f con non potest nisi manifestissimo experientiae testimopas y experientia idem non demonstratur, amissa enim anima pus caret. id ipsum vero eo fit, quod inter moriendum aliquid amisit, quod numquam corporeae naturae fuit. , sensum enim et vitalem calorem corpus mortuum nihil quum idem sit pondus et vivi et mortui. quare sensum ropterea interiisse putabis, quod corporis aliqua pars se uset. — Ultimum enim versum, qui in libris a voce multaque quemque spurium esse alii volunt, restituta voce nullaque andum et ea qua feci ratione interpretandum esse, solito inacumine Lachmannus ostendit. At tamen altera emendandi quam indicaturus eram, nescio an non praeserenda sit. scilicet ultimos versiculos si spurios omnes censeas, reliqui caput quasi genuinae alicuius disputationis Lucretianae conitaent, cujus cetera membra deperiisse putes. Qua interpretatione admissa quattuor priores versus iam eodem sensu accipienur, quem cuique primum legenti prodere videntur. Errare enim Lacretius dicit cos, qui corpus sentire omnino nolunt, animamque solam sensum gignere docent. Tale vero aliquid a Lucre-

ü doctrina min que infra plur tellecta inde a s Estimonia perpen usibus, quos nur mmem profecto c eservata manife: is quam Lucret psius irrisurus, i spientior etiam al Minutiorem ' reat, quo, quaect smili specie sunt l ex imagini Lacunam enim q excita im wa bene opina maginibus excit ining couseo, 11 ex ea in bravior a Zun, nercil! sunt

pus non sentire.

.iesto experientise testi-

neminem enim

/scin. ~ que reiet and ail 170 h 12

E = 411

1113

ſΝ

: . ra نتنجي · - = D

alienum fuisse et quae his ipsis praemisit, et
docuit, satis superque ostendunt. Quod si
640 remanentis in artubus abscissis animae
facile cognosces, quo pacto in his ipsis
'amus, haec poeta clamare potuerit: ne'usum docturum fuisse, si non ipsa res
'entiam suppeditavisset. In his verlacunam glossator, sententiam
'obus 356. 357 explevit, quibus
'aret opus, ultimum addidit.

.m in v. IV, 99 experiri liuobis simulacra, quandoquidem
.n, Lucretius, necessest, inquit,

s consistere rerum.

explerent, ut scriberent

ous missis consistere rerum,

simulacra, quas ipsas esse vellet imagines, ab

consistere. Lucretio tribuerunt. Scribendum

simulacra, quas ipsas esse vellet imagines, ab

cita consistere, Lucretio tribuerunt. Scribendum

seo, minime insolito verborum ordine:

ex ea imaginibus missis consistere rerum. Graviera dubia quae mox sequentur, mihi injiciunt.

Nunc age, quam tenui natura constet imago percipe, et imprimis, quoniam primordia tantum sunt infra nostros sensus, tantoque minora, quam quae primum oculi coeptant non posse tueri, nunc tamen id quoque uti confirmem, exordia rerum cunctarum quam sint subtilia percipe paucis.

Mescio, qua ratione hos versiculos commode interpretari possim, neque quid iis significari vellent, indicaverunt editores. Minus tamen obscura verbis sententia est. Nam primordia quum minima sint, multo etiam minores esse debent, quae ab ipsis redundant imagines. Sed structuram verborum omnem perspicuam reddi non posse opinor, nisi post v. 111 unum versiculum excidisse statuam. Quo reficto in hunc fere modum totum locum adornaverim:

Nunc age, quam tenui natura constet imago percipe. et imprimis, quoniam primordia tantum sunt infra nostros sensus, tantoque minora, quam quae primum oculi coeptent non posse tueri, cernere qui possis, quae missa vagantur ab ipsis? nunc tamen id quoque uti confirmem, exordia rerum cunctarum quam sint subtilia, percipe paucis.

His quae statim subiungit Lucretius:

108

primum animalia sunt iam partim tantula, quorum tertia pars nulla possit ratione videri,

miram indicant micrometriae remotis illis temporibus fuisse coguitionem. Vix dubito, si quidem sequentes versus 116. 117 respiciam, sic scribere: refutaturus fuisse videtur. Quarum quidem primam turpi errore contaminatam reperimus. Leguntur enim haec: III, 350.

Quod superest, si quis corpus sentire refutat, atque animam credit permixtam corpore toto suscipere hunc motum, quem sensum nominitamus, vel manifestas res contra verasque repugnat. quid sit enim, corpus sentire quis adferet umquam, si non ipsa palam quod res dedit ac docuit nos i at dimissa anima corpus caret undique sensu, perdit enim quod non proprium fuit eius in aevo, nullaque praeterea perdit quum expellitur aevo.

Errare igitur Lucretius iudicat eos quicunque corpus non sentire, sed animam sensum omnem gignere contendunt. neminem enim corpus sentire docturum fuisse nisi manifesto experientiae testimonio fretum. Sed illa: at dimissa anima corpus caret undique sensu, qui potuerunt addi, quum contrariam plane sententiam experientia probari moneant? Haec non cohaerere perspicuum est. Atque duplici quidem ratione totius loci obscuritas dissipari posse videtur. Si enim genuinos hos versus omnes esse statuas, primi quidem sensum eundem credere debebis, ac si Lucretius dixisset: errant, qui refutando meam sententiam "corpus potius sentire" clamitant; tertium vero versum ita scribes:

suscipere hinc motum quem sensum nominitamus ut scilicet sensum, postquam a corpore jam quasi comparatus et confectus est, tum demum animo tradi intellegas. Hac interpretatione accepta recte iam oratio procedit; errant, quicumque corpus sentire, animamque creatum a corpore sensum suscipere putant. nam corpore sensum creari, quum per se non pateat, probari omnino non potest nisi manifestissimo experientiae testimonio. at experientia idem non demonstratur, amissa enim anima sensu corpus caret. id ipsum vero eo fit, quod inter moriendes corpus aliquid amisit, quod numquam corporeae naturae fuit. praeter sensum enim et vitalem calorem corpus mortuum nihil amittit, quum idem sit pondus et vivi et mortui. quare sensus non propterea interiisse putabis, quod corporis aliqua pars se cessisset. — Ultimum enim versum, qui in libris a voce multaque incipit, quemque spurium esse alii volunt, restituta voce nullaque servandum et ea qua feci ratione interpretandum esse, solito ingenii acumine Lachmannus ostendit. At tamen altera emendandi ratio, quam indicaturus eram, nescio an non praeferenda sit. Tres scilicet ultimos versiculos si spurios omnes censeas, reliqui sex caput quasi genuinae alicuius disputationis Lucretianae constituent, cujus cetera membra deperiisse putes. Qua interpretstione admissa quattuor priores versus iam eodem sensu accipiertur, quem cuique primum legenti prodere videntur. Errare enim Lucretius dicit eos, qui corpus sentire omnino nolunt, animanque solam sensum gignere docent. Tale vero aliquid a Lucre

doctrina minime alienum fuisse et quae his ipsis praemisit, et e infra pluribus docuit, satis superque ostendunt. Quod si ecta inde a v. 640 remanentis in artubus abscissis animae imonia perpensites, facile cognosces, quo pacto in his ipsis sibus, quos nunc tractamus, haec poeta clamare potuerit: neem profecto corporis sensum docturum fuisse, si non ipsa res ervata manifesto hanc sententiam suppeditavisset. In his verquum Lucretius substitisset, lacunam glossator, sententiam us irrisurus, additis versiculis duobus 356. 357 explevit, quibus ientior etiam alius quidam, ut coronaret opus, ultimum addidit.

Minutiorem aliquam emendationem in v. 1V, 99 experiri lit, quo, quaecumque apparent nobis simulacra, quandoquidem ili specie sunt praedita rerum, Lucretius, necessest, inquit.

ex imaginibus missis consistere rerum. unam enim qui ita explerent, ut scriberent

excita imaginibus missis consistere rerum,

bene opinor simulacra, quas ipsas esse vellet imagines, ab ginibus excita consistere, Lucretio tribuerunt. Scribendum ius censeo, minime insolito verborum ordine:

ex ea imaginibus missis consistere rerum. Graviora dubia quae mox sequuntur, mihi injiciunt.

Nunc age, quam tenui natura constet imago percipe, et imprimis, quoniam primordia tantum sunt infra nostros sensus, tantoque minora, quam quae primum oculi coeptant non posse tueri, nunc tamen id quoque uti confirmem, exordia rerum cunctarum quam sint subtilia percipe paucis.

cio, qua ratione hos versiculos commode interpretari possim, ue quid iis significari vellent, indicaverunt editores. Minus en obscura verbis sententia est. Nam primordia quum mia sint, multo etiam minores esse debent, quae ab ipsis redunt imagines. Sed structuram verborum omnem perspicuam reddiposse opinor, nisi post v. 111 unum versiculum excidisse sta-

m. Quo reficto in hunc fere modum totum locum adornaverim:

Nunc age, quam tenui natura constet imago
percipe. et imprimis, quoniam primordia tantum
sunt infra nostros sensus, tantoque minora,
quam quae primum oculi coeptent non posse tueri,
cernere qui possis, quae missa vagantur ab ipsis?
nunc tamen id quoque uti confirmem, exordia rerum
cunctarum quam sint subtilia, percipe paucis.

quae statim subiungit Lucretius:

primum animalia sunt iam partim tantula, quorum tertia pars nulla possit ratione videri,

am indicant micrometriae remotis illis temporibus fuisse cotionem. Vix dubito, si quidem sequentes versus 116. 117 piciam, sic scribere: primum animalia sunt iam partim tantula quorum extera pars nulla possit ratione videri.
horum intestinum quodvis quale esse putandumst!

quid cordis globus aut oculi, quid membra, quid artus? Exterae enim partes, si insolite dici obiectes, ex opposito inte stini nomine tamen aliquid excusationis habent; neque multum obstare puto, quod membra et artus singillatim Lucretius recesset. Postquam enim eas partes commemoravit, quae naturae sume lege minores sunt, globum cordis oculosque, potuit iam redire ad eas, quae maiori ambitu gaudere solent. Quae si nihilo tamen minus in animalculo visum effugiente exstare cogites, non imminuetur, sed augebitur quodammodo rei totius admiratio.

Quam facili celerique ratione simulacra genantur, quaque ratione perpetuo a rebus fluant, lapsaque recedant, his verbis Lucretius ostensurus est inde a v. IV, 143.

semper enim summum quidquid de rebus abundat, quod iaculentur, et hoc alias cum pervenit in res, transit, ut in primis vestem. sed ubi aspera saxa aut in materiem ligni pervenit, ibi iam scinditur, ut nullum simulacrum reddere possit.

Aliena prorsus a rei natura nostrum cuique vestis commemoratio primum certe legenti videbitur. Quum vero in v. 150 denuo recurrat, dubio non locus est, quin ipsum poetam hoc exemple usum esse concedamus. Sed ut mira texturae tenuitate Babylonicas Coas aliasque veterum vestes fuisse largiamur, tamen vix tolerari poterit, imprimis vestem inter exempla rerum recenseri, quae simulacris obstacula nulla pariant. Certe non nudis hisce verbis: alias ubi pervenit in res, laudes vestis introduci debent, sed quemadmodum asperitas saxorum scindendi causa traditur, eodem modo idoneo quodam epitheto res illas insigniri decet, ut intellegatur, qua virtute simulacra transire patiantur. Scribo igitur:

et hoc, raras cum pervenit in res,

transit, ut in primis vestem.

Parvum cycni canorem v. 179 vix apte dici putes, sed parcum, qui scilicet quum neque frequens edatur, neque a frequenti grege, dissimilis est clamori, quem agmina gruum per nubes dispergunt. Quamvis quod de gruibus Lucretius narrat, idem Hesiodus de cycnis.

In explicandis rerum imaginibus, quae a speculis nobis redduntur, nescio qua ratione Bernaysius versiculos IV, 267 seqqhoc ordine positos intelligi velit:

Nunc age, cur ultra speculum videatur imago illis, quae reddunt speculorum ex aequore visum, percipe. nam certe penitus semota videtur.

Illis enim quo referam non habeo nisi forte genetivi sensu dici admittam. Sed imaginem illam earum rerum intelligendam esse, quas omnino speculorum auxilio cernimus, vix crediderim; otiosa

rte haec verba essent, si nibil ipsis, quod magis ad rem facet, poeta significare voluisset. Mihi quidem, quae speculorum aequore visum reddunt, ea aunt, quae in ipsa speculorum surficie collocata conspiciuntur. Hoc enim poeta argumento utir: si rei alicuius imago a speculo redditur; cur non ab hac sa speculi superficie, qua refringitur, proficisci nobis videtur? dem scilicet itinere, eodemque omnino pacto oculos utraeque agines intrant, et illae, quae a rebus in ipso speculo positis ttuntur, et hae, quae repercussae ab eius aequore refringunr: quo iam modo id fieri potest, ut illas semel, has bis pereasse idem spatium discamus? ut igitur rerum a speculo diantium imagines penitus (h. e. internam quasi versus speculi ofunditatem) semotae cernantur ab illis, quae, quum in speculo so positae sunt, in hoc quo sunt loco, esse etiam videntur? uare ad eum versiculorum ordinem redeundum est, quem Lachannus restituit:

Nunc age, cur ultra speculum videatur imago percipe. nam certe penitus semota videtur

illis, quae reddunt speculorum ex aequore visum.

aec ita accipienda esse non modo disputatione illa, quam stan subiungit Lucretius, ostenditur, sed eo etiam comprobari vitur, quod primo quidem versu speculi nomen singulari, tertio plurali numero usurpatum legimus. Qua numerorum variete vix usum fuisse poetam existimem, si non sententia ipsam postulasset vel certe permisisset. Speculum enim unum illud cesse intellegit, a quo imago ei redeat, quem hoc experimenma instituere fingit; semotam vero esse addit hanc imaginem nab iis tantum quae in huius speculi aequore exstant, sed ab nnibus, quae omnino in speculorum superficie conspici solent.

Rectius vidit Bernaysius in v. 270 retinendam esse libro-

ım scripturam:

quod genus illa foris quae vere transpiciuntur.
nagines enim penitus semotae quum appareant oculis, tranpici videntur haud secus ac si re vera ianua per se transpeum praebeat apertum.

Liberiorem coniectando campum libri quarti versus 542

eqq. permittunt:

nec simili penetrant auris primordia forma, cum tuba depresso graviter sub murmure mugit, et reboat raucum regio cita barbara bombum,

545 et validis necti tortis ex Heliconis

cum liquidam tollunt lugubri voce querellam. lutilum versum 545 ingeniosissime Lachmannus ita restituit, ut criberet:

et cycni tortis convallibus ex Heliconis.

et gelidis cycni nocte oris ex Heliconis.

Mihi quidem, quum ligubri voce querellas tolli legerem, videbatur aliquid requiri, quod tristitiae causam indicaret. Quumque meribundos cycnos suavissimam vocem edere veterum fuisse fabilam meminissem, non potui non videre, quam paucis literalis transpositis ex illo validis necti aptius hoc valedicentis vocabulum efficerem. Tortis vero servandum propterea esse existimavi, quod ad nomen Heliconis hac voce poeta allusisse videretur. Atque hanc ipsam ob causam de tortis convalibus Lucretium locutum fuisse, non omnino mihi persuasit Lachmannus. Efficacior enim etymologicus ille verborum lusus est, si ad ipsum nomen Heliconis epitheton refertur. Quare aut hoc scribere possis:

et valedicentis cycni torto ex Helicone, aut si torta Heliconis pro torto Helicone dicta admittas, vix mutata librorum scriptura hunc versum efficies:

et valedicentis tortis cycni ex Heliconis.

Quo pacto fiat, ut membra e voluntate nostra movere possimus, instituta corporis cum navigio comparatione Lucretius IV, 883 seqq. demonstrare molitur. Sed totus hic locus obscurior est propter turbatum versuum ordinem, quem recte perpensitato sententiarum nexu facile restitues. Nam quae in v. 894 navis mentio fit, ea tralaticium versiculorum ordinem si serves, praecox ficri videtur, quum nihil praecesserit, quo interiecta tambrevis navigii commemoratio excusetur. Praeterea quae inde a v. 895 usque ad v. 903 leguntur, ad ea necessario pertinent, quae supra dixit: atque ita tota

paulatim moles protruditur atque movetur. Quem enim nobis horrorem iniiciunt praemissa de corporis motu mechanica theoremata, eius aliquantulam partem ipse poeta sensisse videtur, quare ut demonstret, quae ne excusari quidem possunt, exempla motuum undique anquirit. Post v. 883 collocanda igitur est versiculorum series 895—903, quibus omnibus probetur, uno impetu et exiguo quidem illo grandes corporum moles moveri. Inter quae exempla quum navem etiam motam commemoraret, quae non gubernaculo solo, sed venti etiam vi moveretur, hac ipsa comparatione facta admonitus esse videtur, ut eandem movendi rationem in vivo etiam corpore valere demon-Itaque: praelerea, inquit, qua voce nova argumenta introducere solet, non una est illa corpori causa movendi, mentis scilicet impetus, ad reliquas animae particulas delatus, sed velis navigii quemadmodum vontus incidit, ita rarefactum etiam corpus aër penetrat, partesque minutissimas compellit. Quae si ita accipias, versiculorum 893. 894 corruptelam alia ratione sa nabis, quam quae editoribus placuit. Quamvis enim rebus utrimque duabus Lucretiano pleonasmo id fieri dici possit, quod duahus omnino causis efficitur, hujus tamen loci ratio praegnantio rem iisdem verbis inesse significatum suadet. Utrimque scilicet. tam in corpore, quam in nave, duplex movendi causa conspicitur, quum gubernaculum navi, mentis impetus corpori quo eundum sit, praefiniat, aër vero tam velis navigii, quam corporis partibus incidens celeritatem et quam magnitudinem motus appellare solemus, efficiat. Quare servato corporis vocabulo, quod in capite v. 894 libri exhibent, ita scribendum esse censeo:

his igitur rebus fit utrimque duabus, corpus ut ac navis remis ventoque feratur.

Remis enim iam Gassendius voluit: comprehendit autem hoc vocabulo et gubernaculi in navem, et mentis in corpus impetum. Singulari numero feratur dicere poeta debuit propterea, quia singilatim utrumque, et navem et corpus considerari vellet, quam exemplorum distinctionem iam praemisso illo utrimque significavit. Totus igitur locus ita conformabitur:

Ergo animus cum sese ita commovet ut velit ire inque gredi, ferit extemplo quae in corpore toto per membra atque artus animai dissita vis est. et facilest factu, quoniam coniuncta tenetur. inde ea proporro corpus ferit, atque ita tota paulatim moles protruditur atque movetur. nec tamen illud in his rebus mirabile constat, tantula quod tantum corpus corpuscula possunt contorquere et onus totum convertere nostrum. quippe etenim ventus subtili corpore tenvis trudit agens magnam magno molimine navem, et manus una regit quantovis impete euntem atque gubernaclum contorquet quolibet unum. multaque per trocleas et tympana pondera magna commovet atque levi sustollit machina nisu. Praeterea tum rarescit quoque corpus, et aër, scilicet ut debet qui semper mobilis exstat, per patefacta venit penetratque foramina largus, et dispargitur ad partis ita quasque minutas corporis. his igitur rebus fit utrimque duabus, corpus ut ac navis remis ventoque feratur.

Solis lunaeque exordia nec tam gravia fuisse poeta docet, ut depressa sederent, nec tam levia, ut possent per summas labier oras, V, 476.

et tamen inter utraque ita sunt, ut corpora viva
versent et partes ut mundi totius exstent.

Haec Lucretium ita scripsisse non amplius credes, ubi ad ea respexeris quae ab eiusdem libri versu 110 de iisdem sideribus
prodidit. Terras enim, solem, coelum, mare, sidera, lunam usque adeo procul a divino numine distare dixit, ut:

notitiam potius praebere posse putentur quid sit vitali motu sensuque remotum. Et v. 144 seqq. solis in igni quum minime durare posse docuerit animum, haec addit: haud igitur constant divino praedita sensu quandoquidem nequeunt vitaliter esse animata.

Ergo viva corpora ne nostro quidem loco endem appellavit, sei priva, quod ut scribatur, praeterea etiam totius partes expostulast.

Qua ratione philosophi Epicurei in hunc errorem inducti sint, ut rerum e longinquo spectatarum prius confundi formas quan minui magnitudinem censerent, hoc quidem loco indagare nole. Largiendum enim hoc est argumentum Lucretio, ut quae inde repetere conatur, intellegamus (V. 578.) Quare concedamus

prius omnia, quae longe semota tuemur aera per multum, specie confusa videri, 580 quam minui filum. quapropter luna necessest, quandoquidem claram speciem certamque figuram praebet, ut est oris extremis cumque notata,

quantaque quantast hinc nobis videatur in alto. Deprayato versiculo 583 quid significari voluerit Lucretius, incertum videtur, atque mihi quidem alia persuasum est voluisse poetam, quam quae editoribus visa sunt. Scilicet si confusa specie, incertaque figura luna cerneretur, ne magnitudinem quidem eam, qua nobis esse videretur, verum eius ambitum prodere crederemus. Donec vero certam figuram praebet, interiectus multus aër efficere non potest, ut filum nobis imminutum appareat. propter qua forma et magnitudine ex remotissimo coeli cum terrae confinio, quem horizontem circulum dicimus, per aëra multum renidet, eadem luna etiam in vertice coeli collocata cernitur. Oras enim extremas, quas aliis in locis remotissimas quasque terrarum regiones Lucretius intellegit, non putavi hoc loco ipsum figurae lunaris ambitum significare posse, sed opponi existimavi ei, quod in alto Lucretius addidit. Sed ut sententiae huic verba adaptemus, e librorum scriptura quae haec est: quanta quoque quanta ita versiculum refingimus:

ut est oris extremis cumque notata,
quantaque, tanta quoque hinc nobis videatur in alto.

Neque difficultate carent, quae proxima sequuntur:
postremo quoscumque vides hinc aetheris ignes,
quandoquidem quoscumque in terris cernimu', flammae
dum tremor est clarus, dum cernitur ardor eorum,
perparvom quiddam interdum mutare videtur
alteram utram in partem filum, quo longius absunt,
scire licet perquam pauxillo posse minores
esse vel exigua maioris parte brevique.

In his id quidem perspicuum est, aliquid de sua sententia Lucretium quasi retractare; concedit enim sidera vera ipsorum magnitudine pauxillo maiora minorave videri posse. Sed qua ratione id concedere potuit, quin sibi ipse repugnaret? Una tantum erat demonstrationis via, ut scilicet ostenderet, accidere id, quod antea posuisset, confundi nimirum quodammodo, hebetato

lumine, figuram siderum. Quae scilicet simulac turbata est, nullum amplius superstes est testimonium, quo veri nos omnino aliquid cernere certiores reddamur. Veram tunc igitur ne magnitudinem quidem siderum nobis apparere asseverabimus. iam ab initio v. 585 usque ad finem v. 588 leguntur, haec inter se conjuncta, ut parenthesi a reliquis secernere liceat, argumentum illud continere debent, quod requirimus. Sed ita si scribuntur, ut in editionibus scripta exstant, nihil afferunt, quod ad rem demonstrandam sufficiat. Ipsa verum tamen poetae verba suspectam reddunt artem, qua lacunam v. 585 apposita in fine voce flammae Bernaysius explere studuit. Nam si poeta re vera dixit: flammae dum tremor est clarus, dum cernitur ardor eorum, unam eandemque rem otiosa iteratione prodidit. At contrarias potius oppositasque sibi invicem conditiones significare debuit, ut alteram utram in partem filum qua ratione mutari posset, ostenderet. Legendum igitur existimo:

quandoquidem quoscumque in terris cernimus, anceps dum tremor est, clarus dum cernitur ardor eorum, perparvum quiddam interdum mutare videntur

alterum utram in partem filum, quo longius absunt.

Prout igitur aut ambiguo tremore micant aut claro ardore fulgent ignes, aut in minus aut in maius mutare filum dicuntur, atque eo quidem magis, quo longius absunt, hac eiusdem fili mendaci mutatione decipimur.

Solis nimio ardore quae exsiccata sunt, parvis accendi ignibus admotis hoc exemplo usus Lucretius docet V, 606:

quod genus interdum segetes stipulamque videmus accidere ex una scintilla incendia passim.

Sed interdum passim id fieri inelegantiori pleonasmo dici videtur; fortasse magis placeat hoc:

quod genus interdum segetes stipulamque videmus accidere, ex una scintilla incendia passam.

Atque huic quidem loco alium eiusdem libri addam, quo anni tempora certo ordine redeuntis ornatissima oratione poeta enumerat. Eo magis offendit, quod in v. 739 legis frigidissime de culore dictum:

inde loci sequitur calor aridus et comes una pulverulenta Ceres.

Scripsit fortasse Lucretius:

inde poli sequitur calor aridus.

Silvestre vivendi genus priscis mortalibus usitatum nitidissimo carmine Lucretius pingit, cuius concinna pulcritudo unius tamen versiculi (V, 966) culpa interrumpi visa est Lachmanno. Quum enim in libris legatur:

Saetigerisque pares subus silvestria membra, pyrrhichius subus excidisse syllabam unam monet. Nec tamen addita hac qualicumque syllaba versum restituere Lachmannus voluit, sed aliis argumentis compluribus, quae singillatim commemorare longum esset, graviorem labem loci totius deprehendisse sibi visus est, versumque istum e duorum versiculorum dimidiis partibus conflatum esse iudicavit. Quibus argumentis ean equidem vim inesse non putavi, ut propter leve lacunae indicium, quod in defectu unius syllabae conspiceretur, versum omnem in partes divellendum esse censerem. Sed alia loci adornatio magis placuit. Quum enim priscos illos mortales manuum pedumque virtute fretos feras silvestres consectatos esse legerem, nimia mihi haec fortitudinis laus videbatur, et quae non valde a risu movendo abesset. Sed simul inerat his verbis minoris predentiae vituperium. Nam saxa missilia clavasque istis minime ignota fuisse, proximi iam versus docent; quorum telorum quem utiliorem usum cogitare possis, quam quo trucidandis feris silvestribus inserviant? Propterea ita versus collocaverim:

963 Et manuum mira freti virtute pedumque

967 missilibus saxis et magno pondere clavae

964 consectabantur silvestria secla ferarum, multaque vincebant, vitabant pauca latebris.

Et iam quum ad latebras perventum sit, nihil videtur aptius subiungi quam hoc:

Saetigeris parilesque subus silvestria membra nuda dabant terrae nocturno tempore capti, circum se foliis ac frondibus involventes.

Neque Lachmanno accedere possum, qui hominum cum subus comparationem plumbei ingenii testimonium fore iudicat; immo quum silvestria membra Lucretius, quum nuda terrae dare, quum circum se involvere foliis homines faciat, his omnibus non fugisse, sed quaesivisse hanc utrorumque similitudinem videtur.

Naturam fulminis Lucretius VI, 228 his argumentis illustrat,

si editiones sequaris:

Quod superest, quali natura praedita constent fulmina, declarant ictu eius inusta vaporis signa notaeque gravis halantis sulpuris auras.

Sed librorum scriptura: ictu et inusta aliam emendandi viam monstrare videtur; scribendum enim erit:

quali natura praedita constent

fulmina, declarant ictus,

Si enim ambiguam esse fulminum naturam dicas, quando in aëris auris inani motu percunt, declarari eam confitearis tunc, quum ictu quodlibet corpus feriunt. Reliqua iam paucis literulis mutatis perspicua reddes, ubi haec scripseris:

et inusta caloris

signa notaeque gravis halantis sulpuris auras.

In presterum origine explicanda (quos quidem ab re Graios nominitasse poeta monet), cetera quo magis et perspicua procedant, et congrua cum aliis eiusdem meteori observationibus, eo magis interiectis versibus VI, 434. 435 offendimur. Qui quum

neque rei naturae satis respondeant, et concinnitatem orationis aliquantulum turbent, alieni ab hoc loco immo spurii omnino mihi videntur. Interpres enim opinor quidam, cui propter rei ipsius ignorationem obscure dici videretur de coelo demissa columna, hos versus addidit, effecitque ut adcurata meteori descriptio inepta diversissimarum rerum comparatione interrumperetur. Ventus scilicet quum superne nubi incidit, deprimere quidem illam iure dicitur, sed non ita tamen deprimit, ut aucta latitudine, qualis augeri solet in corpore brachii iniectu compresso, columnae demissae gracilitas prorsus defiguretur. Neque etiam extendi nubem in undas poetam narrasse puto, quum veram rei speciem in sequentibus versibus ipse accuratius descripserit. Nubes enim vento depressa columnae vel coni pendentis figuram praebet, ut latiorem scilicet basim in coelo ponat, acuminatum vero fastigium deorsum aëri immittat. Tum ex ipso maris aequore alter tumentium undarum conus exsurgit, qui cacumen erectum postquam cum demisso illius apice miscuit, iam clepsydrae figuram vel columnae efficit, cuius media pars imminuta diametro contracta conspicitur. Hunc aquarum conum aut non observavit Lucretius. aut obiter indicavit illis verbis, quibus ventum in mare prorumpentem mirum in undis fervorem concinnare memorat; reliqua vero diligenter enarravit. Quod enim venti vim discindere nubem dicit, eo idem significat, quod paulo infra luculentius demonstrat: versabundum scilicet turbinem ita se insinuare nubi, ut a latiore basi, quae in coelo haereat, in medium coni corpus intret, et secundum ipsum eius axim spirali quasi itinere decurrat. Prolongatur autem hac ratione et excavatur simul nubis pendentis columna, donec inclusa vis turbinis descendentis, penitus perforato apice coni, quem antea deorsum protruserat, in mare ipsum omnis prorumpat. Sed in hoc ipso motu describendo deducendi vocabulum, quod in v. 439 legimus, languore quodam offendit, quum in sequenti statim versu detrudendi aptior propter maiorem vehementiam denominatio usurpetur. Quare quum gravidam ad aequor nubem illam Lucretius detrudi narret, multo aptius diducere ventus eam, quam deducere dicetur. Denique lento cum corpore, ut latine dici possit, hoc certe loco quid significet non video, sed aliud vocabulum scriptum fuisse suspicor, quo versabundi turbinis effectus, quos ipsa rei observatio praebet, significantiori epitheto illustrarentur. Totum igitur locum hoc fere modo legendum esse putaverim:

Hoc fit, ubi interdum non quit vis incita venti rumpere quam cepit nubem, sed deprimit, ut sit in mare de coelo tamquam demissa columna; quam cum discidit, hinc prorumpitur in mare venti vis et fervorem mirum concinnat in undis. Versabundus enim turbo descendit, et illam diducit penitus torto cum corpore nubem,

quam simulae gravidam detrusit ad aequora ponti, ille in aquam subito totum se immittit et omne excitat ingenti sonitu mare fervere cogens.

Penitus enim idem valere Lucretio quod de intus, ex aliis notum est.

Singularem corruptelam non tam latere quam patere dicas
in iis versibus, quibus Magnesium lapidem Lucretius aestu quo-

dam immisso ferri corpora movere docet, VI, 1054:

Illud in his rebus mirari mitte, quod aestus

non valet e lapide hoc alias impellere item res.
pondere enim partim fretae stant, quod genus aurum,
et partim raro quia sunt cum corpore, ut aestus
pervolet intactus, nequeunt impellier usquam,
lignea materies in quo genere esse videtur.
Inter utraque igitur ferri natura locata
aeris ubi accepit quaedam corpuscula, tum fit,
impellant ut eam Magnesia flumine saxa.

Mitto quod aptius in v. 1058 pervolet intactas scribi videatur; non enim omniuo tradita lectio emendatione indiget. Verum quae is ultimis versibus absurdissima leguntur, ea sane a Lucretio non profecta sunt, qui Magnesii lapidis virtutes bene se cognovisse hac ipsa disputatione probavit. Ferrum enim tum demum a lapide moveri, postquam aeris corpuscula admixta sint, qui tolerari possit, quum ferrum semper, aes numquam ab illo impelli et oculi doceant, et ipse poeta ferri naturam eo insignem ease velit, quod neque maiori pondere nec rariori partium nexu lapidis virtutem eludat? Itaque hoc dicendum est, quod et rei natura et poetae sententia postulat: quamlibet rem, ferri particulas ubi aliquas in se susceperit, tum a lapide et ipsam moveri. Scribendum est:

Inter utraque igitur ferri natura locatast.

cuius ubi accepit quaedam corpuscula, tum fit,
impellant ut rem Magnesia flumine saxa.

Gottingae.

Herm. Lotse.

## Pindaros bei

Eustath. Opuscc. p. 125: Καὶ ἐγὼ μὲν εὕχομαι τὰ ἐς μνήμην τοῦ κακοῦ τοιοῦτος εἶναι διὰ βίου οἶός εἰμι, παραξέσαι τὸ τοῦ Λυρικοῦ, "qui Pindari aliquem locum respicere videtur" nach h. Bergk Anall. Lyric. II p. xxiv. Gewiss: aber unter die zahl der bruchstücke gehören die worte nicht, da Eustathios ohne frage im sinne hatte Pyth. 2, 72 γένοι οἶος ἐσσὶ μαθών.

F. W. S.

#### XXX.

#### Zu Lucretius.

Die mannichfachen und nicht selten ziemlich tief greifenden verderbnisse in dem text unseres dichters sind, wie natürlich, auch durch Lachmanns grossartige arbeit lange nicht alle geheilt worden. Einen beweis davon liefert schon die schöne ausgabe von Bernays, welcher nicht nur eine anzahl von stellen, an denen sich sein genialer vorgänger ebenfalls versucht hat, richtiger emendirt, sondern auch mancherlei schäden aufdeckt und mit mehr oder weniger glücklichem erfolge zu verbessern versucht, welche Lachmanns scharfem auge entgangen sind. wird desshalb jedem, welcher den dichter lieb gewonnen hat, als besonders wünschenwerth und erfreulich erscheinen, wenn die grossen meister in der kritik und sprachkenntniss den büchern über die natur der dinge dieselbe aufmerksamkeit zuwenden wollten, die man früher einmal von den verschiedensten seiten her dem Velleius zugewendet hat. Das werk verdient es um des mannes, der es uns hinterlassen, selbst willen und wegen seiner grossen bedeutung für die kenntniss der lateinischen sprache viel mehr, als die schrift des kaiserlichen hofschranzen es in irgend einer weise verdienen kann. Freilich ist die sache mit einigem zeitverluste verbunden; der gedankengang des dichters liegt nicht immer grade klar vor, und man muss durch längeres studium eine ziemlich genaue kenntniss der ausdrucksweise und der philosophischen argumentation desselben erworben haben, um nicht bei verbesserungsversuchen manch liebes mal gar übel daneben zu greifen. Die geistreichen einfälle einer desultorischen kritik sind bei Lukrez allüberall ein gefährlich ding. Die traurigsten beweise dafür hat in früherer zeit Wakesield geliefert; in der jüngsten zeit bringt ein so viel versuchter kritiker wie herr professor Bergk in seiner rezension über Lachmanns Lukrez 1) den pendant dazu. Ich nenne es zwar ein ganz besonderes und ausserordentliches unglück, wenn herr Bergk einen groben pro-

<sup>1)</sup> Jahnsche jahrbücher. März 1853. p. 315-30.

sodischen fehler in den text hineinkonjizirt und "deperis" als daktylus gebrauchend v. IV, 1152 also schreibt: "at quae corporisunt eius, quam deperis ac vis"; wie gesagt, es ist dies ein ganz besonderes unglück: aus jenem oben erwähnten umstande aber möchte die verfehlte emendation zu II, 547 zu erklären sein. Hier liefern die handschriften eine ganz und gar korrumpirte lesart:

quippe etenim sumant oculi finita per omne corpora iactari unius genitalia rei, unde ubi qua vi et quo pacto congressa coibunt materiae tanto in pelago turbaque aliena?

Lachmann und nach ihm Bernays schreiben: "si manticuler", welche konjektur herr Bergk mit vollem recht, wie ich glaube, aus dem text verweist. Schade nur, dass das, was er selbst vermuthet hat, so gewaltig von dem abweicht was wir als des dichters ansicht an vielen stellen kennen lernen können. "Quippe etenim sumam vocuum finita per omne corpora iactari" konste Lukrez nimmer sagen, da das all für ihn kein leeres sonden das leere gemischt mit dem körperlichen ist. Vgl. z. b. 1, 520 sq.:

tum porro si nil esset, quod inane vacaret, omne foret solidum: nisi contra corpora certa essent, quae loca complerent quaecunque tenerent, omne quod est, spatium vacuum constaret inane. alternis igitur, ni mirum, corpus inani distinctum quoniam nec plenum naviter extat nec porro vacuum, sunt ergo corpora certa, quae spatium pleno possint distinguere inane.

Schon v. II, 550 hätte herrn Bergk von der vollständigen authunlichkeit seiner emendation überzeugen können; das all, ia welchem die körperchen sich umhertreiben, ist nach herrn Bergk ein beeres, und doch sagt der dichter gleich darauf: unde ubi qua vi et quo pacto congressa coibunt materiae tanto in pelago turbaque atiena. Auch die form vocuum ist bei Lukrez durch nichts zu rechtfertigen. Ob die stelle einmal befriedigend hergestellt werden wird, ist zweifelhaft; an den rand der Lackmannschen ausgabe hatte ich früher einmal geschrieben: "quippe etenim sumamus uti finita per omne corpora inctari." — Auch die emendation zu IV, 397 leidet an einem kleinen fehler der art. Hier geben die handschriften:

extantisque procul medio de gurgite montes, classibus inter quos liber patet exitus ingens: insula conjunctis tamen ex his qua videtur.

Lachmann und Bernays schreiben: "extant usque sq."; herr Bergk dagegen: "extant sic scopuli medio de gurgite ponti." Er vergass, dass vor allen dingen das wort procul nicht zu entbehren ist, denn nur in der ferne können zwei so weit von einander abstehende felsmassen als eins erscheinen. Ich habe konjizirt: "exi-

i

stuntque procul"; den sehr einfachen ursprung der korruptel werde ich an einem andern orte nachweisen. — Selbst zu VI, 422 würde herr Bergk seine sonderbare konjektur gewiss unterlassen haben, wenn es ihm gefallen hätte, nicht nur die nächsten vier vorhergehenden verse sondern den ganzen abschnitt von v. 379 an einer speziellern aufmerksamkeit zu würdigen. Die gewöhnlichen erscheinungen beim gewitter, sagt Lukrez, sind ganz andere als wir erwarten sollten, wenn Jupiter die blitze lenkte; ein eigentlicher plan, ein berechneter zweck ist bei ihnen gar nicht zu erkennen; eine art konsequenz ist allerhöchstens darin zu sehn, dass meistens die punkte von dem himmlischen feuer gesucht werden, welche am weitesten in die lüfte hineinragen, und, so muss man ergänzen, das beruht doch auf gar zu natürlichen gründen.

altaque cur plerumque petit loca, plurimaque eius montibus in summis vestigia cernimus ignis?

"Quercubus", was herr Bergk für das handschriftliche "montibus" in den text setzen will, würde Lukrez sich wohl in acht genommen haben, hier zu schreiben; dafür ist er ein allzu genauer beobachter der natur. Nur herr Bergk weiss, dass der blitz sich namentlich die eichen aussucht; andere leute wissen nichts davon. Eine zurückbeziehung auf die nächstvorhergehenden vier verse ist hier ganz unnöthig, weil 421 und 22 nicht den schluss von diesen allein sondern zum ganzen abschnitte machen. Im gegentheil, was 417-20 erwähnt ist, kann hier nicht noch einmal vorgebracht werden; denn mit jenen versen war der beweis, den Lukrez von den durch blitze getroffenen heiligthümern hergenommen hatte, vollständig abgethan, und es kam nun ein neuer von dem unmittelbar vorbergehenden, ebenso wie von allen andern, abweichender beweis, der schlussbeweis. Das von herrn Bergk hier angezogene beispiel aus Aristophanes unterstützt seine konjektur gar nicht; denn Aristophanes hat nichts davon, dass der blitz namentlich die eichen sucht; er sagt auch nicht, dass bei einer vom blitze getroffenen eiche die spuren des feuers nur an der obersten spitze sichtbar sind; er mochte wohl aus eigner erfahrung sich hinlänglich überzeugt haben, dass der blitz mit den bäumen etwas unsanfter umzugehen pflegt. — Lachmann, um das noch zum schluss anzugeben, hat seine lesart ausreichend vertheidigt. - III, 117 geben die handschriften:

nunc animam quoque ut in membris cognoscere possis esse, neque harmonia corpus interire solere, principio fit uti detracto corpore multo, saepe tamen nobis in membris vita moretur.

Lachmann adoptirte die von Wakefield zuerst aufgestellte emendation: "sentire solere." Herr Bergk meint, dies sei sehr mit unrecht geschehn und proponirt die wahrhaft horrible konjektur: "neque harmonia corpus sonere interiore." Seine begründung

ist folgende: "solere würde in diesem zusammenhange nicht bless ein überflüssiger, sondern sogar störender zusatz sein, da ja der dichter zeigen will, dass es fälle gebe, we auch, wenn die verbindung der glieder des körpers getödtet sei, doch das leben sich behaupte: darum bekämpst er die ansicht derer, welche das wesen der seele für nichts anderes als die harmonie des körners erklärten." Das ist alles sehr schön; nur ist dabei der kleine irrthum mit untergelaufen, dass das beweisende beispiel an die stelle des zu beweisenden satzes gerathen ist. Mit den sinnen nehmen wir einfach wahr, dass die empfiedung aus dem körper noch nicht verschwinde, wenn er auch um ein oder das andere glied verkürzt wird; das braucht also der dichter nicht zu beweisen: was wir mit den sinnen wahrnehmen, das sind eben die beweise selbst für seine lehren. So überall und so auch bier. Er will heweisen, dass die empfindung oder, womit diese ihn hier gleich gilt, die seele als ressort der empfindung eine bestimmte existenz für sich sei, dass es eine thorheit sei, die en pfindung und das leben als nichts als eine harmonie der einzelnen körperglieder aller untereinander aufzufassen. Wäre dies der fall. so müsste die empfindung augenblicklich aufhören, sobald ein glied von den andern getrennt und somit die harmonie unmöglich gemacht würde. Dies geschieht nicht, also beruht auch die empfisdung nicht auf der harmonie: non harmonia corpus sentire solet. Hätte herr Bergk den abschnitt von v. 94 an gelesen und hätte er gewusst, wie Lukrez und was er zu beweisen pflege, so würde er seine abentheuerliche konjektur, über die ich weiter kein wort verlieren will, sich erspart haben. - III, 177 sq. will Lukrez beweisen, dass die seele, weil sie ausserordentlich beweglich sei, aus abgerundeten und sehr kleinen körperchen bestehen müsse. Seine beweise dafür nimmt er wieder aus dem, was wir mit den sinnen wahrnehmen. Die kleinen runden körnchen des mohns, so meint er, kann ja auch der geringste hauch aus einander jagen; einen haufen grosser unförmiger steine vermag selbst ein starker windstoss nicht zu bewegen:

196 namque papaveris aura potest suspensa levisque cogere ut ab summo tihi diffluat altus acervus, at contra lapidum conlectum Cauru' movere noenu potest. igitur parvissima corpora proquam et levissima sunt, ita mobilitate fruuntur.

"Cauru movere" ist konjektur von Bernays; die handschriften geben das unpassende: "spicarumque", wofür Lachmann "spiritus acer" konjizirt. Herr Bergk sagt, die lesart, welche Bernays vorgeschlagen hat, habe nicht die geringste probabilität, bemüht sich aber nicht einen grund für seine behauptung anzugeben. Ich halte die konjektur für ausserordentlich schön: CARUMQUE und CAURUMOUE(RE) liegen gar nicht so weit auseinander und das voranstehende "SPI" kann einem zufall ebensogut wie bewusster

sendation seinen ursprung verdanken. Jedenfalls ist die lesart in Bernays der nothwendigen bedeutung des verses aufs beste rderlich, während Bergks konjektur eine so unpassende zierei und einen solchen mangel an beweisender kraft in denselhen neinbringt, wie bei Lukrez unmöglich zu ertragen ist. Bergk hreibt nämlich "spicea runa", zwei worte, von denen runa nur irch eine glosse des Festus und spicea in der von Bergk gerderten bedeutung gar nicht zu belegen geht. Es ist aber auch n wurfspiess, mag er stumpf oder spitz sein, gar kein passenr gegensatz gegen aura levis suspensaque; und einen solcheu ird jeder hier für nöthig halten, welcher den dichter nur einirmassen besser kennen gelernt hat, als es herrn Bergk gengen zu sein scheint.

Schulpforta.

Hugo Purmann.

# Aristoph. Avv. 1340.

έσικεν ού ψευδαγγελής είν άγγελος. άδων γάς όδε τις άετοὺς προςέρχεται

gt Peishetairos, als immer neue mitbürger der vögelstadt anmmen. In dem erstern verse ist die überlieserung kürzlich
n A. Nauck angesochten, da nur ψενδάγγελος griechisch sei.
sher zieht er die buchstaben zusammen und schreibt ψενδαγγεjoeiv. Nauck muss dabei den zusammenhang vergessen gebt haben, der ein präteritum fordert. Denn es bewahrheitet
:h jetzt, was der herold oben 1305 gesagt hatte:

ηξουσ' έκειθεν δεύρο πλείν η μύριοι πτερών δεόμενοι καὶ τρόπων γαμψωνύχων: ώστε πτερών σοι τοῖς ἐποίκοις δεῖ ποθέν.

ther schlage ich vor:

εοικεν οὐ ψευδάγγελος ήκειν άγγελος,
pfür ich mich auf das scholion berufe: οὐ ψευδή ἀπηγγελέναι, ἐπειδὴ ἐν τοῖς προτέροις ἔφη ὁ ἄγγελος πολλοὺς ήξειν ἀνκόπους. Aehnliche bestätigungen früher gebrachter botschaften
mmen nicht selten in den dramen vor, z. b. Euripides Iph.
aur. 445 οὐδ ἀγγελίας ψευδεῖς ἕλακεν βουφορβὸς ἀνής.
F. W. S.

### II. MISCELLEN.

## 23. Zu Alkmans hymnos auf die Dioskuren.

Im diessjährigen osterprogramm von Rudolstadt theilt herr dir. K. W. Müller die dritte particula der von ihm aus alten Berner handschriften seit einigen jahren zuerst edirten commentaria Iunilii Flagrii, T. Galli et Gaudentii in Virgilii eclogas et Georgicorum libros mit. Ausser einzelnen sonsther nicht bekannten schätzenswerthen überbleibseln ächter erudition, welche von vielen mittelalterlichen trivialitäten überwuchert sind und den geduldigen leser für seine zeit und mühe entschädigen, findet sich dert zu Georg. 3, 89 p. 25 folgende anmerkung: "Amyela urbs in Peloponneso; equos autem a Neptuno Iunoni datos alcimas liricos dicit Cyllarum exantum (et Xanthum), quorum Polluci Cyllarum, Xanthum fratri eius concessum esse dictum est. Cyllarus enim equus fuit Pollucis." Aus gleicher quelle, aber hier gerade minder genau Probus 59, 25 Keil: "Pollux et Castor Lacedaemone nati sunt, qui existimantur equos accepisse a lunone muneris nomine Ξάνθον καὶ Κύλλαρον, quos ei Neptunus dons verat." Und Philargyrius: "Xanthum et Cyllarum equos Neptunus Iunoni dedit, illa Castori et Polluci, ut poetae Graeculi fabulantur." Und nochmals Probus Georg. 1, 12 p. 28, 8 "Poetae tradunt a Neptuno donatos lunoni Xanthum et Cyllaron, quos illa dederit Castori et Polluci."

Stesichoros liess in den ἄθλα ἐπὶ Πελία den Hermes den Dioskuren Phlogeos und Harpagos geben, die Here Xanthos und Kyllaros, als jene zu den leichenspielen des Pelias nach lolkos zogen. Der Sicilische dichter gab zuerst seinen helden ein viergespann, Alkman — ohne frage im hymnos auf die Dioskuren, worüber Conii. Critt. p. 1 sqq. — blieb auch hier dem zwiegespann des alten epos treu. Jener folgte in der benennung der von Here als pathengeschenk (muneris nomine) den πώλων ἀκίων δματῆφες, ἱππότα σοφώ geschenkten rosse, welche diese vom Poseidon ἵππιος erhalten hatte, dem Spartanischen dichter, auf welchen auch Virgilius ohne frage sieht, wenn er a. o. nach schilderung eines normalrosses sagt:

Talis Amyclaei domitus Pollucis habenis Cyllarus. —

Beiläusig ein wort über das scholium zu 2, 137 p. 7: "Hertus sluvius Asiae eumque dicit auriferum, quia Pactolus aurifer
1 eum desluit; Pactolum autem esse auriferum Aurimantus, qui
lexandri Macedonis res gestas scripsit, testis est." Die nähe
2 aurifer hat den namen des historikers durch übergeldung
2 kenntlich gemacht. Kein zweisel, dass der unter Marcus Anninus lebende Αμυντιανός gemeint ist, dessen bücher εἰς Αλεενδρον noch Photios Bibl. cod. 131 p. 97 Bekk. lesen konnte.

F. W. Schneidewis.

### 24. F. G. Schneidewino s. P. D. B. ten Brink.

Ex litteris Tuis, iucunditatis et officii plenis, quas nuper ce Philologi vol. VII. 544 sqq., ad me dedisti, vir praestanssime, incredibilem cepi lactitiae voluptatem. Nihil mihi graus, nihil optatius accidere potuit. Quod Huetianum Tzetziarum codicem cogitavisti, id non invita Minerva fecisti. Una nim vocula χτίζων, quae a meo apographo aberat, Tua vigintia, Hasiique, viri doctissimi, elegantissima manu e Parisino bro, tamquam ex fuga, retracta, simul omne fragmentum opportue nobis reddidisse videtur. Hasio autem, egregio viro atque Graecis perfecto, parem pro hoc beneficio gratiam reddere mbo vix possumus. Quid vero ego Tibi debeam, vir clarissime, luaeque in restituendo isto Hipponactis fragmento sagacitati, erbis factisque demonstrare animus est.

Arbitrum buius rei Tu me statuis; istud equidem non reuso, verumtamen ita, ut intelligatur, Te versiculorum iam conlamatorum sanationem non aliquantulum adiuvisse, sed paene erfecisse. Exceptis enim quae unciais inclusi, nescire me faeor, quid ad perfectionem desit in illis:

τούτοισι θήπων τοὺς Ἐρυθραίων παῖδας φὴ μητροχοίτας Βούπαλος σὺν Ἀρήτη, κτίζων (καὶ φελίζων τὸν) δυςωνύμων Άττητ.

n quibus primum Tibi assentior de θήπων scribendo, quoniam l'zetzes suum istud θήπεον paragogum esse significavit τοῦ θέωτος θήπω, id qued bene mones. Tum prorsus mihi Tecum onvenit, pertinere in verbis τούτοισι θήπων pronomen τούτοισι d versus illes, quos in superioribus attulerit Hipponax, quibus ersibus Bupalus Erythraeis blandiretur; neque hoc vocabulum liter olim accepi in altera meâ extricandi ratione. Deinde φη l'uum mihi perquam probatur, Anacreontis exemplo et gramma-icorum testimoniis communitum, ex codicis insuper Parisini comendio satis perspicuum; ductum enim litterae post οῦς prorsus vanidae φ significare non fugit Hasii aciem. Valeat vero οῦς,

ad efficiendam sententiam male insertum. Sed isthaec, quae in fine restituisti, δυςωνύμων "Αττην imprimis sunt praeclara, neque est, quod dubites amplius. Arrny ad similitudinem nominis doing, in praecedentis versus fine, corruptum fuisse videtur in apres, unde profectum agror; nam posten plane scriptum est ror dus ώρυμον άρτον, ut exsisteret qualiscunque sententia, sous δ in acter ovτic. — Δυςωνύμων Αττην, recte pro Εουθοαίων Αττη. quos μητροχοίτας male ominato nomine appellaverat Bupalus: itaque Ερυθραίων παίδες argui videbantur ματρόθεν - δυςώνυμα λέχτρα πλήσασθαι, quomodo de Oedipode chorus ait apud Sopheclem Tuum Oed. C. 528. Attis igitur uua cum Magna Matre ab Erythraeis colebatur, quem Κυβηλίδος κουρον dixerit Hippo-Attis enim convenit fere cum Adonide, "ita pertinebat al Phrygiam Cybelen, ut Adonis ad Assyriam Venerem"; utar esin Tuis verbis, vir doctissime, e Philol. 111. 249, ubi Hymnorus in Attin fragmenta edidisti primus et pererudite explicuisti. Utrus vero Hercules Idaeus (Cereris assessor), de quo Tu idem me admones, cuius sacra Erythraeos cum Tyriis communia habere autumat Pausanias IX. 27, 5, sit idem qui Attis, έκφρων 'Ιδαίη; αμφίπολος θαλάμης Dioscoridi dictus Anth. P. IX. 340, 4. prebabili conjectura quaeratur. Interim cfr. Lobeck. Aglaoph. p. 1169 -1175. Conjunctum fuisse utriusque dei cultum etiam in alis tocis, et consentaneum est et Dymae exemplo constat, ubi erat templum Matri Dindymenae et Attidi consecratum. Pausan. VII. 17, 5. Quo de Attide Pausaniae nibil exploratum erat, quare λόγον ex Colophonio Hermesianacte affert, item Pessinuntior= λόγος.

Acute vidisti, Schneidewine, pro eo, quod exspectares, Borπαλος σύν Αθήνιδι, παρά προςδοχίαν sequi σύν Αρήτη, simili som elatum a poeta, tamquam παρφδούντι formulam illam, vulgo netam, qua in statuarum titulis uterentur Archermi filii; sed plum in his insunt: nam vel sic coniecta satis temere haec verba videri possent, nisi ad ipsam rem, de qua ageretur, pertinuisset Arete. Mulieres et in universum ad mysticas religiones erant proclives, et Attidis, simulque Adonidis, βαρβαρικήν δεισιδαιμοriar per ardogrirous sese insinuasse et per mulieres, Plutarches Amator. XII. testatur. lamblichus de Myst. X. 71. γυναῖκές εἰσυ, nit, αί προηγουμένως μητρφάζουσαι, άρρέτων δε ολίγιστοι και δου αν ώσιν απαλώτεροι. De iis Strabo VII. 723. diserte: αὐταὶ δὲ καὶ τοὺς ἄνδρας παρακαλοῦνται πρὸς τὰς ἐπὶ πλέον Θεραπείας των θεων καὶ έορτας καὶ ποτνιασμούς. Arete igitur hic postulari videtur, quae muliercula Bupalum suum Phrygiacis sacris initiaverit.

Coniecturas meas in versu tertio: φησί, φλυάζων et κεῖται φλυάζων, factas illas antequam κνίζων repertum est feliciter, sine ulla dubitatione missas facio, at simul illud contra Parisini libri testimonium contendo, poetam duobus participiis tertii ver-

sus exordio non esse usum. Opponuntur sibi quodammodo primi et tertii versus duo participia tήπων et χνίζων, hac ratjone: his suppalpans — ut recte interpretaris — id dicit — pungens potius cett.; tertium participium frigeret. Sed redundans illud participium καὶ φελίζων omnino commentitium est et ex litterarum compendio male intellecto sine ulla sententia adumbratum. Verbo dicam: filio Mater adiungenda est, Matris nomen restituamus legamusque:

κτίζων Κυβηλίν και δυςωνύμων "Αττην.

Vocula καὶ locum occupavit primae syllabae nominis Κυβηλίν, media eius pars in celi depravata, icor autem ex prave repetita participii forma ortum; deinde zòr insertum, ne xai repeteretur. Rodem fere modo litteras καὶ φελί hic Κυβηλίν interpretor, quo apud Hesychium και διάς - explicui Κυβηλίδος. Rursus inserui καὶ Hippon. p. 42 ante Κυβεληγενής apud Stephanum Byz. mirus quidam error est codicis Hesychiani in syllabis xat, xn, **κος nominis**  $Kv\beta'\eta\beta\eta$ , cett.: legitur enim  $κv\beta'\eta$ και ( $κv\beta\eta\beta\tilde{\alpha}$ ),  $K\dot{\nu}\beta\eta$ κος (Κύβηβος), Κυβήκη (Κυβήβη), Κυβήκη και Θρηίκη (Ι. Κυβήβη Θρακία). Stephaniana erroris huius explicandi ratio non valet: si enim ex magna inter  $\beta$  et x similitudine error enatus esset, non χυβηχαι scriptum inveniremus, sed χυχηχαι, itaque in ceteris. Equidem compendia litterarum errores illos genuisse puto. Kv-Bylir dixisse Hipponactem, Tzetzae testimonio novimus. Si Hesychium bene emendavi, Cybelen Veneri aequavit poeta. Hesychii vero locum nuper Photii subsidio sic protuli restitutum: Kvβήβη, ή μήτης των θεών, και ή Αφιοδίτη υπό Φρυγών και Αυδών παρά Χάρωνι Λαμψακηνῷ (pro καὶ ὑποδήματα παρά Αρκάσιν. η και Φουγών), παο ο και Ιππώναξ φησί Κυβηλίδος κουρος. Sed fortasse etiam plenius legendum est ita: Kvβήβη, ή μήτης των θεών και ή Αφροδίτη Κυβήβη λέγεται υπό Φουγών καὶ Λυδών παρά Χάρωνι Λαμψακηνώ, παρ' δ καὶ Ίππωναξ φησί. Κυβηλίδος κούρος. Item in Mnemosyne, quam edunt VV. DD. nostri E. I. Kiehl, E. Mehler, S. A. Naber, vol. II. fasc. 1. p. 52 sqq. tres deinceps formas vel Hipponacteas, vel probabiliter Hipponacteas, Κυλληβίς, Κυλλήβης et Κύλληβος (cod. Κολλοβός) ex Hesychio recensui, quae ludicre inversae responderent tribus rectis Κυβηλίς, Κυβήβης (cod. χυβέβις) et Κύβηβος. Haec inchoaveram in Philol. Tuo VI. p. 352.

Vellicabatur imprimis Cybele, de qua constat apud veteres id, quod vel ex Anacreonteo 13 recordamur:

Οἱ μὲν καλὴν Κυβήβην τὸν ἡμίθηλυν "Αττιν, ἐν οῦρεσιν βοῶντα, λέγουσιν ἐκμανῆναι.

Cybele Attin pastorem suspiraverat. (Tertullian. ad Nation. I. 140.) Lucianus Amorr. c. 42 την Φρυγίαν δαίμονα καὶ τὸν δυςέρωτα κῶμον ἐπὶ τῷ ποιμένι memorat. Arnobius vero V. p. 207 Arnald. ait: "Mater eum dilexit Magna, si nepotem ut avia, res simplex, sin theatra ut percrepant, infamis et flagitiosa res estibid. p. 199: "hunc unice Mater Deâm, ore quod fuerat excellentissimo, diligebat." Nuptias Attidis prohibuit hac rei specie (p. 200 sq.) "Deâm mater, adolescentuli fatum seiems, interque homines illum tamdiu futurum salvum, quamdiu esset solutus a matrinonii foedere"; cett. quibus refert idem scriptor 1. IV p. 185: "matrimonium cuius tenuerit Mater! quidnam spei, quid voluptatis specioso ab Atyde conceperit!" Profecto pungebat Matrem ante actorum memoria.

Quarum rerum memoria non minus laedebat Attim, Matris πρόπολον et πάρεδρον, qui, ut tunc erat illius ποιτωνοφύλαξ, omnia quae casto Matris in ipsum amori officere possent, odisset. Attis, Κυβέλης Θαλαμήπολος Dioscoridi dictus Anth. P. VI. 220, 3, et ipse Γάλλος ei appellatus ibid., Gallorum erat πρωτότυπον: qui nisi fuisset Cybeles vel filius vel nepos, per Gallos Cybelidi attributos mutua parentum et liberorum officia significari non potuissent, quemadmodum e veteribus poetis Graecis docet Lucretius M. 615 sqq.

lam vero haec fortasse Tibi magis credibilia videbuntur. quam quae olim statui: in duobus versibus subsequentibus copulantur Bupalus et Arete, Cybelisque et Attis; utrorumque nominum copulatione et collatio quaedam et simul oppositio signifieari videntur, et rationes, quae inter utrosque illos intercederent. a poeta tacite comparari; ergo admonemur ad rationem intelligendam, qua poeta Bupalum Aretes παίδα dixerit, et τὸν σχότον. Acerbo ioco Areten Matrem interdum, Bupalum autem, quam initiaverat Calipso illa in tenebris, quibus δργια celebrabantur, Fikium illius appellabat et Tenebrionem. Namque o σχότος μητροτιμος equidem, ad priorem sententiam nunc revertens, sic accipio, ut sit tenebrio ille Matri carus; μητρότιμος epitheton viro parum est honorificum, quippe quo Gallis assimiletur. In cod. Flor. est μίτροτίμω, in aliis μετροτίμω, vel μή προτίμα, littera initiali minuscula. Hoc certe negazi non poterit, in versiculis hisce, quos coniunctis utriusque nostrûm curis emendavi, oblique a poeta componi Bupalum et Areten cum Cybela et Attide.

Ceterum nunc quum constat, Hipponactem de Attide mentionem iniecisse, Fritzschii mihi paene probatur coniectura, in Eupolideo Banz. fr. VII Hipponacteum metrum restituentis:

Aλλ' έξολεῖς με ναὶ μὰ τὴν ἀμυγδάλλην. quem versum optime Tu explicuisti Philol. III p. 258 sq. Eupolis enim, quum eiusdem comoediae fr. XIII novo atque inusitato iureiurando ναὶ μὰ τὰς χράμβας, Epicharmi, καὶ μὰ τὰν χράμβαν seribentis, exemplo ad Hipponactem alluserit, et Phrygiaco illo iureiurando Hipponactem, consilii sui peregrinas religiones exagitandi socium, respexisse videtur. Quod verum erit, etiamsi cui displicent, ut propter Herodiani (ceterorum gramma-

ticorum) praeceptum displicuit Meinekio Comm. fr. v. II. 1. p. 449, pro ἀμυγδαλῆν restitui ἀμυγδάλλην: ridens enim Hipponax Bupalum, τὸν Χἰον χαίροντα Ανδίοις χοροῖς Βάκχων, Ανδιοτὶ et Φρυγιστὶ multa blaterantem (βατταρίζοντα, cfr. fr. 96 [108]) penultimam de huius barbaro more loquendi scribendique produxerit. — Sed vide, vir clarissime, quid mihi sumserim licentiae: quamquam a Te admonitus, ne ex Hipponacteis plura, quam quae fidem invenire possent, in celeberrimum artificem cumularem, rursus cumulo. Interdum istud a me factum esse fateor, numquam tamen temere et sine ratione factum. Unum illud tenui odium Bupaleum, firmis multorum veterum testimoniis comprobatum. Quodsi modum excesserim in coniectando, venium certo scio a Tua mihi dari liberalitate.

Postremo, si et hanc veniam mihi das, occasionem captabo, Hipponactis fragmentum de Mimnete, quod item durum fuit  $\pi \acute{a}$ .  $\lambda \alpha \iota \sigma \mu \alpha$ , vitio, adhuc a me praetermisso, liberandi. Ita hoc legatur:

Μιμνή, κακών μοχλητά, μηκέτι γράψης όφιν τριήρευς έν πολυζύγο τοίχο άπ' έμβόλου νεύοντα πρός κυβερνήτην αυτη γαρ ειη συμφορή γε, και κληδών νίκυρτα και σίνδρωνι, το κυβερνήτη, ην αυτον όφις τώντικνήμιον δήκοι.

'Eστὶ — ἢν δάκνη hic minime locum habet suum; cogitatur res tantummodo, non fieri fingitur. 'Εστὶ Meinekio placuit, quoniam deteriores libri habent αὐτη γὰρ αὕτη; — in libris meis per iotacismum αὕτι γάρ ἐστιν legitur — ex utriusque autem generis libris inter se collatis vera lectio emergit. Tzetzae Crameriani δάκοι propius abest a vero; reliqui codd. δάκη et δήκη, id quod Hermanniano δάκνη praestare Tibi olim visum fuit, in Symbolis Tuis cum Lobeckio ex Theognosto Crameri II. 139 δήκω commemoranti praesens usitatum. Ceterum Heckeri συμφορῆς κακῆς κληδών iam non amplius tueor; συμφορῆς κληδών sufficeret. Scholiorum Antehomer. lectionem probo hac sententia: istud enim malum utique foret, et vero Cretensi rectori superstitioso malum omen, si quando serpens tibiam eius morderet.

Haec vero tandem bactenus. Vale, vir praestantissime, et studiis meis favere, ut facis, perge.

Scribebam Appingedami.

### 25. De Danae Simonidis.

In programmate Lycei Hannoverani ab Ahrensio nuper edito Simonidis fragmentum de Danaë egregia subtilitate, cura et diligentia tractatur; sed insunt tamen quaedam, quae dubito an recte

sint posita. Liceat mihi totum fragm., quale mihi quidem constituendum esse videtur, h. l. ita proponere, ut verba, quibus ab Ahrensii recensione discedendum esse putavi, typis indicentur.

Ότε λάφνακι έν δαιδαλέα άνεμός τε μιν πνέων κινηθεϊσά τε λίμνα δείματι φίπτεν,

- 5 οὐκ ἀδιάντοισι παρειαῖς
  ἀμφί τε Περσεϊ βάλλε φίλαν χέρα
  εἶπέ τε· ὡ τέκος, οἶον ἔχω πόνον·
  σὸ δ' αὐτ' αἰὸς γαλαθηνῷ
  ἤθεϊ κνώσσεις, ἐν ἀτερπεῖ
- 10 δώματι χαλκεογόμφφ γνατὶ άλαμπεϊ κυανέφ τε δνόφφ ταθείς, εἰνάλιον ὑπένερθε τεὸν κῶμα βαθύ.
- 15 Παριόντος χύματος οὐχ ἀλέγεις οὐδ ἀνέμου φθόγγον, πορφυρέα κείμενος ἐν χλανίδι, πρόσωπον καλὸν προσάπτων. εἰ δέ τοι δεινὸν τό γε δεινὸν ἦν,
- 20 καί κεν ἐμῶν ἐημάτων λεπτὸν ὑπεῖχες οὖας. κέλομαι, εὖδε βρέφος, εὐδέτω δὲ πόντος, εὐδέτω ἄμετρον κακόν. μεταβουλία δέ τις φανείη, Ζεῦ πάτερ, ἐκ σέο.
- 25 δ, τι δὴ θαρσαλέον ἔπος εὐχομαι ἡ νόσφι δίκας, σύγγνωθί μοι.
- Vs. 1. Codd. τε μὴτ; Ahr. coni. τε λίητ, quod πτέωτ additamentum aliquod requirere videatur; sed etiam sequens κιτηθεῖσα eiusmodi additamento caret.

Vs. 3. 78; Ahr. 82.

- Vs. 4. δείματι ξίπτεν. Codd. δείματι έριπε(ν). Ahr. δείμα παρίσχεν. Ad meam coni. cf. Eurip. Hel. 1345, ξίπτει δ΄ έν πείν θει. Hom. ll. ε, 82 χελο πεδίφ πέσε. ib. η, 187. κλῆρον κυνέμβάλε. Soph. Trach. 597. οὔποτ' αἰσχύνη πεσεῖ. El. 747. πίπτειν πέδφ.
- Vs. 8. αὐτ' αἰές. Codd. αὐταῖς ε. Ahr. ex Hermanni coni. αὖ τέως; sed mea emendatio propius accedit ad Codd. scripturam.
- Vs. 9. ἤθεϊ; Ahr. λήθεϊ ("tu autem interea puerili securitate dormis"). Sed Bergkii emendationem ἤθεϊ praetulerim. Codd. δεϊθει.
- Vs. 10. Ahr. δούρατι. Sed cum δόρυ proprie tignum, trabem significet, et tantum per synecdochen de tota navi dicatur,

non puto adi. χαλκεόγομφος huic voci convenire. Non magis recte latine diceres trabi clavis confixas.

Vs. 11. γυχτὶ ἀλαμπεῖ, ex coni. dedi. Codd. δενυχτι λαμπεῖ. Schneidew. γυχτιλαμπεῖ, quam vocem h. l. ferri non posse, Ahr. satis probasse videtur. Ahr. coni. ἀενάφ τε λάπα (λάμπα), in immer triefendem moder. Hiatum verborum γυχτὶ ἀλαμπεῖ tolerari posse, docuit Ahr. in Philol. IV. p. 594.

13 sq. εἰνάλιον cet. Codd. αὐλέαν δ' ὕπερθεν τεαν κόμαν βαθείαν; Ahr. coni. ἀγλαᾶν δ' ὕπερθεν τεᾶν κομᾶν βαθείᾶν. Sed omnino in animum inducere non possum, apte h. l. Persei comae mentionem inici. Quid enim est illud: non curat fluctus super comam densam praeterlahentes? Cur coma potissimum nominatur? cur epithetis ornantibus vel maxime effertur? Equidem non intelligo. Contra bene se omnia habent, si meam adoptaveris emendationem, quam explicatione non puto indigere. Κνώσσεις κῶμα βαθύ dictum est, ut κοιμήσατο χάλκεον ὕπνον Hom. Il. XI, 241. ἕπνον βαθύν κοιμᾶσθαι Plut. Cat. min. 70.

15. Παριόντος; sic Cod. Regius Paris.; in Cod. Guelph. περιόντος. Ahr. coni. περιάντος; sed κῦμα περιά dubito an dici possit.

18. πρόσωπον cet. Codd. πρόσωπον καλὸν (κὲ λὸν) πρόσωπον. Ahr. coni. πρόσωπον καλὸν προφαίνων. Mea coni. et propius accedit ad Codd. lectionem et omnino aptior esse videtur. Perseus infans nihil curat fluctus et ventos in matris gremio recubans, faciem pulchram matri firmiter apprimens.

20. ὁ η μάτων; sic Codd. Abr. ingeniose coni. ὀεγμάτων. Sed ὁημάτων bene se habet. Sensus est: si terrores, quibus undique circumvenimur, tibi essent horribiles, teneram aurem subderes verbis meis i. e. aurem admoveres et auscultares, sed pericula nibil curans dulci sopore mersus es ita, ut neque maris ventorumque strepitum neque verborum meorum exaudias sonum.

— λεπτὸν; Codd. λεπτῶν, quod Abr. recepit, iungens cum ὁεγμάτων.

Ilfeldae.

C. Volckmar.

### 26. Babrii fab. 120.

Der frosch annoncirt sich als heilkünstler, der kenntnisse besitze, wie selbst nicht der oberhofmedicus der Olympier. Der schlaue fuchs lässt sich jedoch nichts weiss machen;

> καὶ πῶς, ἀλώπηξ είπεν, ἄλλον ἰήση, ῧς σαυτόν ούτω χωλόν ὔντα μὴ σώζεις;

Das lässt sich zwar hören, es ist aber doch wohl nicht recht natürlich, den frosch seines hüpfens halber lahm zu schelten. Auch kommt ihm ja zu gute, dass die tenotomie und dergleichen damals noch nicht erfunden war. Wenn man dagegen bedenkt, dass

lente, die da hausen wie ὁ τελμάτων ένοικος, ὁ σκιῆ χαίρων, ἱ ζῶν ὀρυκτοῖς βάτραχος παρ' εὐρίποις, eine ungesunde farbe zu haben pflegen, so kann man sich vorstellen, dass dies in den augen des meister fuchses für den angehenden doctor frosch keine sonderliche recommendation abgab; auf des letzteren leibfarbe zielend wird er also wohl gesagt haben:

δς σαυτόν ούτου χλωρόν όντα μὴ σφίζεις; Ueher das χλωρόν als krankhafte farbe vgl. Eustach. ad Brotian. voc. Hippocrat. v. χλωρός p. 390 sqq. ed. Franz. Darum lässt auch Avianus fab. 6, 12 den fuchs sprechen:

haec dabit aegrotis, inquit, medicamina membris, pallida caeruleus cui notat ora color?

Danzig.

G. Roeper.

## 27. Zu Sophokles und Euripides.

Oed. Colon. 1333 fil. sagt Polyneikes zum Oedipus:
πρώς νύν σε κρηνών καὶ θεών ὁμογνίων
αἰτώ πιθέσθαι καὶ παρεικαθείν, ἐπεὶ
πτωχοὶ μὲν ἡμεὶς καὶ ξένοι, ξένος δὲ σύ τ
ἄλλους δὲ θωπεύοντες οἰκοῦμεν σύ τε
κάγώ, τὸν αὐτὸν δαίμον ἐξειλησότες.

Ich stimme Schneidewin durchaus bei, wenn er jahrgg. V1, s. 626 der gewöhnlichen erklärung des wortes zoprör entgegentritt, aber nicht, wenn er folgende deutung aufstellt: "Pol. schwört, da er bei den augen nicht kann, bei den zoprat des vaters, d. h. dem thränenquell, den augenhöhlen". Vielmehr ist zoprör ohne zweifel in  $\lambda\lambda\dot{\eta}\varrho\omega\nu$  zu verändern. Dies geht namentlich auch aus dem mit êner beginnenden satze hervor, in welchem der begriff  $\pi\tau\omega\chi\dot{o}\varsigma$  sich ebensowohl auf  $\lambda\lambda\dot{\eta}\varrho\omega\nu$  als der begriff zero $\varsigma$  auf  $\vartheta$ ewr  $\dot{\sigma}\mu o\gamma ri\omega\nu$  zurückbezieht.  $K\lambda\ddot{\eta}\varrho\omega\iota$  "erbgüter, besitzthümer".

Antig. 128 schreibt Schneidewin

άντιτυπ' άλλ' έπὶ γῷ πέσε τανταλωθείς,

indem er die lesart des Cod. Laur. ἀττίτυπος und Porson's conjectur ἀντιτύπα mit recht verschmäht. Die handschriften haben ἀντίτυπα δ'. Sollte Sophokles ein adverbium ἀττιτυπας gebraucht haben! vgl. ἐντυπάς, worüber Lobeck Paral. gr. gr. p. 154.

Antig. 241:

εύ γε στοχάζει κάποσράγτυσαι κύκλφ

τὸ ποᾶγμα.

Hier macht Schneidewin einen beachtenswerthen versuch, στοχάζει durch erklärung zu halten. Ich glaube dennoch, dass der dichter στροχάζει = στορχάζει schrieb.

Antig. 560:

θάρσει· σὺ μὲν ζῆς, ἡ δ΄ ἐμὴ ψυχὴ πάλαι τέθνηκεν, ὥστε τοῖς θανοῦσιν ώφελεῖν. Hier möchte ich für ωςτε schreiben: ως σε. Denselben gedanken suchte Dobree in der stelle, da er ωφελείς vorschlug.

Antig. 602:

νῦν γὰρ ἐσχάτας ὑπὲρ ρίζας ἐτέτατο φάος ἐν Οἰδίπου δόμοις, κατ' αὐ νιν φοινία θεῶν τῶν νερτέρων ἀμῷ κόνις, λόγου τ' ἄνοια καὶ φρενῶν ἐρινύς.

Dass die handschriftliche lesart xónig nicht passe, ist auch meine meinung. Aber auch Reiske's conjectur xonig sagt mir keinesweges zu. Es ist seltsam, dass ausser der axt der unterirdischen gottheiten, auf gleicher stufe mit derselben, auch der unverstand der überlegung und der verblendung des sinnes der Antigone als die letzte wurzel niedermähend bezeichnet wird. Ohne zweifel stand in einer älteren handschrift  $d\mu \tilde{q} / x \delta nuig$  d. i.  $dx\delta nuig$ .  $\Longrightarrow$  , nieder mäht sie hinwiederum auf der unterirdischen gottheiten austachelung blutiger unverstand der überlegung und verblendung des sinns. Unter den unterirdischen gottheiten sind vorzugsweise die Erinyen zu verstehen. Zu dem gebrauch von  $dx\delta n\eta$  vgl. u. a. Aesch. Eum. 821 Well.

Euripides Hecub. 992 Matth.

ΕΚ. σῶσαι σε χρήμαθ', οίς ξυνεξηλθον, θέλω. ΠΟ. ποῦ δῆτα; πέπλων ἐντὸς ἢ κρύψασ' ἔχεις;

Hier erregt schon die stellung des  $\tilde{\eta}$  bedenken an der richtigkeit der schreibart. Also etwa:  $i\gamma \times \varrho \, \dot{\nu} \psi \, \alpha \, \varsigma$ . Noch passender könnte man ohne alle veränderung abkommen, wenn man schriebe:

ποῦ δῆτα, πέπλων ἐντός, ἢ κούψασ ἔχεις, insofern zugegeben wird, dass das πέπλων ἐντὸς ἔχειν dem κούπτειν, "verbergen un einem abgelegenen orte" u. s. w., entgegengesetzt werden könne.

Suppl. 274:

λάβετε, φέρετε, πέμπετ' αξίρετε

ταλαίτας γερός γεραιᾶς.

Die bücher geben πέμπετε χρίνετε. Sollte in dem letztren worte etwa ο τρύνετε liegen?

Suppl. 861:

δρᾶς, τὸ δίον οῦ βέλος διέπτατο;

Die bücher geben  $\tau \delta r$   $\dot{\alpha}\beta \rho \delta r$  für  $\tau \delta$   $\delta \tilde{\iota} \delta r$ . Jene falselle lesart ist sicherlich entstanden aus  $\tau \delta$   $\lambda \dot{\alpha}\beta \rho \sigma r$ . Dass der ausdruck  $\tau \delta$   $\lambda \dot{\alpha}\beta \rho \sigma r$   $\beta \dot{\epsilon}\lambda \sigma s$  durchaus zur bezeichnung des blitzes genüge, braucht wohl nicht des weiteren bewiesen zu werden. Uebrigens vgl. Bernhardy grundr. der gr. litt. 11, s. 873.

Suppl. 1012 fl.:

Καὶ μὴν ὁμῷς τήνδ, ἡς ἐφέστηκας πέκας πυράν, Διὸς θησαυρόν, ἔνθ ἔνεστι σὸς πύσις, δαμασθείς λαμπάσιν κεραυνίοις.

Dass Διὸς verderbt sei, kann keinem zweifel unterliegen. Man schreibe: πυράν δρυός, θησανρόν, ένθ' u.s. w. Zum scheiter-4

haufen wurde besonders eichenholz genommen, vgl. Soph. Trachin. 1195. Πυράν δρυὸς ähnlich gesagt wie στεφάσους δρυὶ; Bacch. 702.

Suppl. 1052:

τέπνος, τίς αθρα; τίς στόλος; τίνος χάριν δάμων θπερβάσ ήλθες ές τήνδε χθόνα;

Wie kann man zu τίς αύρα ergänzen: te huc advexit v. pertulit l Auch in der bedeutung, über welche Meineke Pr. Com. Gr. III, p. 129 gesprochen hat, kann das wort αύρα hier nicht gefasst werden. Es ist sicherlich verderbt. Vermuthlich: τίς ἀρα, τίς στόλος;

Tread. 443:

— ήλίον θ' άγταὶ βόες, αι σάρμα φωνήεσσαν ήσονσιν ποτέ, πιπρὰν 'Οδυσσεί γήρυν.

Doch wohl σαρχί. φωνήεσσα γίρνς "im ton wie der der stimme (der rinder)." Ueber die sache Homer. Od. XII, 395 fl.

Helen. 936:

κεί μεν θανών δδ' εν πυρά κατεσφάρη u.s.w. Wohl κατ ε σκάφη. Hesychius: κατασκάψαι κατοσύξαι. Acholich hat in Soph. Ant. 920 der Cod. Laur. Α κατασφαράς für κατασκαφάς.

Herc. fur. 842:

είμι γ'· ούτε πόττος ούτω χύμασι στέιων λάβρος, ούτε γῆς σεισμός, περαυτού τ' οίστρος ώδιτας πτέωτ, ού έγω σταδιοδραμοίμαι στέρτον εἰς Ήρακλέος.

Wer nähme nicht an dem unendlich matten ωδίτας anstoss? Euripides schrieb ohne zweifel ο ν, δίτας πτέωτ. Vgl. Virg. Aen. II, 649 mit Servius, VIII, 430, und das bekannte epitheton des hlitzes ελιξ. Ueber οντε — τ' ο ε Seidler bei Hermann zu Soph. Ant. 759.

Electr. 1:

'Ω τες παλαιόν Αργος, 'Ιτάχου φοαί.
Schneidewin räth in dieser zeitschr. VI, s. 694, für φοαί zu schreiben: γύαι, ich dagegen: πόαι. Πόα "grasplatz, wiese" Xenoph. Hellen. IV, 1, 30, Plutarch. Ages. 36. Unsere veränderung ist noch leichter und erinnert passend an das Αργος ιππόροτος. Electr. 1273:

δειναί μέν οξο θεαί, τοδό άχει πεπληγμέναι, πάγον παρ αὐτον γάσμα δύσονται χθονός, σεμνον βροτοίσιν εὐσεβές χρηστήριον.

Für das gewiss verderbte ενσεβές ist vermnthlich zu schreiben: εὐσεβέσι. Vgl. was Pausanias VII, 25, 4 in betreff des heiligthums der Erinyen zu Kerynein berichtet.

Göttingen. Fr. Wieseler.

#### 28. Variae lectiones.

=;

Inter Polemonis periegetae fragmenta recepit Prellerus p. 148 n. XCVII Heaych. s. v. ήδύπνουν, γεογνόν καὶ άπαλὸν πυόβατον, γαλαθητύν, τὸ μήπω πόας γευσάμενον. Πολέμων φησίν ύπὸ τοῦ Πυθίου κληθηναι. Recte. Polemonis nomen ad scripturam codicis HOPEMON proxime accedere iam Isaac. Vossius vi-At locus persanatus haberi nequit, licet glossa et ordinem literarum servet et assensum praebeat Photius 63, 1. Hourouv; τὸ ἐν γάλακτι ὑπάρχον ἀρνίον. καὶ μήπω γεγευμένον πόας. ὁ καὶ ή δύπνουν λέγουσιν. Scripsit Aristophanes Byzantius (hunc enim glossae auctorem esse suspicor) ήδύμνους et ήδύγγους. probum. Evolvas ipsum Hesychium s. v. Myove vol. 11. p. 611. έριον άπαλώτατον και ή πρώτη των άμνων και πώλων έξάνθησις, καὶ τὸ λεπτότατον πτερόν, κυρίως δὲ τῶν γηνῶν. Denique si quis alius huc facit Pollux onom. X 38 [p. 409 Bekk.] ab ipso Albertio allatus: Είποις δ' αν οίμαι και χνούν και μνούν έπι τών μαλιικών, 'Αριστοφάνους είπόντος έν μέν Βαβυλωνίοις "είς άγυρα καὶ γνοῦν", ἐν δὲ Δαναΐσι ,, τῶν γοίρων μνοῦς ἔρι ἀστίν." (Sic novissima verba pro χειρών έργα μνοῖς restituit Th. Bergk, cuius coniecturam Bekkerus recepit. Possis γηνών πτερά μνοῦς έστιν.) cf. Method. ap. et. m. 84, 33. Itaque a γνούς fit γνιαρός (Hesych.) ut μειαρός a μεούς, de quibus praecipit Lobeck rhemat. p. 29. (n. 49). Ac voce quidem grove usus esse fertur Sophocles up. Herod. dict. sol. p. 44 ed. Lehrs. (fr. 1008 Wagner.) ubi quod praecedit Γλοῦς ὁ ληστής fortassis scribendum crit γλοῦς vel τλοῦς. Huc enim revocandum esse video Hesychium II p. 1356 τεγοῦν Λυδοί τὸν ληστήν. quae verba cum ordinem literarum non perturbent, levi tantummodo emendatione indigent hac: 78 γλοῦν, ita ut τε copulativa sit conjunctio. Vocabulo άδύπνους Sophocles in Electra utitur de somniis; Eur. Med. 835. ήδυπνόovs uvoas.

11. Sophoel. ap. Hesych. 11 p. 333. Κουφείον Ήμίουτον χουφείον ήφέθη πόλει

haud scio an hunc in modum emaculatus pristinum nitorem recuperaturus sit:

'Ιερόθυτον κουρείον ήρέθη πόλει.

Qua data occasione Ammonio quoque sunm restituam p. 70 ed. Valcken. Καὶ τὸν τρίποδα ἀπὸ τούτου Θηβαγενεῖς πέμπουσι τὸν χρύσεον εἰς Ἰσμήνιον πρῶτον. Sic vulgo; Koen ad Greg. Cor. p. 475 Schaef. emendat ἰερόν, receptum illud a Th. Bergk. PLG. p. 238 ed. 1852. At probabilius est Didymum Ammonii scripsisse ἩΡῶΙΟΝ. Cf. Alph. Hecker. ep. crit. in Philol. V, 3 p. 422.

III. Achaeus ap. Athen. X p. 414 C Γυμνοὶ γὰρ ὅθουν φαιδίμους βραχίονας vitio laborat tertio et secundo vocabulo impacta. Th. Bergk comm. de com. Att. p. 423 legit γὰρ ὅμους quod placuit Wagnero. fragm. trag. vol. III p. 52, Meinek. exx. in Athen. I p. 31: 8 arm der tentavit. Suspicor scribendum esse:

Γυμνοὶ γανοῦντες φαιδίμους βραχίονας.
Depravatae lectionis originem inde repeto, quod librarius inter γανῶντες et γανοῦντες fluctuans utramque formam sic conglutinarit: ΓΑΝΩΟΥΝτες. Possis etiam: ΓΑΝΩΟΥΚΟΙΝ.

- IV. Ε Sophoclis fabula Ποιμένες inscripta Wagnero vol. l p. 358-363 teste, XXI fragmenta aetatem tulerunt. His accedat XXII, nisi coniectura fallit ex Hes. Γρύπες - καὶ είδος ζφου πτερωτού ο καλούσι γύπον έμέσις. Salmas. γυπονέμεσις; lunius coll. Plin. n. h. X, 49 γύπος νέμεσιν; Schrewel. Αἰγυπιὸν Suspicor: γύ\*\* (Σοφοκλής) ποιμέσιν. Alibi etiam cod. Hes. pruebet ποιμένεσιν. Contra Photii locum Νοβακκίζειν Hermannus ad Sophoclis Nioben referre non debebat, pro Νιώβη reposito Νιόβη. Neque ei obtemperassent Welckerus, Fritzschius al., Iubae Mauritaniae regis ίστορίας θεατρικής si memores fuissent. Itaque addere hunc locum poterat C. Muellerus lubae fragmentis. Lego: ἐπιψοφεῖν [η] σείστροις. Ἰόβας. Eiusdem nomen fortasse reddendum est Athen. XIV p. 634 Ε Δίδυμος έν τοις πρὸς Ἰώβαν ἀντεξηγήσεσιν, quem locum, cum πρὸς Βάτωνα suspicatus essem, minus feliciter aggressus sum. Ceterum in lubae fr. 77 ed. Mueller vol. III p. 482 pro Άλέξανδρος ὁ Κυθήρως reponendum est haud dubie Φιλόξενος ὁ Κυθήριος propter verba: έγγηράσας τη Έφεσίων πόλει. Philoxenus Cytherius Ephesi e vita decessit. Apud Hesychium, qui lyrici huius meminit v. δούλωνα, τον Μουσικόν Φιλόξενον. ἐπειδή δοῦλος ἐγεγόνει ὁ Φιλόξε ros latet fortasse comici poetae versus: Δούλων ά . . . τον μουσικόν Φιλόξενον. Possis απόγονον vel αποικον vel δούλων πολί-7ην. — Philoxeni grammatici Alexandrini fragmentis περί 'Ρωμαίων διαλέκτου a me collectis in Philol. VI p. 667 adde Geo. Cedren. I p. 295, 23 ed. Bekk. Μάρτεμ -- η έκ τοῦ μάρτασθα κατά Φιλόξενον.
- V. Didymi nomen pro Dinarcho feliciter reposuit Arthurus de Velsen ap. Philem. p. 220 in diss. de Tryphone p. 49. n. 3. E contrario Dinarchi, non oratoris sed poetae quo de cf. H. Adleri diss. inaug. de Dinarcho p. 24 sq., memoria exstat in marg. Apollod. III, c. 4 p. 189 Heyn. Dixi de versibus huic capiti adscriptis in Mus. Rhen. 1848 p. 405 sq. deinde Th. Bergk in ann. Marburg. 1850 n. 51 p. 401 sqq. Ac Bergkius quidem epico eos poetae omnino propter rhythmum abiudicandos esse ratus Stesichori fingit Actaeonida quandam coll. Paus. IX, 2, 3: eamque rationem secutus legit: τὰ ὀνόματα τῶν ᾿Ακταίωνος κυνῶν ἐκ τῶν (Στησιχόρον).

οῦτω δέ νυ καλόν (cod. ἐκτῶν οῦτω δὴ νῦν) Sed codd., qui in lectione οῦτω sibi non constant (οῦτοι Rc), uno ore δὴ νῦν tuentur. Ism vero audias Euseb. chron. I p. 31. Scal. Διοτύσου πράξεις καὶ τὰ περὶ Ἰνδούς, Αυκοῦργόν τε καὶ Ἰκταίωνα — ως φησι Δείταρχος ὁ ποιητής οὐχ ὁ ἡήτωρ cf. Ge. Sync. p. 307 Bonn. Malal. p. 45 Bonn. Nonne apparet, sub verbis δὴ τῖτ latere Δειτάρχου nomen, quod librarios passim in

Δήμαρχος Δήναρχος Δήχαρνος depravasse scimus?

VI. In Steph. thes. I. 2 p. 328 editores Parisini receperunt 'Αγις (cod. "Αγις) είδος ποτηρίου, e L. Bachm. anecd. Gr. I, 10, 25. Vereor tamen, ne sit haec vox proscribenda. Tacet Hesychius, apud quem hoc solum exstat: ἄγδυς. ἄγγος. Legendum potius ap. Bachm. coll. Eustath. 1503, 5. Hesych. v. ἀγκύλη: Αγις [φάγος τις ἄνθρωπος οῦτω καλούμενος] [ἀγκύλη: ἡ δεξιὰ χεὶς ἀπηγκυλωμένη εἰς ἀποκοτταβισμόν. καὶ] ποτηρίου είδος.

VII. Apud lonem fr. V vol. III p. 38 W. valde displicet

lectio έκτυπον άγων. Lego: έκτοπον άγαν.

Scrib. Olsnae.

M. Schmidt.

#### 29. Zu Plutarch von den flüssen.

Ich habe in meiner ausgabe anzuführen vergessen, dass 24, 3 zu den worten παράκειται δε αὐτῷ ύρος Γαυράν καλούμενον ἀπὸ Γαυράν τοῦ 'Ρωξάνους σατράπου am rand der handschrift ΌΡΟC TATPANON bemerkt steht. Das lemma hat hier, wie öfter in diesem codex 1), die ursprüngliche lesart erhalten und es ist nicht mit Wyttenbach Γαύρανος καλούμενον ἀπὸ Γαυράνου sondern όρος Γαυρανόν καλούμετον ἀπό Γαυρανοῦ zu schreiben. Denn Tavoaros ist das lateinische Gauranus, von Gaurus, dem berge in Campanien, der hier durch das belieben des um einen bergnamen verlegenen falsarius nach Indien versetzt wird. Auch ist die verwendung des adjectivs ganz in der art Plutarchs, denn in ähnlicher weise liest man bei ihm ogos Kaquarior (wol Kaquaνόριοτ) 3, 3. Καυκάσιον 5, 3. Καρμανόριον 7, 5. Κεραύνιον 9, 4. Βεψεκύνθιον 10, 4. Βαλληναΐον 12, 3. 'Αμυκλαΐον 17, 3. Κοκκύγιον 18, 14. 'Αθηναΐον ebendas. 'Οφέλτιον 18, 4. Σεληναΐον ebendas. Σελινούντιον 18, 9. Αυρχήιον 2) 18, 10. Κρόνιον 19, 3. Tugór 22, 4. Hierbei erwähne ich, dass ich mit unrecht 6, 4 ύρος Λούγδουνος duldete. Es ist nach anleitung des lemma ΌΡΟC ΛΟΥΓΛΟΥΛΟΝ (sic) das neutrum Λούγδουνον herzustellen und auch deshalb, weil Plutarch, soweit dies mit leichtigkeit geschehen kann, zu őgog den namen des berges in neutraler form setzt. So die von männernamen auf og hergeleiteten, dem falsarius eigenthümlichen bergnamen 'Αστέριον 2, 2. Μύηνον 8, 3. Δριμύλον

<sup>1)</sup> Das von mir 13, 2 nach Maussac's vermuthung in den text gesetzte Σετστρος wird durch die randschrist des Palatinus BOTANH CEI-CTPOC unterstützt.

Durch einen druckfehler ist in meiner ausgabe als lesart des codex Αυκήτον angegeben: er bat Δυκήτον.

20, 4. Θράσυλλον 21, 4. Δίορφον 5) 23, 4. Νίλαιον 4) mehat 'Asredlor 16, 3 und Mavowgor (wol Mavowdor) 24, 3. Auch die neutra Harraior 3, 3 und Tavyeror 17, 3 zieht Plutarch vor. obgleich von beiden namen sonst auch eine männliche form gebräuchlich ist. Dass er Tuodos und Aipos nicht in neutra verf wandelte, ist natürlich, weil es feststehende bergnamen sind, und ich vermuthe deshalb, dass 9, 4 das zweimal gelesene neutrum Σίπυλον wol auf rechnung der abschreiber komme und das masculinum zu restituiren sei.

Rudolstadt.

R. Hercher.

## 30. Wo liegt Achaia?

Zu Paus. V, 7, 4.

Bei erwähnung des oelbaums den Herakles von den Hyperboreern zum siegespreis nach Olympia gebracht, verbreitet Pausanias V, 7, 4 (8) sich folgendermassen über die sonstigen speren der Hyperboreer in Griechenland.

Πρώτος μεν έν υμνφ τφ ές Αγαιίαν εποίησεν Άλην ο Αύχιος, άφικέσθαι την Αχαιίαν ές Δηλον έκ των Υπερβορέων τούτων. έπειτα φόην Μελάνωπος Κυμαίος ές 'Ωπιν καί Εκαέργην ήσει, ώς έχ των Υπερβορέων και αύται πρότερον ές την Άγαιίαν

άφίκοντο καὶ ές Δηλον.

Ohne erbebliche variante wird dieser text in den handschriften und ausgaben gelesen, nur dass in diesen letzteren die worte is την 'Ayulian anstoss geben. Bei erster und zweiter erwähnung nämlich ist Achaiia als hyperboreische jungfrau gemeint, zum dritten mal genannt würde es name eines nicht hieher gehöriges ("Achaine regionis nomen hinc alienum est" sagt Siebelis) landes sein, und es ist daher theils beliebt worden die stelle in moorwor έτι τῆς Άγαιίας ἀφίχοντο ές Δηλον zu ändern, wie nach Siebelis erster vermuthung Schubart und Walz gethan, theils erschien & zweckmässiger die worte es ryv'Ayauar zu streichen, wie solches in den texten von Siebelis und von Bekker durch einklammerung

3) Παράκειται δε αιτώ όρος Δίορφον καλούμενον από Διόρφου τοῦ 19-γενούς. Der name Δίορφος ist sonst unerhört. Da die γηγενείς häufig als zweigestaltige wesen dargestellt werden, so vermuthe ich and dipieger und opos dimogoov. Dass statt eines eigennamens ein adiectivum figurirt, wird bei den übrigen schwindeleien des autors nicht wunder nehmes; mit derselben unverschämtheit scheint Ptolemaeus Hephaestio b. 2 des

adiectivum μόφοιμος in einen personennamen verwandelt zu haben.
4) Daher ist 18, 4: παράπεινται δὲ αὐτῷ ὄψη Μυκῆναι τε καὶ 'Ακίσαντον (gleich darauf τὸ μὲν 'Απέσαντον) zu schreiben. Dagegen streiten nicht die worte am ende des paragraphen κατά δὲ θεῶν πρότοιαν ὁ τὸπος 'Απέσαντος απ' αὐτοῦ μετωνομάσθη, vgl. 3, 3: κατα δε πρόνων θεῶν ὁ τόπος μετωνομάσθη Παγγατος, wo ich an der richtigkeit der handschriftlichen überlieferung nicht zweifeln durste.

nahe gelegt ist; dass dann auch καὶ vor Δηλον zu streichen ist, liegt am tage und ist gleichfalls von Bekker angedeutet, obwohl von Siebelis übersehen. Es fragt sich nun ob ein solches, in einer wie in der anderen weise den handschriften gegenüber augenfällig gewaltsames verfahren unerlässlich oder bei erneuter erwägung der stelle vielleicht doch voreilig gewesen sei. Zwar lässt wenigstens die änderung έτι τῆς 'Αχαιίας aus Herodot IV, 35 sich beschönigen, wo bei erwähnung derselben (statt Upis und Hekaerge nur Upis und Arge genannten) in Delos angelangten hyperboreischen jungfraun gesagt wird ,, ἀπικέσθαι ές Δηλον, έτι πρότερον Υπερόγης τε καὶ Λαοδίκης", welche letztere namen ein doppelausdruck der hyperboreischen jungfrau Achaiia sein könnten. Sollte denn aber wirklich eine, der ungestörten lesart aller handschriften gegenüber, in einer oder der anderen weise so gewaltsame änderung des textes nothwendig sein? Die masse des hyperboreischen festzugs gibt Herodot IV, 33 ausführlich uns an; er lässt sie von Dodona zum melischen meerbusen herubgehn, eben jenen wo am abhang des Pelion auch die bei Chiron erzogenen helden lason sowohl als Achilleus zu hause sind und im phthiotischen Achäerland II. B, 684 vor allen Achill auf den achäischen stammnamen anspruch hat: sollte denn nun nicht dies eigenste land der ältesten Achäer eben so füglich Achaia heissen dürfen als der erst von späteren sprossen desselben stammes bewohute landstrich im nördlichen Peloponnes allgemein so genannt wird? Nicht bei Pausanias, wird man sagen, dem dieser letztere sprachgebrauch im siebenten buch und sonst überall geläufig ist. Allerdings: hier aber ist es der kymäische sänger Melanopos, aus welchem des Pausanias bericht floss und auch die nennung Achaias als der nordgriechischen Achäer thessalischer heimath füglich in des periegeten rede mit übergehn konnte.

Eine scharfsinnige conjectur Otfried Müllers (Dorier I, 369) ist von den herausgebern des Pausanias für die bis hieher besprochene stelle unbeachtet gelassen worden. Müller schlug für 'Azaúar vor 'Agaíar zu schreiben: dieser aus äginetischem brauch (Paus. II, 30, 3) anderwärts (Aeginet. p. 163) von ihm wohl erläuterte beiname der Artemis liess durch die gleichfalls mit Artemis verwandten namen der hyperboreischen jungfraun Upis und Hekaerge sich unterstützen, zumal die änderung leicht erscheint. In der that würde sie leicht sein, wäre sie nicht theils an zwei stellen erforderlich theils auch unvermögend die rathlosigkeit des nachfolgenden ές την 'Αχαιίαν zu heben; abgesehen davon dass hyperboreische beinamen der Artemis, wie Upis und Hekaerge, den namen 'Αφαία, der einer kretischen Diktynna asiatischer herkunft entspricht, weniger als es den anschein hat beschönigen können. Es vermag also auch jene conjectur in dieser die stelle des Pausanius betreffenden ansicht nichts zu ändern, die sich vielmehr durch eine ungleich umfassendere betrachtung noch stärker begründen lässt —, durch die von E. Curtiss neulich (ztg. f. alterthumswiss. 1852 no. 1) für eine stelle des Strabo (VIII. 357) verfochtene gewissheit, dass man die Achäer auch anderwärts durch missverstand aus unsern texten verbannt hat, und durch den tieferen grund solchen missverstands, der is allgemeiner verbannung des den Achäern geschichtlich gebühres den ehrenplatzes unter den volksstämmen Griechenlands seine, anderwärts von mir ausführlich erörterte, erklärung findet.

Berlin.

Ed. Gerhard.

# 31. Onomatologisches.

1. Das allseitig immer mehr erwachende studium der eine zeitlang, im vergleiche zu der griechischen, weniger gepflegten lateinischen epigraphik muss aus vielen naheliegenden gründen nicht allein als eine der freudigsten erscheinungen auf dem gesammtgebiete der alterthumswissenschaft, sondern auch als eine der wichtigsten und folgereichsten begrüsst werden. Denn gans abgesehen von dem reichen materiale, welche tägliche funde in mehr oder weniger hohem grade für geschichte, staats-, religiöse und privatalterthümer immer von neuem vermitteln, beginnt auch die epigraphik, im bunde mit der numismatik, auf die kritischgrammatisch-formelle behandlung der schriftstellertexte allmählig denjenigen einfluss ausznüben, der diesen beiden zweigen der alterthumswissenschaft nur zu lange vorenthalten war. Und doch kann man sich auch ausserdem nicht verhehlen, dass grade diese beiden, so zu sagen mehr praktischen, disciplinen die liebe zum studium der vorzeit selbst in grössern kreisen durch diejenige anziehungskraft wach und rege erhalten, welche die reste einer längst entschwundenen oft so grossartigen vorzeit für jeden denkenden menschen, für jedes nicht ganz fühllose herz zu aller zeit gehabt haben. - Die durchforschung der oft so vernehmlich zu uns sprechenden trümmer und denkmäler einer längst 28 grabe gegangenen vergangenheit ziehen oft selbst denjenigen an, der sonst vielleicht für den ausbau aller andern seiten der alterthumsstudien keinen empfänglichen sinn hat, ja denselben für unnütz und ohne jeden bezug und einfluss für die gegenwart hält. So gewiss aber immer selbst in grössern kreisen, das interesse an den zuständen und dingen der vorzeit wird rege bleiben, so gewiss demnach die geschichte und ihr studium immer eine hervorragende stelle in dem wissenschaftlichen leben cultivirter völker einnehmen werden, so sicher werden auch deren grade in der neuzeit mehr als je bedeutsam gewordenen hilfswissenschaften auch einen erhöhten einfluss ausüben, eine grössere bedettung erhalten. Wo die geschichte sich in die sage verliert, wo sie aufhört, leitet die sprache als sicherer führer in gebieten und zeiten, die in undurchdringliches dunkel gehüllt waren, bis die fackel der sprachvergleichung sie erhellte. Wo ferner die geschichte schweigt, reden steine, münzen und ähnliche denkmäler laut, bestimmt, unentstellt und füllen oft lücken aus, die der untergang schriftlicher aufzeichnungen in dem zusammenhange der thatsachen, in der stetigen entwicklung der ereignisse gelassen hat. Sprachvergleichung und monumentenkunde werden der geschichte immer unentbehrlicher werden; sprachvergleichung und monumentenkunde werden aber auch nicht allein ebendadurch die philologie, die grammatisch-kritische pflege derselben hinüberretten, sondern ihnen auch reiches material, neuen stoff, neue gesichtspuncte, richtigere kriterien, einen erweiterten blick in das alterthum eröffnen: sie werden für die alterthumsstudien, obwohl die verhältnissmässig jüngern, doch die stärksten und förderndsten stützpunkte für die zukunft abgeben: man werfe nur einen blick auf Mommsens neustes inschriftenwerk, um sich sogleich von der wahrheit obiger ansichten überzeugt zu fühlen. - Unter der zahlreichen menge derjenigen richtungen und seiten der alterthumstudien und der reconstruirung des antiken lebens, welche die epigraphik nun insbesondere allein in ausreichendem masse und höherem grade zu fördern vermag, gehört bekanntlich auch die onomatologie. Leitete das Corpus Inscriptionum graecarum von Boeckh schon früher dazu an, obne dass man besondere studien dieser so be achtenswerthen seite der antiken wortbildung widmen zu sollen sich veranlasst fühlte, so haben Keils gelehrte, gründliche arbeiten endlich auch dieses feld so glücklich und ergiebig erschlossen, dass selbst nicht einmal Papes nach kurzer frist erneute ausgabe des eigennamenlexicons für einige zeit abzuschliessen vermochte, wie die reichen, vielseitigen, trefflichen nachträge Keils zu demselben in dem 3ten hefte des jahrgangs 1852 der z. f. a. Auch auf dem gebiete der mehr als hinreichend bekunden. lateinischen onomatologie hat man nach den ältern mehr oder weniger mehr brauchbaren arbeiten Glandorps u. a. in der neuern zeit die erforschung der römischen nomina gentilicia insbesondere und der cognomina zum gegenstande der betrachtung gemacht. Was Drumann für 29 der bedeutendern gentes Romanae im grossen gethan hat, muss allmälig auch für die auf mehr als 700 berechneten übrigen gentes der ersten neun jahrhunderte Roms in mehr oder weniger beschränktem masse geschehen, in einer kurzen und möglichst erschöpfenden zusammenstellung ihrer mitglieder und ihrer geschichte, soweit von einer solchen die rede sein kann. Schon im jahre 1843 hat Liebetreu in dem, wie es scheint, wenig beachteten osterprogramm des Berlin'schen gymnasiums zu Berlin, unter dem titel: Specimen Onomastici Romani 24 s. in 4to eine particula onomastici cognominum gegeben, welches zugleich auch durch aufführung der nomina gentilicia den von ihm beabsichtigten "Recensus universarum gentium Romanarum" anbahnen sollte. Wenn auch nur eine kleine (etwa 360) anzahl alphabetisch geordneter cognomina (Abascantianus — Aeternius), hauptsächlich nach inschriften, hier zusammengestellt sind, so ist es doch ein recht dankenswerther anfang dieser mühevollen arbeit, der man allen fortgang wünschen muss. -kritisch - festgestellte sammlung der eigennamen wird dann um so höhern werth haben und sich um so mehr verlohnen, je mehr zwecken sie zu gleicher zeit entspricht: einmal wird es mehr als je möglich werden die gewonnene ausbeute auf die verbesserung und feststellung der bei den schriftstellern erwähnten namen anzuwenden; andererseits werden erst durch eine geordnete, gesichtete zusammenordnung der demselben stamme entsprossenen namenbildungen das eigentliche princip der namenformation und demnach bestimmte, stetige regeln derselben ermittelt und zur eviden: gebracht werden können. Dabei ist für die lateinische onomatologie auch noch die eigenthümliche forschung nicht zu übersehen, vielmehr sehr zu berücksichtigen, dass die ausdehnung des römischen reiches, die verbreitung römischer namen, sitten und sprache über alle theile der damals bekannten welt, insbesondere in der unterworfenen Celten- und Germanenländern eine menge barbarischer namen in romanisirter form oder auch derartige neugebildet wirkliche römische hervorgerufen hat, dass man oft nur sehr schwer zwischen römischen und harbarischen wurzeln und bildungen zu unterscheiden vermag. Zu allem diesem mögen hier ein paar beispiele dienen, wozu wir uns die wurzelstämme Sen, Corant, und Nemet wählen, denen noch eine gleichfalls onomatologische bemerkung über "Diana" anzuschliessen erlaubt sein mag. Der einfache stamm Sen erscheint, wenn man die ganze anzahl der von ihm gebildeten namensformen übersieht, theils durch vokalischen ausatz eines e, i, o, theils durch kousonantischen eines c, t zu fernern bildungen erweitert, die sich hinwieder theils einfach, theils zusammengesetzt in den suffixen gestalten. Wenn sich auch kein Sen-es findet, so doch ein ihm entsprechendes Sen-is, welches sich orthographisch auch als Saenis ausprägt, vgl. Jahns jahrb. f. philol. und paedagog. XXXVIII (1843) s. 303 u. J. Ward, An Explication of a Roman Inscription ctt. Philos. transact. XLIX. n. XV. p. 200. de Wal Mythol. sept. praefat. p. IX. Es erweitert sich dann Sen-e zu Sen-e-c-a, (vgl. Hefner inschr. v. Salzburg. S. 42.), ferner zu Sen-e-c-i-o (vgl. Hefner a. a. o. s. 42. Grut. p. 560, 11. 532, 1. Or. 4969. Fiedler und Osann in allg. schulz. 1828. s. 723. 973 u. a.), welches seinerseits zu Sen-e-c-i-o-nius (vgl. Steiner Inscriptt. Rom. ed. 2. It. S. 165.) sich verlängert, während Sen-e-c-ius und Sen-e-c-i-a (Lazi R. P. p. 1144 und Massmann libell. aurar., München 1840 p. 48) zu der ursprünglichen fortbildung Sen-e-c-i zurückkehren An Sen-e-c-i-a schliesst sich dann Sen-e-c-i-a-nus (Or. 1745), a

Miscellen. 757

jene ursprüngliche fortbildung Sen-e-c-i aber Sen-e-c-i-l-ius an (Bullet. dell' Instit. archeol. 1833. p. 41.). Statt c kann nun aber auch n an das erweiterte Sen-e treten, um eine Sen-e-n-ius und eine Sen-e n-i-a (Bonn. jahrb. XV. s. 95. und z. f. a. 1846. s. 304) grade so zu bilden, wie durch s einen Sen-e-s-ius (Murator. MDCCLXI, 8.). Verfolgen wir nun auch die weiterbildungen aus Sen-i, so tritt auch hier wieder zunächst ein c an in Sen-i-c-eta (ein öfter vorkommender frauenname) und Sen-i-c-i-o (Steiner a. a. o. s. 121.), wenn letzteres nicht bloss eine orthographisch verschiedene form statt Senecio ist. Ein anderer übergang wird durch angefügtes l gebahnt, wodurch Sen-i-l-is und Sen-i-l-ius ermöglicht werden (Murator. CLXXXII, 1 u. MDCCLXI, 8.): einfachere bildung, aber immer noch vokalischer art ist dann auch Son-i-us (Grut. DLXI, 1.) und Son-i-a (Grut. DCCII, 3.). Durch o endlich gestaltet sich Sen-o-n-ius (Gruter. MXLIX, 14) was wohl nur orthographisch ebenso von Sen-o-n-eus (Thomas Hist. d'Autun p. 83) verschieden ist, wie Sen-c-i-anus durch verkürzung von dem obigen Sen-e-c-i-anus. (Z. f. d. a. 1837. s. 386.). Zuletzt endlich ermittelt auch t, von dem reinen stamme Sen einen Sent-ilius was mit Senilis und Senilius zu vergleichen wäre (Katansich. Istri adcol. I. p. 361.).

Dieselbe bildungstheorie und bewusste namensformen-verzweigung zeigt sich nun auch bei den romanisirten, halbbarbarischen namen der unterworfenen nördlichen länder und provinzen des Römerreiches, nachdem deren bezwingung dem römischen einflusse jeder art freien und unbeschränkten spielraume eröffnet hatte. So, um nur ein beispiel anzuführen, bilden sich aus dem wurzelstamme Car eine menge namensformen durch vokalische und consonantische bindemittel und anfügung der gebräuchlichen suffixen. Wir heben für jetzt nur die erweiterung dieser wurzel Car zu Car-a-n und Car-a-n-t hervor. Zu der erstern gehören Car-a-n-icum, namen einer hispanischen stadt im Itin. Auton. p. 424. Ukert geogr. II, 1. s. 437. und Car-a-n-usca, gallische stadt im gebiete der Mediomatriker in der Tab. Peuting. seg. 2. Ukert II, 2, s. 511. Zahlreicher erscheinen die mittels eines weiter angeschobenen t gebildeten sprossformen von Car-a-n-t. Hierher gehört vor allem das norische volk der Carantani mit seiner hauptstadt Carantana, s. Zeuss, D. Deutschen u. s. w. s. 617 f. Daran schliessen sich alsdann ein Carant-us (Schaab, gesch. v. Mainz s. 146. Hefner, Roem. Bag. s. 332. Steiner a. a. o. l. s. 116. n. 261.), dem eine nicht nachweisbare Carant-a grade so entsprechen müsste, wie sich ein Meddillius Carant-ius und eine Carant-ia Aelia auf einer Wirtemberger inschrift ihnen parallel zur seite stellen. (Allg. schulz. 1830. n. 115. s. 929. Steiner a. a. o. I. s. 3. n. 3. Lersch central-mus. II, 55. Bonn. jahrb. IX. s. 37. Orell. 4969.). Der genitiv Caranti bei Rappenegger, inschr. v. Baden II. S. 72. n. 47. kann natürlich zu beiden namensformen gezogen werden. Weiter entwickelt sich nun auch Carant-inus und Carant-ina (Weltheim Luciliburg. p. 308) und es dürfte dieser name, und nicht Caranianus, was aller begründung enthehrt) zu ergänzen sein in der lücke CARAN . . . YS einer in den Bonn. jahrb. V. VI. s. 337 mitgetheilten steinschrift, über welche de Wal myth. sept. p. 175. zu vergleichen ist: aber auch diese form erweitert sich wieder zu Carant-inius und Carant-inis auf einer Meinzer inschrift (catalog des m. mus. s. 37. n. 31.). Sind somit die bildungen durch den bindevokal i, wie es scheint, erschöpft, so eröffnet ein verwandtes bindemittel o wieder andere formen nach andern seiten hin. Dahin gehört zuerst Carant-o-lus, oder mit vertauschung des l und n: Carant-o-nus, name der Charente in Frankreich, bei Auson. Mosell. 463. Ukert 11, 2. s. 144. Bonn. jahrb. VII. s. 102.) und damit endlich neben den bis jetzt aufgezählten, von demselben stamme gebildeten menschen., flussund völkernamen, auch ein städtenamen nicht fehle: Carant-o-magus, oder Carant-o-mago bei dem heutigen dorfe Carenton im gehiete der alten Ruteni, (Tab. Peuting. seg. 1. Ukert 11, 2, s. 389.).

Grösseres interesse bietet die ausbildung und entwicklung der wurzel Nemet, welche verschiedenen namen von völkern, städten und personen zu grunde liegt und mehr als fast alle ähnliche romanisirte wurzeln keltischen gepräges anlass gibt, sich so recht von der unendlichen schwierigkeit, zu überzeugen in das wirre dunkel des keltisch-germanischen sprachgebietes auch nur ein wenig licht zu bringen. Vorerst steht nämlich die thatsache fest, dass in den hauptkeltenländern aus iener wurzel gebildete namen gefunden werden. W. v. Humboldt in seinen untersuchungen über die urbewohner Spaniens s. 103 f. erwähnt aus dem gebiete der Asturer die stadt Nemetobriga, ferner nach Ptolemaeus II, 6, p. 44 die hispanische völkerschaft der Nemetster. In Gallien selbst finden sich dann die städte Nemetacum, Nemetocenne (vgl. Sumlocenne im heutigen Würtemberg). Ja es kann wohl kaum gezweifelt werden, dass auch die namen Nemanturi, Nementuri, Nemalones, Nemolani, Nemesa, Nemausus und Nemossus, welche theils völker, theils flüsse und städte bezeichnen, mit derselben wurzel Nemet, als einer erweiterung eines ursprünglichen Nem zusammenhängen. (Vgl. Ukert 11, 2. s. 283. 310. 311. 167. 551. 396. 414. Humboldt a. a. o.). Während insbesondere Nemossus bei Strabo als hauptstadt der Arverner genannt wird, findet sich eine offenbar unter römischem einflusse bewirkte umwandlung in Augustonemetum bei Ptolemaeus II, 7, wobei jene wurzel im zweiten theile der zusammensetzung erscheint. Auch gallische münzen mit der legende NEMET lassen sich füglich auf das obenerwähnte Nemetacum der Atrebates, meist aber auf die gleich zu erwähnenden Nemetes beziehen (vgl. Lelewel Etud. numismat. p. 322.). Diese annahme des linken Rheinufers in der

gegend des heutigen Speier werden nach den bestimmtesten zeugnissen des Caesar b. g. I, 51; IV, 10. Plinius N. H. IV, 31. Tacit. Ann. XII, 27. Germ. 28. Ptolemaeus II, 9. Ammiau. Marcell. XV, 11. als Germanen erklärt, und so auch von der mehrzahl der modernen geschichts - und alterthumsforscher. Diesem scheint einestheils das ebenso bestimmt lautende zeugniss des Zonaras entgegenzustehen, welcher die Νέμετζοι 1) ein "έθτος Keλτικόν" nennt, andererseits die zunächst offenbar dem keltischen sprachstamme angehörige wurzel Nemet selbst. Denn nicht allein die erwähnten zusammensetzungen mit Nemet, sondern auch insbesondere namen, wie Augusto-nemetum, ferner das bei Strabo XII, 5. p. 567. erwähnte galatische Δου-νέμετον (vgl. Lelewel a. a. o. p. 129) und das von Venantius Fortunatus I, 9, 9. durch fanum ingens erklärte Ver-nemetis weisen auf ein wort nemeton. oder ähnlicher art hin, welches die bedeutung von heiligthum. heiliges gebäude, heiliger ort zum gottesdienste haben muss. So findet sich denn auch wirklich NEMHTON als selbständiges wort in einer gallischen inschrift, welche in den Bonner jahrb. XVIII. s. 120 ff. besprochen ist. Da diese fana und delubra bei Kelten und Germanen meistens zugleich heilige haine und wälder waren, so scheint das wort nemeton (nemetum) insbesondere die bedeutung eines waldheiligthums angenommen zu haben und es werden daher in der von Diefenbach Celtika I, s. 83 beigebrachten stelle: "de sacris sylvarum, quae Nimidas (sic!) vocant" die waldversammlungsörter der heiden zur zeit des conciliums in Leptines mit diesem worte nemeton oder nemetum bezeichnet. Offenbar zu weit geht aber die ansicht, die darum auch in der bekannten Speierer stadtgöttinn Nemetona (Bonner jahrb. XVII. s. 177.) eine personifizirende schutzgöttinn der wälder der Pfalz, gleich Arduenna, Abnoba, Vosegus, Poeninus und ähnlicher waldgottheiten, erkennen will. vgl. Mém. d. l. soc. d. Antiq. d. France 1849. XIX. p. 268 sq. — Es führt vielmehr Mone (Urgeschichte v. Baden II, s. 116 f.) den namen der Nemetes selbst auf nemet, tempel, in der weise zurück, dass diese völkerschaft einen bedeutenden tempel gehabt oder zu einem solchen, als gemeinsamen heiligthume, gehört hätten: ja er will sogar darin die ursache sehen, dass in der christlichen zeit dort ein bisthum gegründet wurde, das man im mittelalter gleichsam zur erinnerung an den gallischen namen das heiligste am Rheine genannt habe 2). Doch

<sup>1)</sup> Zu der form Niper Co. bemerkt Seidl in den Wiener jahrb. 1843. Cll. anz. s. 12 f., dass das & als gräcisirende schärfung anzusehen sei und vergleicht dazu ein dunkles wort MATTZARI einer a. a. o. erklärten inschrift, indem er dasselbe wohl nicht mit unrecht mit der waffe, welche den namen Matara führt, in verbindung bringt.

<sup>2)</sup> Bemerkenswerth für die Nemetes ist auch die, so viel uns bekannt, nur in einer einzigen stelle bei Eunapios excerpt. e legatt. ed. Labbe p. 17 (vgl. Mone a. a. o. 11, s. 305-308) erwähnte ἄφα Νεμέτων, ara

dem mag sein, wie ihm wolle, übereinstimmend führten wenigstens die gelehrten kenner des keltischen der wurzel NEMET auf das noch jetzt in den dialekten dieser sprache sich vorfindende nem, neamk neamhaidh, naomh, naomhtha, d. h. heilig, himmlisch, göttlich, zurück, woraus sich leicht der begriff von fanum, geheiligter ort, tempel, tempelgebäude entwickeln mochte. Vgl. Mone a. a. o. s. 116 f. die gallische sprache (Carlsruhe 1851) s. 195. Humboldt a. a. o. s. 103 f. Lelewel a. a. o. s. 129. Adelung, Mithrid. II, 65 3). - Zu eben dieser wurzel nun gehören ganz offenbar die namen Adnamatus (Adnomatus, Adnamtus) Adnamatius und Adnamato, denn offenbar sind sie aus der vorsilbe Ad, den stamme namat (nemet) und den zur namenbildung dienenden suffixen us, ius und o zusammengesetzt. Es sind dieses zu offenbar aus keltischen wurzelstämmen gebildete und romanisirte formen, als dass man sie mit Lersch in den Bonner jahrb. IX. s. 61 aus dem griechischen dahin erklären dürfte, dass Adnamats für 'Αδάμαντος oder 'Αδαμάτας stehe, etwa wie er eben dort auch die in der z. f. a. 1851. s. 454. keltisch erwiesenen zusammensetzungen mit Adiat, namentlich Adiantus (Grut. p. 109, 8) auf 'Αδίαντος und 'Αδιάντη (Apollod. II, 1, 4) zurückführen will. Eher liesse man sich nach Mones (urgesch. v. Baden II. s. 182.) herleitung aus dem irischen Adamnan oder Adh-namaidh, d. h. starker, grosser feind oder "krieger" gefallen: aber auch sie erscheint nicht so einleuchtend, wie die beziehung auf nemet ist, welches zur bildung obiger namen ganz in derselben weise, wie andere derartigen wurzeln, die vorsilbe AD erhalten hat. Es erkennen dieses Mone a. a. o. und Labus in den Bonner jahrb. XI. s. 147. übereinstimmend an, wenn auch zweifelhaft bleibt, ob AD den sinn von gross, stark habe, wie Mone meint; bemerkenswerth dabei ist, dass diese verstärkende vorsilbe zunächst nur vor consonantisch anlautende wortstämme gesetzt wird. So z. b. Adbucillus (bei Caesar) Adbogius (Steiner cod. insc. Danub. et Rhen. I. s. 154.) Adcultus (Bonner jahrb. XI. s. 147.) Adganais (Bonner jahrb. a. a. o.) Adgandastrius (Tacit. ann. 11, 88.)

Nemetum, welche die an Rhone und Rhein schon längst bekannten übrigen arae vermehrt, sich wohl alle auf die göttliche verehrung der domus divina Caesarum bezogen. Von der bekannten grossen ara Lugdunensis an lassen sich auch an der linken Rheinseite in mehr oder weniger sichern spuren eine ara Nemetum (bei Speier), eine ara Drusi bei Mainz, eine ara Ubiorum (bei Bonn?) endlich eine ara Drusi bei Aliso feststellen: im zusammenhange sind diese, in der neuzeit öfter einzeln besprochenen, arae noch nicht betrachtet worden.

3) Ganz und gar von dieser wurzel NEMET zu trennen scheint uns der vielfach damit zusammengestellie name Nemec, mit welchem die slavischen völker die deutschen belegen, da sich dieser name aus dem slavischen selbst hinlänglich erklärt. Vgl. Minsberg, über die verwandschaft des slavischen mit dem griech. lat. deutsch. Glogau, 1842, s. 4. u. insbes. Schaffarik, slavische alterthümer (deutsche ausgabe) I, s. 443 fl.

Adgennius (Perrot, hist. d. l. v. d. Nismes 1834. 8. s. 117.) Adledius (Roth insch. v. Basel, s. 5. n. 4.) Admarus (Wiltheim Luciliburg. p. 195.) und so endlich auch unser Adnamatus und seine übrigen oben erwähnten bildungen. - Was nun diesen namen selbst betrifft, so erscheint er in der regel als cognomen; theils in den Rhein - theils in den Donauländern. Zuerst vollständig verbunden mit gentilpraenomen findet sich ein L. Attonius Adnamatus auf einer zu Frauenchamsee in Bayern gefundenen inschrift bei Hefner, die röm. bayer. denkm. 1846. II. s. 20. n. XVIII; weiter einfach ein Adnamatus auf einer Mainzer inschrift bei Orell. 4983. Ebenso erscheinen, ein Caletius Adnamati d. h. filius auf einer steiermärkischen bei Muchar gesch. d. Steierm. I. s. 386; ein Adnamatus filius ebend. s. 375; eine Ressilla Adnamati s. ebend. s. 349; eine Aveta Adnamati s. bei Katancsich, Istr. adcol. I, p. 434, n. CCCCLXIX; daran schliessen sich zwei Adnamatae bei Muchar a. a. o. s. 381. und die wohl nur orthographisch verschiedenen nebenformen Adnomatus bei Grut. p. 748, 2 und Adnamtus. Letztere erscheint, mit theilweiser verwischung des A (daher Roth Rednamatus lesen zu dürfen glaubte) in einer helvetischen inschrift bei Orell. coll. 422. Insc. Helvet. p. 90. n. 285. Roth inschr. v. Basel. s. 5. n. 4. und es ist hier mit Lersch (Bonner jahrb. Xl. s. 61.) eine ligatur des M und des darauf folgenden A anzunehmen, die beim abschreiben übersehen Es ist aher eine solche annahme um so weniger bedenklich, weil auch die noch übrigen formen Adnamato bei Gruter, p. 520, 4 und das früher unbekannte gentile Adnamatius die vollere schreibung mit A aufzeigen, welche somit gewiss die richtigere und gewöhnlichere war. Was nun insbesondere das gentile betrifft, so hatte man zwar schon in einer Mainzer inschrift (zeitschrift d. M. alterthumsver. I. s. 66. n. 14.) einen TIB. ADN. SEQVENS gelesen, ohne aber einen hier zu vermuthenden mit ADN beginnenden gentilnamen anderwärtsher nachweisen zu können. Während daher Lersch (Bonner jahrb. I. s. 85. n. 8.) ADN in ADIV d. h. Adiutor auflösen, später jedoch (ebendas. XI, s. 61.) wenigstens ADNAMATUS ergänzen wollte, übersah er in beiden fällen, was der erste erklärer prof. Klein gesehen hatte, dass nämlich jedenfalls ein gentilnamen in jenem ADN liegen müsse, der sich denn endlich auch in einer im Jahre 1849 zu Cöln entdeckten steinschrift deutlich als ADNAMATIVS gefunden hat, wonach nun auch über die erklärung des obigen TlB. ADN. SEQVENS kein zweifel mehr obwalten kann, wie in der z. f. a. 1850. s. 520 näher gezeigt wurde. —

2. Die länge in der ersten silbe des wortes Diana bei Horat. Carm. 1, 21, 1 und Vergil Aen. 1, 459, welche schon der grammatiker Diomedes 2. p. 436 P. als eine bemerkenswerthe spracherscheinung hervorhebt, wird gewöhnlich (wie z. b. in der dritten von Baiter besorgten Orelli'schen ausgabe, mit

verweisung auf Jahn zu Horat. Carm. III, 4, 4, geschieht) durch die in nominibus propriis gestattete licentia einer solchen verlägerung zu erklären versucht. Dass damit im grunde nichts gewonnen ist, wird jeder um so mehr einsehen, wenn ihm bekant ist, dass das wort Diana sehr häufig und in den verschiedensten ländern des römischen reiches auch Deana geschrieben auf den inschriften zu lesen ist 4), eine discrepanz, welche wohl weder auf die dem hohen römischen alterthume angehörige, noch auf die durch allmählige verderbung der aussprache in den spätern zeiten eingerissene vertauschung des e und i zurückzuführen ist, - wenn überhaupt in diesen beiden zeitaltern von einer solchen vertauschung schlechthin die rede sein könnte. Es beruft sich zwar Lersch an der in der note angeführten stelle auf Quintilian instt. oratt. 1, 4, 17. und glaubt diese vertauschung von e und i als mit der zeit dieses schriftstellers beginnend annehmen zu dürfen, allein Osann hat in der z. f. a. 1841. s. 990 mit recht dagegen geltend gemacht, dass Quintilian an der bewussten stelle nicht, wie Lersch meine, von einem sprachlichen missbrauche seiner zeitgenossen, sondern einer antiquirten, einem höhern alterthume angehörigen sprachweise rede, wie der ganze zusammenhang zeige. Die formen leber, Menerva, magester, seien, wie Osann meint, vielmehr gerade so fehler und in der allmähligen verderbung der aussprache begründet, wie auch noch viele ähnliche formen, als welche Osann unter andern auch DEVINIS aus einer inschrift aus der zeit des Valentinian bei Mai ad Eunapium in Excerpt. Vatic. p. 268 und doleum in der handschrift des Gargilius p. 392, 396 beibringt. Dennoch aber glauben wir, ohne uns auf den bei Schneider lat. gramm. I, s. 62 ff. weitläufig erörterten streit über die schreibung der verschiedenen i durch i oder ei hier näher einzulassen, dass man bei den vorliegenden beispielen diejenigen wohl ausscheiden müsse, in denen sich auch für die vertauschung des i mit e ein anderer grund, als die verderbung der aussprache geltend machen lässt. Wenn auch handschriften, wie die des Gargilius oder in noch ausgedehnterem maasse z. b. jene des Fronto (vgl. ed. Rom. 11. lad. p. 412 u. z. f. a. 1849. s. 331.) unzweideutige spuren dieser verderbten aussprache aufzeigen, so lässt sich doch in fällen wie DEVINIS und DEANA für DIVINIS und DIANA gewiss nicht ohne grund annehmen, dass die ursprüngliche schreibweise mit El und die dem entsprechende, zwischen e und i schwankende, aussprache solcher wörter jene angebliche vertauschung von und e hauptsächlich veranlasst habe. So wenig demnach jemand

<sup>4)</sup> Ueber die form Deana statt Diana vgl. die inschriften bei Gruter p. 39, 2; 4; 7; 40, 4; 314, 3; Muratori 34, 3; 35, 2, 8; 36, 5; Spon. Miscell. p. 88. Orelli 1453. 1462. 1546. 1986. Lersch. central-mus. l. s. 10. n. 9; s. 16. n. 10. de Wal. Mythol. septentr. p. 6. Bonner jahrb. XVIII. s. 125 u. 127.

an der ursprünglichen länge des i in divinus (= deivinus) zweifeln wird, so sicher ist wohl auch in Diana das i zuerst und ursprünglich lang gewesen und wohl nur in folge einer, durch die analogie der verkürzung von vokal vor vokal zu erklärende abweichung als kurz gebraucht worden. Schon die versuchte ableitung des Diana von Dea Iana (Deiana), noch mehr aber die von Probus zu Vergil. Buc. VI, 31. p. 20 ed. Keil bewahrte ansicht Varros über dieses wort weisen unzweifelhaft auf die ursprüngliche länge des i und die schreibung mit ei, Deiana, hin. Varro sagt nämlich a. a. o.: Antiquos agrestes venandi peritos, cum plurimum in silvis agerent, quod veluti Diana duce ad investigandas feras solas et devias silvas peterent, Devianam appellasse deam, mox Dianam, quod intelligerent eandem esse, quae diem nascentibus daret. Hier ist der zusatz: "quod intelligerent - daret" offenbar späteres einschiebsel, denn er führt einen zum vorausgehenden gar nicht passenden grund an, um die bedeutung von "Diana" zu erklären, während diese schon durch das vorausgehende allein und im zusammenhange mit der ganzen auseinandersetzung Varros, zu der dieser letzte zusatz gar nicht passt, erklärt worden ist. Es kann also wohl kein zweifel sein, dass dieser zusatz als ein glossem anzusehen ist, welches der anderweitigen funktion der Diana als geburtshelferin seinen ursprung verdankt. Denn schwerlich ist Varro auf eine form Deviana nur durch die form Deiana geführt worden und diese auch in dem zusatze "mox Dianam" (zu lesen Deianam) enthalten gewesen. Daher würden sich denn leicht aus Deiana und der gedehnten aussprache des bald wie i, bald wie s klingenden ei die beiden formen Diana und Deana erklären und rechtfertigen lassen, von welchen die erstere mehr der höhern schriftsprache, die letztere mehr der das alterthümliche bewahrenden sprache des gewöhnlichen lebens eigen blieb und somit auch auf votivinschristen von privatpersonen begreiflich und erklärlich ist. - Der curiosität halber machen wir übrigens schliesslich, inbesondere rücksicht lich des ausgefallenen v der von Varro zu grunde gelegten form Deviana, auf die fast gleichlautenden namens-formen der slavischen wild - und waldgöttin Dewana (auch Dziewana, Dziwica, Dzievonia vgl. Wagner hdbch. d. alterth. Weimar 1842. s. 213.), aufmerksam, welche sich, wie Schaffarik a. a. o. I, s. 58 sagt, nicht ohne grund mit der römischen Diana vergleichen lässt.

Hadamar. J. Becker.

## Entgegnung.

Das zweite heft enthält s. 325-353 einen aufsatz von hrn. Teuffel über Aristophanes wolken. Es thut mir leid, diesen aufsatz nicht früher gekannt zu haben, da er meine ehre in eine weise angreift, die mir eine entschiedene entgegnung abnöthigt.

S. 351 ist hr. Teuffel mit mir auf dieselbe ansicht über die verse 581 ff. in den wolken gekommen, wonach nämlich unter der dort erwähnten strategie Kleon's die zweite zu verstehen ist Die erkenntniss dieser wahrheit ist hrn. Teuffel peinlich, weil er mit mir zusammengetroffen ist; natürlich, er hat nicht die priorität der entdeckung. Um sich diese dennoch zu sichern, sucht er meine literarische ehre zu verleumden: ich habe nach ihm in meiner ausgabe der wolken so starke proben von unkenntniss und urtheilslosigkeit niedergelegt, dass man ein mal über das andere an Brunck's seufzer erinnert wird: O hominem. qui se Aristophani edendo parem arbitratus est! "Und da wird man es", so fährt er fort, "einem manne, dem an seinem guten namen etwas gelegen ist, nicht verdenken, dass ihm etwas unbehaglich zu muthe wird, wenn er auf ziemlich einsamer strasse wandelnd sich umsieht und als seinen gefährten hrn. Kock erblickt."

S. 339 bezüchtigt er mich literarischen diebstahls: ich soll mir in der einleitung zu meiner ausgabe eine von Fritzsche gemachte entdeckung angeeignet haben, ohne meinen wohlthäter zu nennen, "überdies Fritzsche's entdeckung durch eigene zuthaten verunstaltend."

Dazu sind noch einige andere beschuldigungen gefügt, die ich als geringfügiger übergehe. Die liebhaber literarischen scandals mögen s. 351 nachlesen.

Die erste der angeführten stellen enthält eine behauptung, welche in der ganzen abhandlung durch keinen beweis begründet ist, d. h. eine empörende, eines human gebildeten mannes ganz unwürdige verleumdung. Für diese hat hr. Teuffel eine züchtigung verdient, ganz in der art, wie ich sie ihm sogleich werde angedeihen lassen. Vorerst für billige richter folgendes.

Zuerst gestehe ich ohne weiteres ein, dass ich von dem gelehrtendünkel des hrn. Teuffel weit entfernt bin: ich halte mich selbst für keinen vollkommenen gelehrten; ich wünsche zu den strebenden gezählt zu werden. Ich kann irren, wie jeder mensch; und sollten die spuren menschlicher schwäche in meiner ausgabe der wolken zu entdecken sein, so werde ich keinen anstand nehmen, sie einzugestehen. Dem Brunck-Teuffel'schen Ausruf gegenüber verweise ich auf Zarnecke's literarisches centralblatt für Deutschland, 1852, s. 337, wo ein mir unbekannter gelehrter meine ausgabe angezeigt und mir die vollgültige berechtigung zur bearbeitung des dichters, die genaueste kenntniss des aristophanischen sprachgebrauchs zuerkannt und neben manchen ausstellungen, deren wahrheit ich aus vollem herzen und mit dank anerkenne, meiner ausgabe einen bleibenden werth versprochen hat. Nicht minder erfreulich ist mir die abhandlung Petersen's in Hamburg,

allgemeine monatsschrift für wissenschaft und literatur, herausgegeben von Droysen, decemberheft 1852, eine abhandlung, die meine arbeit an mehreren stellen mit echt humaner anerkennung erwähnt (s. 1109. 1110. 1112) und mir reiche belehrung gewährt hat. Auch mit hrn. Petersen habe ich früher nie in verbindung gestanden. Sonst ist mir ausser hrn. Teuffels Aufsatz bis jetzt keine öffentliche beurtheilung bekannt geworden.

Ohne bedenken erkenne ich an, dass mir (und zwar zu meinem bedauern) die abhandlung Fritzsche's. De fabulis ab Aristophane retractatis in dem Rostocker programm 1849 zur zeit des drucks meiner ausgabe unbekannt war; was mir niemand zum vorwurf machen wird, der weiss, wie spät solche einzelschriften in die ostprovinzen des preussischen staates kommen. Meine ausgabe ist in den jahren 1849 u. 1850 geschrieben; und meine versetzung von Posen nach Elbing nöthigte mich, meine aristophanischen studien eine zeit lang ganz zu unterbrechen.

Was aber hrn. Teuffel betrifft, so klage ich ihn vor jedem unparteiischen hiermit folgender vergehen an.

- 1. Er konnte es in meiner vorrede lesen und wusste es ohnedies, dass nach dem zweck der sammlung, welcher meiner bearbeitung angehört, die angaben der quellen, aus denen ich schöpfte, unzulässig war. Dem kundigen sind sie leicht zugänglich, und er wird, was mein und was fremdes eigenthum ist leicht unterscheiden; dem kreis von lesern, für welchen die Weidmann'schen ausgaben zunächst berechnet sind, würde mit dem ganzen kram von namen schlecht gedient sein. Hr. Teuffel hat dies gewusst; er hat mich also verleumdet.
- 2. Wo ich übrigens eine ansicht unverändert entlehnte, habe ich den namen genannt. In diesem fall aber ist von einer unveränderten entlehnung einer fremden ansicht (Fritzsche) gar nicht die rede, wie hr. Teuffel selbst beweist, indem er sagt, ich hätte Fritzsche's entdeckung durch eigene zuthaten verunstaltet. Die wahrheit ist, dass ein theil von Fritzsche's ansicht bei mir eine neue, unabhängige entwickelung erfahren hat, die ich als mein eigenthum mit vollem recht in anspruch nehmen kann. Hr. Teuffel sagt also die unwahrheit.
- 3. V. 581 der wolken habe ich εἶτα als bezeichnung eines überganges von einer allgemeineren behauptung zu einem einzelnen fall erklärt, der als beispiel ihre richtigkeit erweist. Die allgemeine behauptung ist, dass die wolken bei jedem unsinnigen kriegszug die Athener warnen. Der einzelne fall ist ihre warnung vor dem kriegszuge, zu welchem Kleon als strateg ausziehen soll. Hr. Teuffel findet dies ebenso pretiös wie confus (s. 349), nachdem er nämlich vorher meinen worten einen sinn untergeschoben hat, der nicht darin liegen kann. Für dies vergehen mag er sich selbst den namen suchen.

4. S. 339 f. tadelt mich hr. Teuffel deswegen, weil ich

nach seiner meinung das letzte epirrhema (v. 1115 ff.) der mei ten recension der Wolken zutheile; und er führt gegen mich F. A. Wolf, Fritzsche und Beer in die schranken, um mir zu beweisen, dass es der ersten angehöre. Dass es der dichter and in der zweiten, wie wir sie jetzt haben, gelassen hat, gleichtiel ob er es durch ein anderes hat ersetzen wollen oder nicht, wird kein vernünftiger mensch bezweifeln, da es darin geblieben ist Ich selbst aber habe s. 26 meiner einleitung gesagt: "Jenes vereinsamte epirrhema scheint den ersten Wolken angehört zu haben, da es über den zu erwartenden sieg des stückes viel unbefangener und harmloser spricht, als es nach dem missgeschick der ersten Wolken in den zweiten hätte geschehen können." Hr. Teuffel declamirt also gegen die unrichtigkeit einer ansicht, die er mir beilegt, von der ich aber das gerade gegentheil ausgesprochen habe, d. h. er hat sich dieses mal mindestens als einen nachlässigen, leichtfertigen scribenten gezeigt.

5. Ob nun ein solcher mann ein berechtigtes urtheil über ein buch sprechen kann, das er augenscheinlich sehr flüchtig gelesen hat, mögen andere beurtheilen; die entscheidung darüber, es überhaupt so wegwerfend, wie es hr. Teuffel thut, ein mann reden darf, der s. 339 ×ομιῶ mit dem an jener stelle durchaus nothwendigen ×ομιοῦμαι verwechselt, überlasse ich hrn. Krüger, dessen syntax hr. Teuffel vergleichen mag. Hr. Teuffel hat aber auch aus meiner so sehr getadelten ausgabe einen ganzen abschnitt (s. 346 ff. seiner abhandlung) offenbar benutzt und nur statt des schuldigen dankes meine ehre zu rauben gesucht; er hat also gegen mich als ein literarischer raubritter gehandelt.

6. Ich weiss nicht, ob beim niederschreiben der zuerst angeführten stelle brn. Teuffel die schamröthe in's gesicht gestiegen ist. Er hat, indem er für den eignen guten namen eine wahre affenliebe zeigte, den eines andern mit füssen getreten; er verschmäht die wahrheit fast, weil sie ein anderer vor ihm gefunden hat. Wie lächerlich und abgeschmackt! Als ob ein botaniker seinen guten namen einzubüssen fürchten müsste, wenn er auf "einsamem pfade" einem quacksalber begegnet, der dieselben pflanzen gesucht und gefunden hat! Dieser pharisäer-hochmuth ist nicht bloss (ich wiederhole es) lächerlich und abgeschmackt; er bat auch etwas ernstes und betrübendes. Er zeigt die ganze hohlheit, die volle unsittlichkeit einer gesinnung, welche in crassem egoismus einen theil der wissenschaft in erbpacht nehmen und jeden mitarbeiter daraus verdrängen möchte, nur um die gehofften erfolge ganz allein und ohne nebenbuhler zu geniessen.

Und nun zur exorcisirung dieses hochmuths-teufels! Der edle mann hat geglaubt, den ruf eines novizen durch ein decret der anmassung vernichten zu können: εἶτα νῦν ἐξηπάτησεν ἡ χάραξ τὴν ἄμπελον. Als Krösos über den Halys ging, dachte er ein grosses reich zu zerstören; und als hr. Teuffel seinen

aufsatz nach Göttingen schickte, dachte er eines andern ehre in den koth zu treten. Aber Krösos ward schmählig besiegt und in die flucht gejagt: wird hrn. Teuffel seine absicht gelingen? Vielleicht, vielleicht auch nicht. Der weise Gott sagt bei Herodotos (7, 91): Warum war auch Krösos so ein thor, nicht vorher die stärke seines gegners zu erkunden?

Aber ich will ein ende machen. Hr. Teuffel hat vielleicht mit dem fraglichen epirrhema recht. Wenigstens habe ich vor kurzem das glück gehabt; das umgearbeitete epirrhema der zweiten wolken zu entdecken. Ich will es ihm mittheilen, damit er es mit seinem kritisch-exegetischen commentar herausgebe. Nur muss er es seinen freunden nicht zeigen; denn wenn sie ihm ähnlich sind, werden sie ihm zuvorkommen. Zugleich denke ich damit auch den zuschauern unsers kampfes für viele langeweile einigen ersatz zu geben. Doch, um das werthvolle fragment für hrn. Teuffel verständlicher zu machen, will ich es gleich in klares deutsch übertragen. Es besteht aus 16 versen und weicht von der gewöhnlichen weise darin ab, dass der dichter selbst zum publicum spricht. Es ist unzweifelhaft echt, wie hr. Teuffel in seinem commentar beweisen wird.

Neuer qualm von trugsophisten steigt betäubend himmelan, Und ein neuer "ungerechter redner" bellt die "wolken" an: Thraso-Teuffel, meister hoffahrt, der in dunkler waldesnacht Einsam als gelahrter doctor jagd auf hypothesen macht.

- 5 Aber lasst euch nicht berücken: denn er trägt zum stoss bereit, Ein stilett, und zwar vergiftet, unter seinem doctorkleid. Habt ihr etwas in den taschen, das in ihm die gier erweckt, Seht, wie er's geschickt entwendet und in seinen ranzen steckt. Fürchtet er, ihr merkt die arglist: doppelt dann seid auf der hut,
- Dass ihr nicht, den dolch im rücken, fühlet seinen heldenmuth.

  Darum hab' ich aus dem hades dieses werkzeug mitgebracht,
  Welches seinem schnöden treiben sicherlich ein ende macht:
  Nehmt des Minos haselgerte, stets bereit für solch gezücht;
  Geisselt ihn denn er verdient es wacker durch und
  schont ihn nicht,
- Dass, womit er andrer schriften gern besuldelt frech und keck, Selbst ihm in die hose fahre sein verwünschter teufelsdreck. Elbing.
  Th. Kock.

In dem ersten theile der »emendationsversuche zu Hippolyti philosophumena « befinden sich einige mehr oder weniger störende druckfehler, welche ich folgendermassen zu verbessern bitte:

S. 520 z. 11 v. u. lambl. ll. ll. — ebend. z. 1 v. u. Michael Psellus — s. 524 z. 16 kannten — ebend. z. 1 v. u. oder wenn d die differenz der gnomonen ist, fünf die anzahl der seiten ausdrückt, — s. 525 z. 9 die (mit kleinem d) — ebend. z. 18 dodekaëdrischen — s. 534 z. 18 v. u. δεξιόν — s. 535 z. 10 v. u. zurückgeht — s. 541 z. 7 χρίνει τὸ λοι-

zór — s. 544 z. 8 v. u. 7 × 79, — s. 547 z. 6 v. u. bis zu der genannten grenze hin — s. 548 z. 13 μονάδων ς' — ebend. z. 13 v. u. ι α αφιθμός —.

Ferner habe ich s. 513 z. 11 anzuführen vergessen: accus. plursl Φερικύδας Diog. Laert. I, 119, und s. 514 z. 7 wäre über die bedeutung von φαντασία auch zu citiren gewesen lacobs ad delect. epigramm. grace V, 55.

G. Roeper.

In der emendation der stelle Aristot. de anima III, 6, 2 heft 2 s. 324 ist z. 7 vor »als « das wörtchen »es « ausgefallen, und z. 20 u. 21 soll es heissen: »folglich kann der commentator nicht μὴ τὸ λευκόν, sonders muss τὸ μὴ λευκόν geschrieben haben.«

G. R.





